# BEITRAGE ZUR GESCHICHTE DES BISTUMS REGENSBURG



HERAUSGEGEBEN VON PAUL MAI UND KARL HAUSBERGER

### BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE DES BISTUMS REGENSBURG

Herausgegeben von Georg Schwaiger, Joseph Staber (†), Paul Mai und Karl Hausberger

### Band 1 (1967):

G. Schwaiger, Fürstprimas Carl Theodor von Dalberg. – Ignatius von Senestrey, Bischof von Regensburg. Eine Selbstbiographie. Hrsg. von P. Mai. – K. Jockwig, Die Volksmission der Redemptoristen in Bayern von 1843 bis Band 2 (1968):

P. Mai, Predigtstiftungen des späten Mittelalters im Bistum Regensburg. – G. Stahl, Die Wallfahrt zur Schönen Maria in Regensburg. – J. Sagmeister, Propst Johann Georg Seidenbusch von Aufhausen (1641–1729).

#### Band 3 (1969):

S. Federhofer, Albert von Törring, Fürstbischof von Regensburg (1613-1649). - G. Maier-Kren, Die bayerischen Barockprälaten und ihre Kir-

Band 4 (1970): Vergriffen

Band 5 (1971): Vergriffen

### Band 6 (1972):

Regensburg und Böhmen. Festschrift zur Tausendjahrfeier des Regierungsantrittes Bischof Wolfgangs von Regensburg und der Errichtung des Bis-Band 7 (1973):

Bischof Rudolf Graber, Predigten und Ansprachen zum Wolfgangsjubiläum 1972. – G. Schwaiger, Der Heilige in der Welt des frühen Mittelalters. – J. Staber, Religionsgeschichtliche Bemerkungen zum Ursprung der Marienwallfahrten im Bistum Regensburg. – K. Hausberger, Gottfried Langwerth von Simmern (1669–1741), Bistumsadministrator und Weihlich für Bewerkungen. bischof zu Regensburg.

Band 8 (1974): Vergriffen

Band 10 (1976): Vergriffen

Band 9 (1975): Vergriffen

Band 11 (1977): Vergriffen

Band 12 (1978): Klöster und Orden im Bistum Regensburg.

### Band 13 (1979):

G. Schwaiger, Pietas. Zur Geschichte der Frömmigkeit in der Bischofsstadt G. Schwaiger, Pietas. Zur Geschichte der Frommigkeit in der Bischofsstadt Regensburg. – K. Gamber, Der "Grabstein" der Sarmannina. Gab es Märtyrer im römischen Reginum? – A. Döring, St. Salvator in Bettbrunn. – M. Hopfner, Synodale Vorgänge im Bistum Regensburg und in der Kirchenprovinz Salzburg. – O. Merl, 300 Jahre Wallfahrt zu Unserer Lieben Frau vom Kreuzberg Schwandorf 1679–1979.

### Band 14 (1980):

G. Schwaiger, Albertus Magnus in der Welt des hohen Mittelalters. – P. Mai, Albertus Magnus als Bischof von Regensburg. – J. Auer, Albertus Magnus als Philosoph und Theologe. – H. Altner, Albertus Magnus als Naturwissenschaftler in seiner Zeit. – P. Mai, Die Verehrung Alberts des Großen im Bistum Regensburg. – J. Gruber, Das Oratorium der Nerianer in Aufhausen. – S. Raasch, Restauration und Ausbau des Regensburger Doms im 19. Jahrhundert.

Band 15 (1981): Das Bistum Regensburg im Dritten Reich.

Band 16 (1982): Johann Michael Sailer und seine Zeit.

### Band 17 (1983):

Studien zur Kirchen- und Kunstgeschichte Regensburgs.

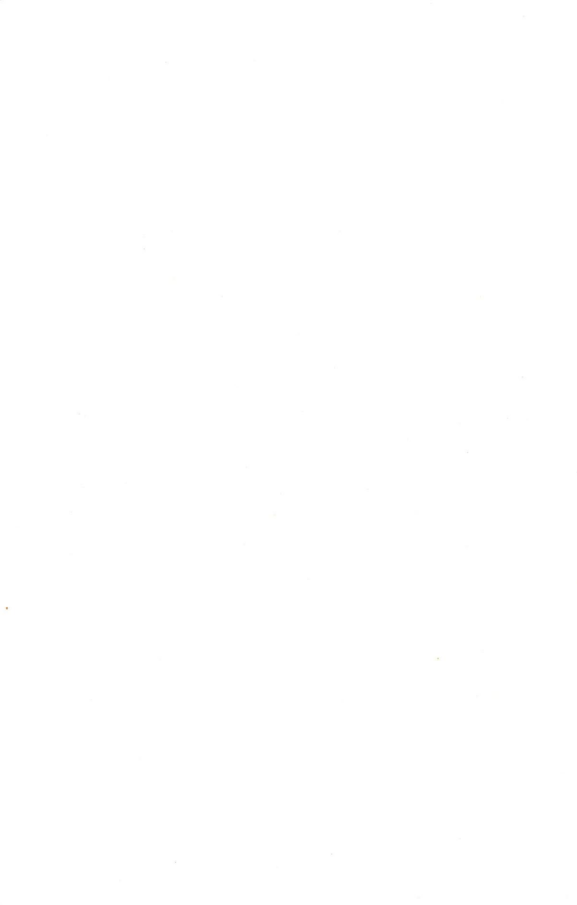
### Band 18 (1984):

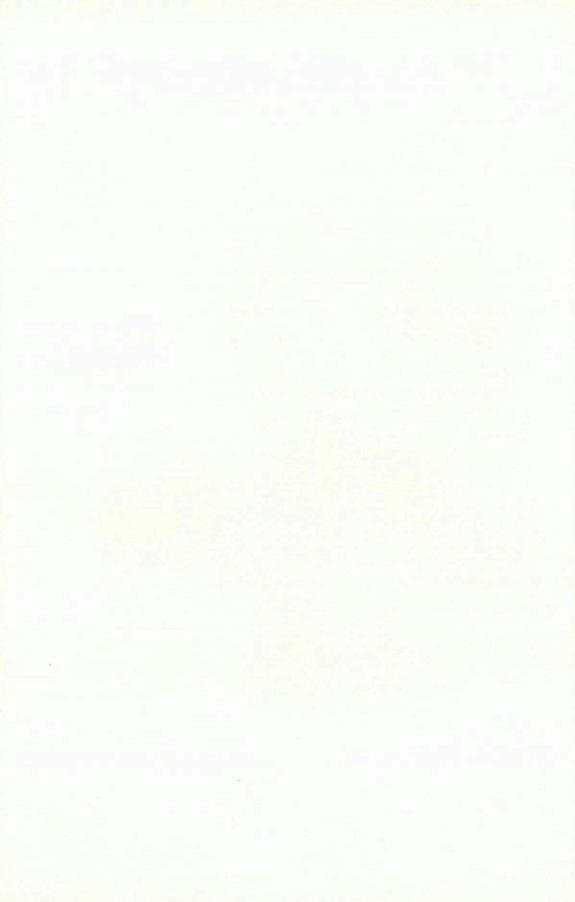
P. Mai und M. Popp, Das Regensburger Visitationsprotokoll von 1508. – K. Hausberger, Der hl. Karl Borromäus und seine Verehrung im Bistum Regensburg. – P. Mai, Der Orden der Paulaner in der Oberpfalz. – K. Hausberger, Klemens Maria Hofbauer (1751–1820) und die katholische Restauration in Österreich. – G. Schwaiger, Kontinuität im Umbruch der Zeit. Beobachtungen zu kritischen Punkten der bayerischen Kirchen-Band 19 (1985):

O. Röhrer-Ertl, Der St. Emmeram-Fall. – H. Schlemmer, Eine barocke Benedictusvita als Bildprogramm im Refektorium der ehemaligen Reichsabtei St. Emmeram in Regensburg. – M. Feuchtner, St. Eberhard – Erzbischof von Salzburg. – A. Schmid, Die Anfänge des Klosters Pettendorf. – J. Hanauer, Der Teufelsbanner und Wunderheiler Johann Joseph Gaßner (1727–1779). – P. Mai, 100 Jahre Knabenseminar St. Wolfgang in Strauling Band 20 (1986):

G. Schrott, Die Historiographische Bedeutung der Waldsassener Fundatio-G. Schrött, Die Historiographische Bedeutung der Waldsassener Fundationes. – B. Kühl, Die Dominikanerkirche in Regensburg. Studien zur Architektur der Bettelorden im 13. Jhdt. in Deutschland. – M. Weber, Konrad v. Megenberg, Leben und Werk. – S. Klemm, Studien zum Glockenturm von St. Emmeram in Regensburg. – T. Emmerig, Wolfgang Joseph Emmerig (1772–1839). – A. Sauer, Pastorale Bemühungen im Bistum Regensburg um den Gemeindegesang in der Meßfeier im 20. Jahrhundert.







## BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE DES BISTUMS REGENSBURG HERAUSGEGEBEN VON PAUL MAI UND KARL HAUSBERGER BAND 33

# BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE DES BISTUMS REGENSBURG

HERAUSGEGEBEN VON
PAUL MAI UND KARL HAUSBERGER

BAND 33

REGENSBURG 1999
VERLAG DES VEREINS FÜR REGENSBURGER
BISTUMSGESCHICHTE

### ISSN 0552-6619

### Mit kirchlicher Druckerlaubnis

© 1999 by Verlag des Vereins für Regensburger Bistumsgeschichte, Regensburg Printed in Germany. Gesamtherstellung: M. Laßleben, 93183 Kallmünz.

Anschrift des Verlags: Verlag des Vereins für Regensburger Bistumsgeschichte, 93015 Regensburg, Bischöfliches Zentralarchiv, St. Petersweg 11, Postfach 110228.

PGiroA Nürnberg 166137 - 857 (BLZ 76010085); Spar- u. Kreditgenossenschaft Liga, Regensburg, Kt. 1101935 (BLZ 75090300).

### INHALT

| Robert Probst: Die Regensburger und die Prüfeninger Annalen. Reflexion des Forschungsstandes und textkritische Untersuchungen                                                     | 7   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Christian Plätzer: Das Kreuz, das Recht und die Steuer. Eine Studie zum Verlauf der Jurisdiktionsstreitigkeiten zwischen Bischof und Rat von Regensburg im 16. Jahrhundert        | 43  |
| Fritz Markmiller: "Als es zu Dingolfing gut lutherisch war". Niederbayerische Pfarreien des Isar-, Vils-, Kollbach-, Bina- und Aitrachtals im Reformationszeitalter               | 99  |
| Manfred Mögele: Die Wallfahrtsmedaillen Maria Krönung                                                                                                                             | 373 |
| Carolin Schmuck: Die Bilder der Minoritenkirche in Regensburg                                                                                                                     | 379 |
| Ulrich Lehner: Max Prokop von Törring-Jettenbach und die Geschichte des Kollegiatstiftes Pfaffmünster-Straubing. Fragmente einer historischen Recherche                           | 385 |
| Eugen Trapp: Barbara Popp (1802–1870). Die Regensburger Nazarenerin und ihr religiöses Werk                                                                                       | 401 |
| Werner Chrobak: Die Ehrenrechte den Entehrten wiedergegeben! National-<br>sozialistische Unrechtsurteile gegen Domprediger Dr. Johann Maier und<br>Josef Zirkl formell aufgehoben | 471 |

### VERZEICHNIS DER MITARBEITER

Dr. Werner Chrobak, Bibliotheksoberrat, Regensburg
Ulrich Lehner, cand.theol., Straubing
Dipl.-Ing. Dr. Fritz Markmiller, Architekt, Dingolfing
Dr. Manfred Mögele (sen.), ltd. Medizinaldirektor a. D., Regensburg
Christian Plätzer, M. A., Studienreferendar, Höchstadt a. d. Aisch
Robert Probst, M. A., Historiker, Hebertshausen
Carolin Schmuck, M. A., Kunsthistorikerin, Nittenau
Dr. Eugen Trapp, Kunsthistoriker, Regensburg

# Die Regensburger und die Prüfeninger Annalen

Reflexion des Forschungsstandes und textkritische Untersuchungen

von

### Robert Probst

### Einleitung

Die mittelalterliche Geschichtsschreibung ist laut Beumann "der zentrale Ort für die geistige Auseinandersetzung des Zeitgenossen mit der ihn umgebenden Wirklichkeit und der Niederschlag jener immer wieder erneuerten Bemühungen, den eigenen geschichtlichen Standort auf dem Hintergrund der Vergangenheit zu bestimmen, die geschichtliche Tradition an die Gegenwart heranzuführen und diese mit Hilfe jener zu deuten". 1

Mittelalterliche Geschichtswerke sind daher weit mehr als nur Quellen historischer Abläufe von politischen und kirchlichen Machtkämpfen, sie sind gleichsam auch Zeugnisse des kulturell-geistigen Geschichtsdenkens des Zeitalters, Überreste von der Sicht der universal-historischen Weltdeutung der damaligen Menschen. In diesem Zusammenhang können auch die scheinbar einfachsten, oder wie Grundmann meint, die "eigenwüchsichsten"<sup>2</sup> Formen der Geschichtsschreibung – die sogenannten "Annalen", eine Menge zum Verständnis der Geschichtsauffassung des Mittelalters beitragen.

Im vorliegenden Aufsatz sollen zwei bayerische Annalenwerke erstmals umfassend textkritisch untersucht werden. Dabei handelt es sich um die vom Herausgeber Wattenbach sogenannten "Annales Ratisponenses" (A.R.) und die "Annales Pruveningenses" (A.P.). Für die A.R. liegen zwei Handschriften vor, der "Prüfeninger Codex" (P) und der "St. Emmeramer Codex" (E). Beide wurden in den Monumenta Germaniae Historica (MGH) aufgrund textlicher Abweichungen von Wattenbach herangezogen und müssen somit hier behandelt werden. Die A.P. liegen in der oben genannten Handschrift P als Marginalien zu Ostertafeln vor. Sie wurden von Wattenbach erstmals ediert.

Hier sollen nun diese drei Texte näher untersucht werden. Das Hauptziel des Aufsatzes ist es, diesen Annalen einen historischen Ort zuzuweisen, indem die Entstehung und der Inhalt der Texte genauer untersucht werden. Beim Kapitel Entstehung sollen die Entstehungsorte, die Handschriften, die Entstehungszeit, die verschiedenen Hände, die Autoren, die Quellen und die Interdependenzen zu anderen Geschichtswerken näher betrachtet werden. Das Ziel ist es dabei, die bisherige Forschung kritisch zu reflektieren und damit die Voraussetzung zu schaffen, um nähere

<sup>2</sup> Herbert Grundmann, Geschichtsschreibung im Mittelalter, Göttingen 1978, S. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Helmut Beumann, Die Historiographie des Mittelalters als Quelle für die Ideengeschichte des Königtums, in: HZ 180 (1955), S. 451.

Aufschlüsse über die Verarbeitung der Inhalte gewinnen zu können. In einem zweiten Abschnitt soll der Inhalt der Texte näher beleuchtet werden. Dabei wird besonders der zeitliche und geographische Umfang der Annalenwerke, sowie der historische Gehalt unter der Fragestellung: Weltgeschichte oder Lokalgeschichte (?) interessieren. Weiter soll versucht werden, die Zuverlässigkeit der Quellen zu überprüfen und möglichen Tendenzen der Schreiber nachzuspüren. Auch auffällige historische Besonderheiten in den Texten könnten dabei eine Rolle spielen. Es soll auch der Frage nachgegangen werden, inwieweit man bei den vorliegenden Texten explizit von "bayerischen Quellen" sprechen kann. Dies ließe sich jedoch nur an der Notierung spezieller bayerischer Geschichtsereignisse nachweisen, die natürlich über die reine Klostergeschichte hinausgehen müssen.

Die ersten Forschungsergebnisse zu den A.R. wurden während der Vorbereitung der ersten wissenschaftlichen Edition der beiden Annalentexte vorgelegt. Die zu besprechenden Texte liegen im Band 17 der immer noch gültigen Fassung der Monumenta Germaniae Historica von 1861 vor. 3 Bearbeiter war jeweils Wilhelm Wattenbach, der gleichzeitig auch zur Edition die grundlegenden, manchmal jedoch relativ vagen, textkritischen Erläuterungen in den Vorreden lieferte. Dabei befaßte er sich vornehmlich mit der Entstehungsgeschichte, den beiden Handschriften und den wahrscheinlich benutzten Quellen, wobei er viele heute noch gültige Urteile abgab, so daß man auch Ende des 20. Jahrhunderts noch nicht an den Editionsbemerkungen vorbeigehen kann. Vieles von seinen elementaren Forschungsergebnissen legte Wattenbach anschließend in seiner Quellenkunde<sup>4</sup> erneut dar. Viele von Wattenbachs Ausführungen bedurften jedoch im Lauf der Jahre und vor allem mit dem Auftauchen weiterer Quellen der Revision. So war nach dem Ersten Weltkrieg die Entdeckung eines bisher unbekannten Annalenbruchstücks in St. Emmeram in Regensburg durch Georg Leidinger für Friedrich Baethgen im Rahmen der Edition dieses Textes der Anlaß, die gesamte Überlieferungsgeschichte der A.R. erneut zu überprüfen. 5 Baethgen gebührt hierbei das Verdienst, die Entstehungsgeschichte der A.R. und die Abhängigkeit der Handschrift E von P und die Rekonstruktion eines Archetypus in bis heute unwidersprochener Form dargetan zu haben. Dabei revidierte er einige Fehlinterpretationen Wattenbachs, irrte sich jedoch offenbar in der Anzahl der an P tätigen Hände.

Am Rande ging auch Ernst Klebel 1928 in seiner Besprechung der österreichischen Annalistik<sup>6</sup> auf die Regensburger Annalen und deren möglichen Zusammenhang mit österreichischen Annalenwerken ein, wobei diesem Aufsatz jedoch in moderner Zeit vor allem "methodische Bedenklichkeit" und der "Mangel an einsichtiger Disposition" vorgeworfen wird. Heinrich von Fichtenau wies 1937 die Abfassung der Hand-

<sup>4</sup> Heute zu benutzen ist: Wattenbach/Schmale, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter, Bd. 1, Darmstadt 1976.

<sup>5</sup> Friedrich Baethgen, Eine neue Rezension der Regensburger Annalen, zuerst: NA 45 (1924), S. 256–269, hier benutzt: Friedrich Baethgen, Mediaevalia, Aufsätze, Nachrufe, Besprechungen, Teil II, Schriften der MGH 17/II, Stuttgart 1960, S. 299–310. (im weiteren zitiert: Baethgen, S.).

<sup>6</sup> Ernst Klebel, Die Fassungen und Handschriften der österreichischen Annalistik, in:

JbLNÖ, NF, Bd. 21, (1928), S. 43-185 (im weiteren zitiert: Klebel, S.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die A. R. liegen vor in: MGH SS 17, S. 577–590, die A. P. in: MGH SS 17, S. 606–609.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. Franz-Josef Schmale, Die österreichische Annalistik im 12. Jahrhundert, in: DA 31 (1975), S. 144–203; hier S. 145 ff.

schrift P und die Eintragungen von 1130 bis 1167 dem bekannten Prüfeninger Mönch Wolfger zu<sup>8</sup>. Auch heute noch gilt Wolfger nach Fichtenaus Forschungen als der Ver-

antwortliche für die Verfassung des Annalenwerks.

Nach dem Zweiten Weltkrieg sind dagegen kaum mehr textkritische Forschungen zu den A. R. vorgenommen worden, so daß fast alle Erkenntnisse der 1920/30er Jahre noch heute als Stand der Forschung anzusehen sind. Während die St. Emmeramer Handschrift keine wissenschaftliche Beachtung mehr fand, hat immerhin Hans-Georg Schmitz<sup>9</sup> mit seiner Geschichte Prüfenings im 12. Jahrhundert noch einmal die Handschrift P untersucht und auch sonst einige wichtige Hinweise geliefert. Für die A. P. hat lediglich Michael Müller 10 1983 eine kurze textkritische Übersicht von etwa zwei Seiten gegeben. Ansonsten bleibt man hier auf die kurzen Hinweise des Editors Wattenbach verwiesen. Die Existenz der A.P. ist auch Schmitz bekannt; er geht jedoch nicht näher darauf ein. Einige wertvolle Aufschlüsse vermittelt auch die Vorrede zur Edition der Prüfeninger Traditionen von Andrea Schwarz 11, die zu Prüfening den neuesten Forschungsstand bietet.

Hilfreich für eine Interpretation waren u.a. die Quellenkunden von Wattenbach-Holtzmann, Wattenbach-Schmale, Lhotsky und Lorenz, die alle zumindest einen kurzen Satz für die A.R. übrig haben. Die Literatur zur Stadtgeschichte von Regensburg ist sehr umfangreich. Hervorgehoben seien als neueste Werke die Monographie von Alois Schmid 12 und die gesammelten Beiträge zur Stadtgeschichte anläßlich des 750. Jahrestags der Erhebung zur Reichsstadt 1995 13. Unentbehrlich für die Geschichte der Klöster ist nach wie vor Hemmerle 14 und speziell für Prüfening der neue Aufsatz von Alois Schmid 15. Einige Aspekte zu den A.R. konnten auch in Andreas Kraus Monographie "Civitas regia" <sup>16</sup> gefunden werden. Insgesamt bleibt festzuhalten, daß die Entstehungsgeschichte der Annalen in den 1920/30er Jahren zuverlässig und exakt erforscht worden ist, daß jedoch die Inhalte bisher in keiner Weise eine Gesamtinterpretation erfahren haben. Dies soll in diesem Aufsatz erstmals

versucht werden.

Kurz soll hier noch der Frage nach der Definition von Annalen nachgegangen werden, um am Ende eine korrekte historische Einordnung und Bewertung der hier zu besprechenden Werke zu ermöglichen. Nach Grundmann sind Annalen "Aufzeich-

Heinrich von Fichtenau, Wolfger von Prüfening, in: MIÖG 51 (1937), S. 313-357 (im weiteren zitiert: Fichtenau, S.).

Hans-Georg Schmitz, Kloster Prüfening im 12. Jahrhundert, München 1975 (im weiteren

zitiert: Schmitz, S.).

<sup>10</sup> Michael Müller, Die Annalen und Chroniken im Herzogtum Bayern 1250–1314, München 1983 (im weiteren zitiert: Müller, S.).

<sup>11</sup> Andrea Schwarz, Die Traditionen des Klosters Prüfening, München 1991 (im weiteren zitiert: Schwarz, S.).

<sup>12</sup> Alois Schmid, Regensburg. Reichsstadt - Fürstbischof - Reichsstifte - Herzogshof (HAB 60), München 1995 (im weiteren zitiert: Schmid, Regensburg, S.)

Regensburg im Mittelalter. Beiträge zur Stadtgeschichte vom frühen Mittelalter bis zum Beginn der Neuzeit, hg. von Martin Angerer und Heinrich Wanderwitz, Regensburg 1995. Josef Hemmerle, Die Benediktinerklöster in Bayern, Augsburg 1970 (im weiteren zitiert:

Hemmerle, S.).

<sup>15</sup> Alois Schmid, Kloster Prüfening. Eine bayerische Prälatur vor den Toren der Reichsstadt Regensburg, in ZBLG 58 (1995), S. 291-315 (im weiteren zitiert: Schmid, Kloster Prüfening, S.). Andreas Kraus, Civitas Regia. Das Bild Regensburgs in der deutschen Geschichtsschreibung des Mittelalters, Kallmünz 1972 (im weiteren zitiert: Kraus, Civitas, S.).

nungen für den eigenen Gebrauch der Klöster oder Domstifter, meist anonym, ohne Titel, ohne Vorwort und Widmung, ohne literarischen Anspruch, oft von vielen Händen durch Generationen fortgeführt, aber selten durch unveränderte Abschriften über den Ursprungsort hinaus verbreitet. 15 Schmale definiert die Annalen als "fortlaufend geführte, zeitgeschichtliche [Aufzeichnungen], ... für die mir nur die zeitmessende Absicht unverkennbar erscheint und für die der Verlauf der Zeit das eigentlich wichtige ist, nicht die series rerum 18 Als weitere Merkmale sind noch die jahrweise Abfassung und damit die Gleichzeitigkeit von Ereignis und Eintragung, sowie die Möglichkeit zu nachträglichen Eintragungen zu erwähnen. Diese Werke sind oft im Autograph erhalten und bieten meist Abt-, Bischofs-, Papst-, Herrscher- und Fürstenabfolgen, Kriegsgeschehen, Naturereignisse und sonstige Merkwürdigkeiten im bunten Wechsel und ohne Zusammenhang. Entstanden ist diese mittelalterliche Form der Annalen aus Rand- und Interlineareintragungen in Ostertafeln, die von angelsächsischen Mönchen eingeführt, ab dem 8. Jahrhundert im späteren deutschen Reich nachweisbar ist.

Problematisch wird ab dem 10. Jahrhundert jedoch die Abgrenzung von Annalen und Chroniken, da beide Genera oft nicht den ihnen eigentlich zugehörigen Namen führen. Allgemein gelten als Abgrenzungskriterien zu den Annalen, daß Chroniken meist einen größeren Umfang und einen bekannten Autor besitzen, sowie vor allem, daß die Chronisten ein bewußtes Arrangieren der Fakten zugunsten einer bestimmten Aussage und Reflexion vornehmen. All diese Kriterien müssen bei der Analyse der vorliegenden Texte beachtet werden. Dabei ist dem Autor bewußt, daß diese kurzen Hinweise bei weitem nicht der Komplexität der Gattungseinordnung gerecht werden können.

### Die Entstehung der Annalen

(Orte, Handschriften, Entstehungszeiten, Hände, Autoren, Quellen, Interdependenzen)

Bei den zu untersuchenden Annalenwerken handelt es sich, wie angeführt, eigentlich um drei eigenständige Arbeiten. Ohne Zweifel können jedoch nur zwei der drei Werke sicher einem Entstehungsort zugeschrieben werden. Die "Annales Pruveningenses" und eine Fassung der "Annales Ratisponenses" (P) sind eindeutig dem Kloster Prüfening vor den Toren Regensburgs zuzurechnen. Die zweite Fassung der "Annales Ratisponenses" (E) ist keinem konkreten Ort zuzuweisen. Mit großer Wahrscheinlichkeit ist sie jedoch in der Umgebung der Regensburger Domherren entstanden, nicht jedoch im Kloster St. Emmeram. Lediglich der aufgefundene Kodex dieser Fassung der A.R. stammt aus St. Emmeram und trägt auch dessen Namen. Jedoch ist eine Verbindung zu St. Emmeram nicht nachzuweisen. Dennoch soll hier ein kurzer Abriß der geistig-kulturellen Leistungen aus der Stadt Regensburg im hohen Mittelalter gegeben werden, um das zu besprechende Werk in einen bestimmten Geisteshorizont einordnen zu können. Weiter soll im folgenden eine kurze Beschreibung der Geschichte des Klosters Prüfening im hohen Mittelalter vorgenommen werden, um den historischen Hintergrund bei der Entstehung der Annalenwerke skizzieren zu können.

<sup>17</sup> Herbert Grundmann, Geschichtsschreibung im Mittelalter, S. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Franz-Josef Schmale, Mentalität und Berichtshorizont, Absicht und Situation hochmittelalterlicher Geschichtsschreiber, in: HZ 226 (1978), S. 16.

Mit der lapidaren Feststellung: "Eine Stadt von der Bedeutung Regensburgs bringt auch eine ihr gemäße Geschichtsschreibung hervor"19 beginnt Wurster seinen Überblick über die Regensburger Historiographie. Ganz eng verbunden ist dabei die mittelalterliche Geschichtsschreibung mit dem Kloster St. Emmeram<sup>20</sup> in Regensburg. Dieses Kloster, dessen Anfänge im 7./8. Jahrhundert noch immer mit "dichten Nebelschleiern "21 verdunkelt sind, war bis ins 10. Jahrhundert in Personalunion von Abt und Bischof und nach der Jahrtausendwende mit dem Eindringen der lothringischen Bildungs- und Reformbewegung die entscheidende Komponente im Regensburger Kulturschaffen. Mit dem benediktinischen Reformmönchtum<sup>22</sup> erwachte, so Kraus, auch erstmals der "historische Geist"23 in Regensburg, so daß St. Emmeram für etwa ein Jahrhundert ein "blühendes Zentrum lateinischer Kultur in Bayern"24 werden konnte. Während dieser Zeit von etwa 990 bis 1090 entstanden dort von einigen der bedeutendsten Köpfe der Zeit zahlreiche historiographische Werke von Rang. Im Vordergrund stand dabei die hagiographische Geschichtsschreibung. Zu nennen sind hier in Anlehung an Arbeos "Vita vel passio Haimhrammi episcopi et martyris Ratisbonensis" aus dem 8. Jahrhundert und einer Emmeramsvita aus dem 9. Jahrhundert die zahlreichen Emmeramsviten, etwa von Hartwic (1028-1030) und Arnold von St. Emmeram (1000-1050), sowie die Emmeramsvita des Magdeburger Domscholasters Meginfried. Weiter entstanden der "Liber I de miraculis beati Emmerami" (1030/ 1036) und der "Liber II de miraculis beati Emmerami et eiusdem amatorum" (1037), deren anekdotische Wunderberichte jedoch "ungeeignet zu historiographischer Zusammenfassung"<sup>25</sup> erscheinen. Wichtig für die weitere Bedeutungssteigerung von St. Emmeram waren dann die beiden Translationsberichte von der Übertragung des Dionysius Areopagita nach Regensburg, die um 1050 und um 1080 entstanden sind. 26 Hervorgehoben werden muß auch das Wirken des "bedeutendsten geistlichen Schriftstellers seiner Zeit "27, Otlohs von St. Emmeram (ca. 1010-1070)28, der neben seinen religiösen Werken auch einige Bischofsviten, etwa die Vita Wolfkangi und eine

<sup>19</sup> Herbert W. Wurster, Die Regensburger Geschichtsschreibung im 17. Jahrhundert, Teile II

und III, in: VHVO 120 (1980), S. 73.

<sup>20</sup> Siehe den zusammenfassenden Beitrag von Alois Schmid, Ratisbona Benedicta. Die Regensburger Benediktinerklöster St. Emmeram, Prüll und Prüfening während des Mittelalters, in: Regensburg im Mittelalter, hg. von Martin Angerer und Heinrich Wanderwitz, Regensburg 1995, S. 177–186, hier S. 178 (im weiteren zitiert: Schmid, Ratisbona Benedicta, S.).

<sup>21</sup> Karl Hausberger, Das Kloster St. Emmeram als Brennspiegel der mittelalterlichen

Geschichte Regensburgs, in: Thurn und Taxis-Studien, Bd. 18, Kallmünz 1992, S. 109.

<sup>22</sup> Siehe Georg Schwaiger, Die Benediktiner im Bistum Regensburg, in: Georg Schwaiger/Paul Mai (Hg.), Die Klöster im Bistum Regensburg, BGBR 12 (1978), S.7-60.

<sup>23</sup> Vgl. Kraus, Civitas, S. 33; vgl. auch Hubert Glaser, Wissenschaft und Bildung, in: HbBG

Bd. I, S. 539ff.

<sup>24</sup> Franz Brunhölzl, Die lateinische Literatur, in: HbBG, Bd. I, S. 593.

So Glaser, Wissenschaft und Bildung, in: HbBG, Bd. I, S. 541.

<sup>26</sup> Quellen: "Translatio I. S. Dionyssii" in MGH SS 30/2, S.823–837 und "Translatio II S. Dionysii" in MGH SS 11, S.343–375. Vgl. dazu Kraus, Civitas, S.30ff. und Glaser, Wissenschaft und Bildung in: HbBG Bd.I, S.542. Die Datierung des ersten Translationsberichts auf ca. 1049/1050 ist dabei unstrittig. Der zweite Translationsbericht wird dagegen von Glaser im HbBG, Bd.I, S.541, auf 1060, von Kraus, Civitas, S.30 auf "um 1080" und von Wurster auf 1088 datiert.

<sup>27</sup> Vgl. Brunhölzl, HbBG Bd. I, S. 593.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Zu Otloh vgl. Glaser, HbBG Bd.I, S. 542 ff. und Manfred Heim, Otloh von St. Emmeram (um 1010 bis um 1070), in: BGBR 23/24 (1989), S. 124–131.

Vita Bonifatii verfaßt hat. Otloh wird auch der erste Translationsbericht zugeschrieben. Diese kurze Beschreibung läßt bereits erkennen, daß das Kloster St. Emmeram im 11. Jahrhundert mit seiner Kultbildung die außerhalb des Klosters entstandenen Geschichtswerke bei weitem überstrahlte. So gibt es etwa keine einzige Darstellung der Kaiserpfalz Regensburg im 11. Jahrhundert, "da St. Emmerams kulturelle Überlegenheit keiner anderen Überlieferung Platz" ließ, obgleich Regensburg "bis in die Stauferzeit hinein politisches Zentrum nicht nur der terra Bavarica, sondern des Reiches" war.

Die überlieferte politische Geschichtsschreibung beschränkt sich auf ein Hauptwerk und wenige Fragmente. Seit 891 wurden die Reichsannalen (Annales Fuldenses) in St. Emmeram geführt. Von den Fragmenten sind hier die "Annales sancti Emmerami Ratis-ponensis maiores<sup>31</sup>, die den Zeitraum von 748 bis 823 behandeln, und die "Annales sancti Emmerami Ratisponensis minores" 32, die einen Zeitraum von 732 bis 1062 umfassen, zu nennen. Um 1050 ist dann am Dom zu Regensburg der Archetyp der "Annalium Ratisponensium Supplementum" entstanden, die bis ins 12. Jahrhundert fortgesetzt wurden. Erhalten ist auch ein Annalenfragment für die Jahre 1084 bis 1086<sup>33</sup> und wiederum ein aus St. Emmeram stammendes "Anonymi Ratisponensis Chronikon" nach 1168. Nicht zu vergessen ist natürlich die Kaiserchronik, die ebenfalls in Regensburg entstanden ist. Insgesamt bezeichnen Wattenbach-Schmale Regensburg als einen "Schwerpunkt literarischer und historiographischer Tätigkeit in Deutschland "34. Jedoch stellt die Forschung ebenfalls klar fest, daß die geistigen Kräfte von St. Emmeram ab 1075 deutlich erlahmten, 35 und die Geschichtsschreibung in Regensburg insgesamt im 12. und 13. Jahrhundert deutlich verflachte. 36 Zu nennen sind für den Beginn des 14. Jahrhunderts eine "Continuatio Ratisbonensis" 37, die die Jahre 1287 bis 1301 behandelt und als Fortsetzung der Altaicher Chronik des Abtes Hermann gilt, und die Regensburger Annalen des Archidiakons Eberhard 38, die von 1273 bis 1305 reichen und ebenfalls eine Ergänzung und Umschreibung der Altaicher Annalen darstellen. 39 Der Grund für die Verflachung ist eindeutig im konservativen Verharren von Mönchtum und Domherrn in den cluniazensischen und gorzischen Idealen des 10. Jahrhunderts zu sehen, die den neuen Reformbestrebungen weitgehend mit Unverständnis und ohne Flexibilität gegenüberstanden. Aus diesem Grund wurde Regensburg ab Mitte des 12. Jahrhunderts schnell an geistig-literarischer Produktivität vom neu gegründeten Kloster Prüfening überstrahlt, das aufgrund der neuen Einstellung zum benediktinischen Ideal der Anziehungspunkt für die geistige Elite wurde.

30 Siehe Alois Schmid, Regensburg, München 1995, S. 66.

MGH SS 1, S. 93–94.
 MGH SS 18, S. 48 ff.

35 Brunhölzl, HbBG Bd. I, S. 595.

<sup>38</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 592–605.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> So Wurster, Die Regensburger Geschichtsschreibung im 17. Jahrhundert, S. 73, vgl. auch Kraus, Civitas, S. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> MGH SS 1, S. 92–93.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. Wattenbach-Schmale, Deutschlands Geschichtsquellen, Bd. I, S. 232.

Wurster, Die Regensburger Geschichtsschreibung im 17. Jahrhundert, S. 76.
 Vgl. MGH SS 17, S. 416–420.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. Ottokar Lorenz, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter seit der Mitte des dreizehnten Jahrhunderts, Bd. 1, Berlin 1886, S. 181ff.

Das Kloster Prüfening <sup>40</sup> wurde im Jahre 1109 <sup>41</sup> von Bischof Otto von Bamberg als Bamberger Eigenkloster auf Besitz der Alten Kapelle (Regensburg) gegründet <sup>42</sup>. Der Ort des Klosters befand sich nur wenige Kilometer vor den Stadtmauern Regensburgs an der strategisch wichtigen Fernverbindung nach Nürnberg. Bemerkenswerterweise ist die Grundsteinlegung ähnlich wie bei vielen anderen Klöstern des frühen Mittelalters mit einer sogenannten Gründungsnarratio <sup>43</sup> oder -legende verbunden. <sup>44</sup> In diesem Fall soll Otto, als er in Regensburg weilte, eine Himmelsleiter, wie sie aus dem Alten Testament bekannt war, erschienen sein, die ihm andeutete, daß er an der bezeichneten Stelle ein Kloster gründen solle. Diese sogenannte "scala-coeli-Vision" besaß neben der subjektiv-religiösen Bedeutung für den Bischof Otto natürlich auch eine klare Legitimationsfunktion für die Klostergründung. <sup>45</sup>

1114 trafen die ersten Mönche in dem neu gegründeten Kloster ein. Die Mönche, die Otto nach Prüfening berief, kamen direkt aus dem Reformzentrum Hirsau, sowie möglicherweise auch aus anderen Klöstern <sup>46</sup>. Der erste Abt war der strenge Hirsauer Erminold <sup>47</sup>, der vorher möglicherweise schon Abt von Lorsch gewesen war. <sup>48</sup> 1119 wurde die neue Klosterkirche St. Georg von den Bischöfen Hartwig von Passau und

Otto von Bamberg geweiht.

Die geistige und kulturelle Hochblüte des Klosters bestand zweifellos im 12. Jahrhundert, wobei besonders die Regierungszeit des zweiten Abtes Erbo <sup>49</sup> (1121–1162) einen "glanzvollen Höhepunkt" <sup>50</sup> darstellte. Während dieser Zeit war Prüfening "eines der strengsten und vorbildlichsten Klöster nach der Regel des Hlg. Benedikt". <sup>51</sup>

Aufgrund der Anziehungskraft der hirsauischen Ideale für große Geister war Kloster Prüfening etwa ein Jahrhundert lang ein "kulturelles Zentrum von hohem Rang"<sup>52</sup>. Im 12. Jahrhundert setzte eine "über alle Bereiche sich erstreckende Kulturtätigkeit"<sup>53</sup> in Kloster Prüfening ein. Besonders im Bereich der Buchkunst,

Der Ort selbst wurde erstmals um 1000 erwähnt. Siehe dazu und zur Namensherkunft des

Orts Schmitz, S. 4f.

<sup>41</sup> Die ältere Literatur nannte oft auch 1107 als Gründungsjahr; vgl. Schmitz, S. 2. Schmitz legt jedoch dar, daß die Gründungsidee anläßlich eines Treffens von Heinrich V. und Otto von Bamberg in Regensburg im Jahre 1108 erfolgte; der Grundstein für das Kloster wurde nach dem Ungarnfeldzug Heinrichs V. 1109 gelegt, S. 2ff.

<sup>42</sup> Vgl. Schmitz, S.6. Das Grundstück war dem Bistum Bamberg inkorporiert. Vor allem Heinrich II. hatte das Königsgut rund um Regenburg stark abgebaut und große Teile davon dem neu gegründeten Kloster Bamberg überlassen, vgl. Schmid, Regensburg, München 1995, S.61.

<sup>43</sup> Vgl. "Ex libello memoriali Pruveningensi" in: MGH SS 15/2, S. 1075–1076.

<sup>44</sup> Vgl. Ludwig Holzfurtner, Gründung und Gründungsüberlieferung. Quellenkritische Studien zur Gründungsgeschichte der bayerischen Klöster der Agilolfingerzeit und ihrer hochmittelalterlichen Überlieferung, München 1984.

<sup>45</sup> Vgl. Schmitz, S. 3 ff. und Schmid, Ratisbona Benedicta, S. 181 f.

Schmitz, S. 6, nennt hier etwa das Kloster am Michelsberg; vgl. auch Hemmerle, S. 229.
 Vgl. zum Lebenslauf Schwarz, S. 67 ff. Erminold wurde am 6.1.1121 von einigen seiner

<sup>47</sup> Vgl. zum Lebenslauf Schwarz, S.67ff. Erminold wurde am 6.1.1121 von einigen seiner Mitbrüder erschlagen, da sich ein Teil der Mönche vom strengen Hirsauer Ideal abgewandt hatte; vgl. Vita Erminoldi I in: MGH SS 12, S. 490. Vgl. Schmitz, S.21 und Hemmerle, S. 229.

<sup>48</sup> Hemmerle, S. 229 nennt Erminold Abt von Lorsch, Schmitz, S. 7, erklärt diese Frage für "stittig". Dagegen ist für Schwarz, S. 68, Erminold von 1106 bis 1111 Abt von Lorsch gewesen.

49 Vgl. Schwarz, S. 69f.

50 Schmitz, S. VIII und S. 22ff.

<sup>51</sup> Hemmerle, S. 230.

Vgl. Brunhölzl, HbBG Bd. I, S. 601.
 Vgl. Glaser, HbBG Bd. I, S. 557.

der Kirchenmalerei und des Kirchenbaus wurden Werke von dauerhafter Bedeutung und Größe erschaffen. Zu nennen ist vor allem der Aufbau einer umfangreichen, reich ausgestatteten Bibliothek<sup>54</sup> und eine breite schriftstellerische Tätigkeit. Hervorzuheben sind hier – bei einem "verhältnismäßig günstigen Stand der Überlieferung und der Forschung" 55 – etwa Boto von Prüfening († um 1170), der Werke der Ekklesiologie und der Homiletik verfaßt hat. Sein "De statu domus dei" steht dem Symbolismus eines Rupert von Deutz und dem Platonismus nahe. Ebenfalls schriftstellerisch tätig waren Idung von Prüfening (eingetreten um 1144) mit dem Werk "Argumentum super IV questionibus" oder Arnold von Prüfening mit "Vox de propitiario". Der bekannteste Prüfeninger Mönch des 12. Jahrhunderts war jedoch Wolfger, der wohl um 1130 in Prüfening eingetreten ist. Von ihm stammen u.a. die Inventare, der Traditionscodex und mindestens die Vita Ottos von Bamberg. Er wird auch mit der Ausfertigung der Prüfeninger Handschrift, die die A.R. enthält, in Verbindung gebracht. Mit Recht kann man aufgrund dieser eigenständigen Leistungen dem Kloster Prüfening im 12. Jahrhundert eine weit höhere Bedeutung als dem nahen St. Emmeram zugestehen. 56 Mit Beginn des 13. und vornehmlich im 14. Jahrhundert setzte jedoch ein rasanter Verfall der geistig-religiösen Bedeutung des Klosters ein. Als vorläufiger literarischer Endpunkt der Tätigkeit von Prüfening darf die nach 1283 fertiggestellte "Vita Erminoldi" gelten. 57

Dieser kulturelle Niedergang hängt nicht zuletzt mit der politischen Entwicklung im Reich zusammen. Das Kloster Prüfening geriet nämlich wegen seiner exponierten Lage als Bamberger Eigenkloster nahe der Stadt Regensburg schnell ins Konfliktfeld zwischen dem Regensburger und Bamberger Bischof und den weltlichen Klöstervögten dem Regensburger und Bamberger Bischof und den weltlichen Klöstervögten den Sterein und zur Betreuung und Überwachung der Fernverbindung von Regensburg nach dem Westen und der Fährverbindung über die Donau befand sich das Kloster besonders nach der Übertragung der bayerischen Herzogsgewalt an die Wittelsbacher 1180 mitten in der Auseinandersetzung zwischen dem König, den Herzögen, sowie dem Bischof und den Bürgern der Stadt um die Herrschaft über Regensburg dem Kindem Ziel des Ausbaus der herzoglichen Machtstellung um Regensburg herum bedrängten die Wittelsbacher vor allem das Kloster Prüfening, wobei sie sich gewaltsam einiger im Klosterbesitz befindlicher Dörfer bemächtigten. Das Kloster leistete jedoch erbitterten Widerstand und trug den Streit sogar vor die Kurie. Dennoch war das Kloster ständig in Gefahr "von der entstehenden Landesherrschaft erdrückt zu werden" da die Herzöge unbeeindruckt von päpstlichen Mah-

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Das Bücherverzeichnis von Kloster Prüfening im 12. Jahrhundert ist nachzulesen in clm 13002. Aufgeführt werden hier neben der Patristik, frühmittelalterlicher und profanantiker Literatur auch einige "moderne" Autoren, wie Anselm von Canterbury und Hugo von St. Victor.

<sup>55</sup> Glaser, HbBG Bd. I, S. 557.

<sup>56</sup> So etwa Schmitz, S. V.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> So Wurster, Die Regensburger Geschichtsschreibung im 17. Jahrhundert, S. 76. Die "Vita Erminoldi" des Mönchs Konrad ist gedruckt in MGH SS 12, S. 480–500ff.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Siehe zur Auseinandersetzung zwischen Königtum und Herzogtum ab 1180 Stefan Rudolf Mayer, Das Ringen Bayerns und des Kaiserhofes um die Reichsstadt Regensburg 1486/92–1508, München 1995, S. 10–24.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Vgl. dazu v. a. Schmid, Regensburg, München 1995, S. 78ff.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Zur Wittelsbacher Politik siehe Schmid, Kloster Prüfening, in: ZBLG 58 (1995) S. 291–315; 1181 erwarb Otto I. Prebrunn, 1224 bemächtigte sich Ludwig der Kelheimer der Marksiedlungen Abbach und Weichs. Vgl. auch Schmid, Regensburg, S. 80f.

<sup>61</sup> Siehe Schmid, Kloster Prüfening, S. 295.

nungen<sup>62</sup> ihre Übergriffe aufs Klostergut weiter fortsetzten. Die Bedrückung durch die Wittelsbacher führte nach 1230 zur Resignation zahlreicher Äbte, die vor der Übermacht der Herzöge zu kapitulieren schienen. Trotz mancher Beschwerde-Appelle an Kaiser und Papst durch die Klostergemeinschaft gelang es den Herzögen 1242 nach dem Aussterben der bisherigen Klostervögte, den Grafen von Bogen 63, die Klostervogtei zu erringen. 64 Dieses Verfassungsinstrument benutzte vor allem Ludwig der Kelheimer rigoros zur Durchsetzung seiner herzoglichen Interessen. Infolge dessen kam es zu den berühmten "Prüfeninger Urkundenfälschungen" 65, aufgrund derer Innozenz IV. dem Kloster 1249 die freie Vogtwahl und die Möglichkeit der Absetzung der Vögte zugestand. 66 Die ständigen Auseinandersetzungen mit den Wittelsbachern und der beständige Güterverlust im 13. Jahrhundert trug entscheidend zum Niedergang des Kloster bei, der seinen Höhepunkt in einer Administrationsverwaltung des Klosters zwischen 1291 und 1297 fand. Obwohl das Kloster 1277 eine eigene Gerichtsbarkeit im Kern des Klosterbezirks und damit eine weitgehende Selbstverwaltungskompetenz erhalten hatte und sich die Beziehungen zu den Wittelsbachern zum Ende des 13. Jahrhunderts zu entspannen begannen, war die große Zeit des Klosters unwiderruflich längst Vergangenheit. Erst im 14. und 15. Jahrhundert stieg Prüfening zur Klosterhofmark und Prälatur auf, ehe es 1803 der Säkularisation zum Opfer fiel. 67

Die "Annales Ratisponenses" und die "Annales Pruveningenses" sind in zwei Original-Handschriften erhalten, die in der Sekundärliteratur ausführlich beschrieben sind. Die Handschriften können ein wichtiges und entscheidendes Kriterium für die genaue Einordnung der Annalen in den historischen Zusammenhang, bei der Datierung und der Entstehung sein, so daß sie hier ausführlich vorgestellt werden sollen.

Die Handschrift des Codex Monacensis (clm 14733) [E], die heute in der Bayerischen Staatsbibliothek aufbewahrt wird, stammt aus dem Kloster St. Emmeram 68 und wird in unserem Zusammenhang im allgemeinen als "St.Emmeramer Handschrift" bezeichnet. Es handelt sich hierbei um ein ungebundenes Notizbuch des Regensburger Kanonikers Hugo von Lerchenfeld, einem "Büchlein aus Abfallpergament" 69. Laut Wattenbach 70 war es auch Hugo von Lerchenfeld, der den Codex angelegt hat. Geschrieben wurde diese Handschrift im ausgehenden 12. Jahrhundert 71. Das Büchlein beinhaltet Urkunden, Briefe, familiengeschichtliche Notizen, Gebete und Aufzeichnungen zur Wetterkunde und vieles mehr. Ab den Seiten 17 und nach dem unvermittelten Abbruch ab Seite 25 befinden sich die gesamten A. R. vom Jahre 1 bis

63 Vgl. Schwarz, S. 78 und Anmerkungen sowie Schmid, Regensburg, S. 102.

64 Vgl. Schmid, Kloster Prüfening, 297 und Schmitz, S. 10ff.

Vgl. Schmid, Kloster Prüfening S. 298.
 Vgl. Schmid, Kloster Prüfening, S. 300–315.

Fichtenau, S. 323.
 MGH SS 17, S. 578.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Durch Eingreifen Innozenzs IV. wurde der Herzog jedoch veranlaßt, Prüfening für die geraubte Marksiedlung Abbach mit den Orten Königswiesen und Matting zu entschädigen. (vgl. Schmid, Kloster Prüfening, S. 295).

<sup>65</sup> Siehe Hans Hirsch, Die Urkundenfälschungen des Klosters Prüfening, in: MIÖG 29 (1908), S.1-63.

<sup>68</sup> Früher war die Handschrift unter dem Namen: St. Emmerammi G 117 bekannt.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Vollständige Bezeichnung: Clm. 14733 membr. in 8 saec. XII ex..

zum Jahre 1167 bzw. 1174 vollständig eingetragen. Von 1174 bis 1201 reicht dann die früher sogenannte "Continuatio Hugonis de Lerchenfelt", eine eigenhändige Eintragung des Kanonikers Hugo von Lerchenfeld. Die ganzen Annalen, so meint Wattenbach, hätten früher den Namen "Hugonis Ratisponensis Chronica" 72 geführt.

Der Codex Vindobonensis (cod. 12600) [P], der seit 1849 in der Wiener Nationalbibliothek aufbewahrt wird, stammt aus dem Kloster Prüfening. 73 Obwohl diese Sammlung im allgemeinen als "Wiener Handschrift" bezeichnet wird, wird sie in unserem Zusammenhang oft "Prüfeninger Codex" genannt. Die Handschrift besitzt 137 Seiten und ist im 12. Jahrhundert entstanden. Der Codex besteht aus drei Teilen. Fichtenau unterschied dabei einen eigentlichen Annalenteil (f. 1-21), einen Teil mit mathematischen und astronomischen Schriften (f. 22-40) und einen Teil mit Schriften Bedas (f. 42-137). Dieser dritte Teil dürfte vor 1158 fertiggestellt worden sein. Alle drei Teile wurden laut Schmitz wohl bald nach 1200 zusammengefügt, was nicht bedeutet, daß sie alle um 1200 geschrieben wurden. 74 Der Text, den Wattenbach 1861 im 17. Band der MGH als "Annales Ratisponenses" veröffentlicht hat, befindet sich ganz zu Beginn der Handschrift auf den Seiten 1r bis 6v. Dort finden sich die Aufzeichnungen der Jahre 1 bis 1167. Diese Aufzeichnungen erfolgten nach Wattenbach im 12. Jahrhundert 75, Schmitz datiert die Abfassung etwas genauer zwischen 1130 und 1170<sup>76</sup>. Weitere Eintragungen erfolgten schließlich marginal und interlinear bis zum Ende des 12. Jahrhunderts. Die Handschrift entstand nach übereinstimmender Meinung der Forschung unter Anleitung des Mönches Wolfger im Kloster Prüfening. 77

In derselben Handschrift cod. 12600 sind auch die Eintragungen enthalten, die Wattenbach ebenfalls 1861 als "Annales Pruveningenses" edierte. Es handelt sich dabei um eingestreute historische Notizen in sogenannten Ostertafeln. In diesen "Circuli ad deprehendendas anni lunas paschales" wurden die beweglichen Ostertage für eine lange Reihe von Jahren ermittelt. In diesem Fall handelt es sich um "Tabulae decemnovenales" für die Jahre 1 bis 1595, die in der Wiener Handschrift aufgeführt sind. Die Ostertafeln mit den historischen Eintragungen befinden sich direkt im Anschluß an die "Annales Ratisponenses" (f. 1r–6r) auf den Seiten 7r bis 14r. <sup>78</sup> Wattenbach meinte erkennen zu können, daß "das meiste von einer Hand des ausgehenden 13. Jahrhunderts geschrieben sei, manches von einer älteren Hand". <sup>79</sup> Müller gibt die Entstehung der Eintragungen genauer mit dem Ende des 12. und dem Ende des 13. Jahrhunderts an. <sup>80</sup> Wie die Fassung der A.R. sind diese Eintragungen ohne Zweifel im Kloster Prüfening vorgenommen worden. Die historischen Eintragungen reichen vom Jahr 770 bis 1298 und sind ausschließlich Marginal- und Interlinearzusätze zu den Ostertafeln.

Die Entstehungszeit und die Entstehungsgeschichte der A.R. und der A.P. erscheint ziemlich komplex und vielfach undurchsichtig. Die größten Anstren-

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> MGH SS 17, S. 578.

<sup>73</sup> Vollständige Bezeichnung: Cod. 12600 (früher Suppl. 372) membr. saec. XII. in folio.

<sup>74</sup> Vgl. Schmitz, S. 198ff.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> MGH SS 17, S. 578.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Schmitz, S. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Siehe S. 13 f.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Vgl. Schmitz, S. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> MGH SS 17, S. 606 (Übersetzung vom Verfasser).

<sup>80</sup> Vgl. Müller, S. 210.

gungen zur Klärung dieser Fragen wurden in den 1920er Jahren angestellt, wobei die Ergebnisse auch kontrovers diskutiert wurden. Eine Einigkeit in allen Fragen scheint bis heute nicht erzielt zu sein. Die meisten Probleme jedoch dürfen heute als gelöst betrachtet werden.

Wattenbach nahm an, daß im St. Emmeramer Codex der A. R. (E) eine Zusammenfassung bis zum Jahre 1130 vorlag, die von mindestens zwei Händen erstellt worden sei. Er unterschied dabei einen Autor und einen ihm zur Hand gehenden Schreiber. <sup>81</sup> Alles weitere schien ihm im ausgehenden 12. Jahrhundert erstellt worden zu sein, und zwar von Hugo von Lerchenfeld, dem er sowohl die Sammlung des Codex, als auch die durchgehende Schreibhand zuwies. <sup>82</sup> Dabei habe Hugo eine Quelle abgeschrieben. Die Aufzeichnungen von 1174 bis 1197 bzw. 1201 seien von Hugo ohne Quelle aus eigener Kenntnis erstellt worden.

Friedrich Baethgen stellte bei seinen Untersuchungen 1924 fest, daß die gesamten Annalen dieses Codex bis zum Ende der Eintragungen für 1167 "von ein und derselben Hand geschrieben" worden seien. 83 Lediglich die Eintragungen der Jahre 591 84 bis 722 85 seien von einer anderen Hand erstellt worden. Ab dem Wort "principem" (722) setze wieder die erste Hand ein, die bereits die Jahre 1 bis 591 aufgezeichnet habe. Im Jahre 1174 beginne dann "wieder eine neue Hand, diejenige Hugos selbst" 86 Diese Aussage war insoweit irreführend, als Hugo ja auch die vorherigen Eintragungen vorgenommen hatte.

Heinrich von Fichtenau kam 1937 ebenfalls zu dem Ergebnis, daß Hugo von Lerchenfeld selbst den Großteil der Annalen in die Handschrift eingetragen habe. Er stellt fest, daß Hugos Schrift ab dem Jahr 35 nachzuweisen sei. Weiter habe Hugo die Arbeit mit einem Regensburger Mönch fortgesetzt, dessen Schrift von 604 bis 722 erkennbar sei. 722 habe Hugos Schrift mitten in dem Wort "principem" <sup>87</sup> wieder eingesetzt und bis 1174 geführt. Der Zeitraum von 1174 bis 1201 sei von Hugo ohne Vorlage notiert worden. <sup>88</sup>

Somit wird man feststellen dürfen, daß die Forschung – abgesehen von der mißverständlichen Aussage von Baethgen – darin einig ist, daß der überwiegende Teil dieser Annalen von Hugo von Lerchenfeld aufnotiert wurde. Der Entstehungszeitraum dieser Fassung der A. R. ist daher klar ins letzte Drittel des 12. Jahrhunderts zu datieren.

Sehr viele verschiedene Hände haben im Gegensatz zu E an der Prüfeninger Redaktion der A. R. (P) gearbeitet. Wattenbach nahm zunächst eine durchgehende Hand bis zu den Ereignissen von 1130 an. Die Hand wechselte dann für Wattenbach bei den Aufzeichnungen ab 1130. Dann habe – wobei sich Wattenbach nicht sicher scheint – ab 1146 ein weiterer Autor das Schreibrohr übernommen, worauf ein letzter Schreiber von 1155 bis 1167 Aufzeichnungen vornahm. Weiter seien aus dem 12. Jahrhundert weitere Randeintragungen zu erkennen. Diese Hand führte auch Verbesserungen an Zahlen und Wörtern, wie etwa bei der Jahreszahl 1155, aus. <sup>89</sup> Diese letzte Hand ist bei

<sup>81</sup> MGH SS 17, S. 577.

<sup>82</sup> MGH SS 17, S. 578.

<sup>83</sup> Siehe Baethgen, S. 301.

<sup>84</sup> MGH SS 17, S. 580, Z 27.

<sup>85</sup> MGH SS 17, S. 581, Z. 13.

<sup>86</sup> Siehe Baethgen, S. 301.

<sup>87</sup> MGH SS 17, S. 581, Z. 13.

<sup>88</sup> Vgl. Fichtenau, S. 322 ff.

<sup>89</sup> MGH SS 17, S. 578.

Wattenbach kursiv gedruckt. Aufgrund des Inhalts des Textes ging Wattenbach davon aus, daß der Schreiber bis 1130 ein Prüfeninger Mönch gewesen sein muß.

Friedrich Baethgen ging ebenfalls davon aus, daß die Annalen bis 1130 "in einem Zuge geschrieben" worden seien. Weitere Schriftwechsel erkannte er mit den Jahren 1134, 1146, 1152 und 1155. Diese letzte Hand schrieb dann bis 1167, so Baethgen. Auch die Randeintragungen einer weiteren Hand des ausgehenden 12. Jahrhunderts seien deutlich erkennbar. 90

Ernst Klebel hat 1928 bei seiner Untersuchung eine einheitliche Abfassung bis 1130 festgestellt. Eine zweite Hand habe bis 1133, eine dritte bis 1147 und eine vierte bis 1167 geschrieben. Eine fünfte Hand habe dann die Randbemerkungen eingetragen. Diese letzte Hand habe wohl zwischen 1195 und 1200 geschrieben. <sup>91</sup> Fichtenau wollte dagegen nur vier verschiedene Hände gelten lassen. So nannte der den Grundstock der Annalen bis 1130, eine Fortsetzung durch Wolfger von Prüfening für die Jahre 1130 bis 1146 und eine weitere Fortsetzung eines weiteren Prüfeninger Mönchs, der die Ereignisse von 1147 bis 1167 vermerkte. Ende des 12. Jahrhunderts habe ein weiterer Mönch die Annalen ergänzt. <sup>92</sup>

Die moderne Forschung erkennt mit Schmitz ebenfalls die einheitliche Abfassung bis 1130 an. Mit "postea romanus populus" <sup>93</sup> beginne dann der von Wolfger verfaßte Teil von 1130 bis 1146, wobei jedoch Duktus und Tinte oft wechselten. Übereinstimmend mit Fichtenau, aber gegen Baethgen <sup>94</sup> wurde laut Schmitz das Werk anschließend von einem anderen Prüfeninger Mönch bis 1167 fortgeführt. Gegen Ende des 12. Jahrhunderts seien die Annalen interlinear und marginal ergänzt worden. <sup>95</sup>

Festzustellen bleibt trotz einiger differierender Ergebnisse, daß diese Fassung der A.R. im Zeitraum von etwa 1130 bis längstens um 1200 entstanden sein muß. Damit ist der hier überlieferte Annalenteil weitaus der ältere gegenüber dem St. Emmeramer Codex.

Wattenbach erkannte klar, daß aufgrund der Eintragungsart der historischen Ereignisse in die Ostertafeln die Notizen in den Annales Pruveningenses "nicht durchgehend geschrieben" worden waren. Die Anmerkungen seien von verschiedenen Händen eingefügt worden. Das meiste sei jedoch von einer Hand des ausgehenden 13. Jahrhunderts geschrieben worden, die von Wattenbach mit "A" bezeichnet wurde. Einige Einfügungen seien auch von einer anderen, älteren Hand. Die ersten drei Eintragungen zu 770, 784 und 1092 habe eine Hand des 13. Jahrhunderts notiert. Die Eintragungen zu 1106 und 1109 bis "fundatur" habe eine ältere Hand des 12. Jahrhunderts notiert. Mit "Monasterium" (1109) setze dann die Haupthand A ein, die alles weitere notiert habe, außer von 1125 bis 1139, das eine Hand des 12. Jahrhunderts notierte, und 1146 bis 1152, ebenfalls aus dem 12. Jahrhundert. Auch die letzte Eintragung zu 1298 stamme von einer weiteren Hand. <sup>96</sup> Müller folgt in seinen Ergebnissen weitgehend Wattenbach. Den größten Teil der Eintragungen habe die Hand "A" des späten 13. Jahrhunderts gemacht. Von 1106 bis 1219 seien jedoch verschiedene Hände des

<sup>90</sup> Vgl. Baethgen, S. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Vgl. Klebel, S. 144.

<sup>92</sup> Vgl. Fichtenau, S. 322.

<sup>93</sup> MGH SS 17, S. 585, Z. 37.

<sup>94</sup> Vgl. Schmitz, S. 236, Anm. 51/52.

 <sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Vgl. Schmitz, S. 235 f.
 <sup>96</sup> MGH SS 17, S. 606.

späten 12. und des frühen 13. Jahrhunderts zu erkennen. Die Eintragung zu 1298 stamme ebenfalls von einer anderen Hand. 97

Als Entstehungszeit sei eine lange Zeitspanne zu berechnen, da man es hier nicht mit einer Kompilation, sondern mit "Originaleinträgen" zu tun habe. Erste Notizen seien um 1200, ausführliche Einträge ab 1268 und weitere Einträge um 1284 zu verzeichnen. Müller nimmt an, daß eventuell die Auffindung der Gebeine des ersten Abtes Erminold 1283 den Anstoß zur Beschäftigung mit der Klostergeschichte gab. 98

Es lassen sich normalerweise mit der Entstehung von Annalen kaum feste Autorennamen verbinden. Jedoch sind zwei Namen bekannt, die großen Einfluß auf die Entstehung der A.R. genommen haben: Wolfger von Prüfening und Hugo von Lerchenfeld. Die A.P. sind dagegen völlig anonym entstanden, eine Tatsache, die sich auch als Hinweis auf die kontinuierliche Entstehungsweise dieser historischen Notizen begreifen läßt.

Die Verbindung des Mönches Wolfger von Prüfening mit den A.R. ist den Forschungen Heinrichs von Fichtenau zu verdanken. Wolfger war der "bekannteste Prüfeninger Schriftsteller des 12. Jahrhunderts". 99 Wolfger 100 wurde wohl um 1100 geboren. Er erhielt eine eingehende Schulbildung im Kloster Michelsberg in Bamberg. Gegen Ende der 1120er Jahre dürfte er in Prüfening eingetreten sein. Neben seiner Tätigkeit in Prüfening ist Wolfger jedoch in ständiger Verbindung mit Bamberg geblieben. Oftmals ist er in der bischöflichen Kanzlei nachgewiesen. In Prüfening war er Schatzmeister, Bibliotheksleiter, Archivleiter, Schreiber und Illuminator, sowie der Kompilator eines Traditionsbuchs. 101 Nach den Forschungen Fichtenaus ist es heute nicht mehr strittig, daß Wolfger in den Jahren 1130 bis um 1150 als Annalenschreiber tätig war. Vor allem der "Prüfeninger Codex" (cod. 12600) entstand unter der Anleitung Wolfgers. 102 Wie Schmitz nachweist, veranlaßte Wolfger gleich zu Beginn seiner Tätigkeit in Prüfening die Zusammenstellung eines neuen Annalenwerks bis 1130. Die Ereignisse von 1130 bis 1146 habe Wolfger, so Fichtenau und Schmitz, daraufhin mit eigener Hand niedergeschrieben. 103 Die Fortführung der Annalen bis zum Jahr 1167 sei weiter unter der Regie Wolfgers geschehen.

Daneben wirkte Wolfger als Verfasser einer Vita Ottos von Bamberg und einer Vita Dietgers von St. Georgen (1140-1146) und als Verfasser des Werks "De scriptoribus ecclesiasticis" (nach 1165). Er führte das Traditionsbuch (ab 1140), legte zwei Bibliothekskataloge an und wirkte als Urkundenaussteller für König Konrad III. und den Bamberger Bischof Eberhard II. Gestorben ist Wolfger nach 1173. 104 Wolfger war nach Fichtenau "kein großer und in seinem Denken selbständiger Geist". 105

Mit Wolfger dürfte damit der Hauptverantwortliche für die Erstellung dieses Annalenwerks vor uns stehen. Geht man davon aus, daß das Werk um 1130 vom Beginn der

<sup>97</sup> Siehe Müller, S. 210.

<sup>98</sup> Alle Angaben nach Müller, S. 211.

<sup>99</sup> Vgl. Schmitz, S. 235.

<sup>100</sup> Vgl. auch Bischoff, Wolfger von Prüfening, in: Stammler-Langosch, Verfasserlexikon, Sp. 1051 bis 1056.

Vgl. Schmitz, S. 235. Zur Frage des Traditionsbuches vgl. Schwarz, S. 28 ff.

<sup>102</sup> Siehe Schmitz, S. 198.

<sup>103</sup> Siehe Fichtenau, S. 322 und Schmitz, S. 235.

<sup>104</sup> Vgl. Fichtenau, S. 351.

<sup>105</sup> Vgl. Fichtenau, S. 351.

Zeitrechung bis zur Gegenwart geschrieben wurde, woran kein Zweifel ist, und Wolfger dann die Ereignisse von 1130 bis 1167 teils eigenhändig, teils unter seiner Anleitung in einer Handschrift zusammenfassen ließ, so kann Wolfger als der (Allein-)Verantwortliche dieser Fassung der A.R. gelten. <sup>106</sup>

Ähnliches gilt für Hugo von Lerchenfeld 107 und die Fassung der A.R., die in seinem Notizbuch (clm 14733) gefunden wurde. Die Lerchenfelds waren bayerischer Uradel, ansässig zwischen Straubing und Regensburg. Sie waren Ministerialen der Grafen von Bogen und Lehnsleute der Herzöge von Bayern. Erstmals erwähnt ist ein Pernhard von Lerchenfeld um 1070. Hugo von Lerchenfeld war ein Urenkel jenes Pernhard, sowie mütterlicherseits der Großvater des späteren päpstlichen Legaten Albert Behaim (Albertus Bohemus). Seit 1180 waren die Lerchenfelds Regensburger Vollbürger. Hugo war vermutlich seit 1178 Domherr 108 zu Regensburg und war "offenbar viel gebildet". 109 Sonst ist wenig über ihn zu erfahren, er ist der Nachwelt nur durch sein Notizbüchlein bekannt geworden. Das Notizbuch enthält neben geistlichen Betrachtungen, Sonnen- und Mondfinsterniskalender und Witterungskunden, geographische, chronologische und historische Aufzeichnungen, darunter eine Fassung der A.R., die Hugo in Zusammenarbeit mit einem nicht näher bekannten Regensburger Mönch selbst aufnotiert und von 1174 bis 1197 eigenständig fortgesetzt hat. Bemerkenswert ist dabei, daß in dieser Handschrift zum ersten Mal die arabischen Zahlen konsequent angewendet wurden. Letztmals erwähnt ist Hugo im Regensburger Domkapitel am 28. Juli 1216. Er dürfte um 1217 verstorben sein. Eine Verbindung zum Kloster St. Emmeram ist weder für Hugo noch für den ihn unterstützenden Mönch nachzuweisen.

Ebenso wie beim Prüfeninger Codex kennen wir mit Hugo von Lerchenfeld also auch den Verfasser der "Regensburger Fassung" der A.R. Für beide Fassungen der Annalen liegt somit der seltene Glücksfall vor, die jeweiligen Verantwortlichen für die Erstellung ein wenig näher zu kennen.

Zu unterscheiden sind nun allgemeine Quellenwerke, von denen Teile in die Annalen eingeflossen sind, und mögliche Regensburger Quellen, die als Vorläufer der A.R. gedient haben könnten. Besonders der letztere Fall ist akribisch von der historischen Wissenschaft erforscht worden. Da hier vielfältigen Zusammenhängen zwischen den beiden Fassungen der A.R. und verlorenen und bestehenden Vorlagen nachzuspüren ist, erweist sich die Darstellung als recht kompliziert.

Wattenbach erkannte für die Kompilation der A. R. bis 1130, die ja in beiden Handschriften fast identisch ist, zahlreiche Quellen, die die Schreiber benutzt hatten. Er nannte die Historia miscella, die Gesta Potificum, Beda und Paulus Diaconus. Diese Werke seien zwar nicht in der ursprünglichen Fassung benutzt worden, sie seien aber sicher aus anderen nicht näher bezeichneten Annalenwerken geschöpft und exzerpiert worden. Vieles stimme mit der Chronik Hermanns von der Reichenau überein, vieles

<sup>106</sup> Vgl. auch Schwarz, S. 30–32; sie stützt sich bei ihren Ausführungen über Wolfger ausschließlich auf Fichtenau.

Vgl. etwa Wattenbach-Schmale, Geschichtsquellen, I, S. 233 und Schmitz, S. 42 und 236.
 Zum Regensburger Domkapitel siehe Schmid, Regensburg, S. 211f.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Vgl. Artikel "Hugo von Lerchenfeld" von Theodor von Heigel in ADB, Bd. 18, Leipzig 1883, S. 422 f.

aber auch nicht. Falls diese Chronik den Schreibern vorgelegen habe, so haben sie diese nach 714 nicht mehr herangezogen. Es seien wohl viele kleine Annalenwerke und auch Zusammenfassungen des Hermann benutzt worden, so daß die Herkunft der Nachrichten nicht mehr nachvollziehbar sei. Klar festgestellt werden konnte aber die Benutzung der Annales Fuldenses für den Zeitraum von 714 bis 896, die Vita des Heiligen Bonifaz und Liutprands Antapodosis für die Ereignisse des Jahres 894. Danach seien lokale Quellen angefügt, die teilweise mit den "Annales sancti Emmerammi minores" übereinstimmen, aber nicht von dort abgeschrieben sein können. Für den Zeitraum nach 900 konnte Wattenbach keine Quellen mehr ausfindig machen. <sup>110</sup>

Im Einzelnen konnte Wattenbach die Benützung der Annales Fuldenses für die Jahresberichte der A.R. für 714, 726, 737, 741, 764, 765, 775, 776, 783, 802, 814, 816, 826, 831, 840, 843, 851 und 860 feststellen. Die Gesta Pontificum wurden für die Jahre 722 und 732, die Vita Bonifatii für das Jahr 714 und Liutprands Antapodosis für die Ereignisse der Leichensynode für Papst Formosus, die die A.R. im Jahre 894 schil-

dern, benützt.

Da ab dem Jahr 900 keine Quellen mehr ausgemacht werden konnten, deutete vieles auf eine verlorene Quelle hin (s. u.). Für die A.P. konnte Wattenbach keine Quelle feststellen, was wiederum auf eine zeitgeschichtliche Abfassung hindeutet.

Da wie erwähnt ab dem 10. Jahrhundert für beide Fassungen der A. R. keine Quellen mehr gefunden werden konnten, jedoch beide Fassungen wohl bis 1130 an einem Stück geschrieben worden waren, ergab sich schon für den Herausgeber Wattenbach der Schluß, daß beide Fassungen eine verlorene und nicht mehr bekannte Quelle benutzt haben mußten. Wattenbach ging davon aus, daß beide Fassungen aus derselben Quelle geschöpft hätten, wobei keine von beiden eine fehlerlose Abschrift biete. <sup>111</sup> Die abgeschriebene Quelle müsse indessen weitaus umfangreicher und reichhaltiger gewesen sein. Die Übereinstimmung der Fassungen mit der abgeschriebenen Handschrift reiche dabei bis 1167, wobei von 1100 bis 1130 und nach 1147 deutliche

Dagegen bezeichnete Baethgen 1924 die Annahme Wattenbachs, einer einheitlichen Vorlage bis ins Jahr 1167 als "sehr unwahrscheinlich" <sup>112</sup>. Baethgen legte dagegen dar, daß von einer gemeinsame Quelle von E und P nicht gesprochen werden dürfe. Vielmehr erkannte er in E eine direkte Ableitung aus P (s. u.). Aufgrund der von Leidinger <sup>113</sup> in einer Münchner Sammelhandschrift entdeckten Regensburger Notizen, die mit den bekannten A.R. teilweise übereinstimmten, aber auch teilweise davon abwichen, folgerte Baethgen, daß auch P kein Original sein konnte, sondern auf eine Abschrift eines verlorenen Archetypus zurückgeführt werden mußte. Dabei sei in P ein vollständiges Annalenwerk, das von 1 bis 1130 reichte und weit umfassender war, im Jahre 1130 teilweise abgeschrieben worden. Diesen Archetypus (A) wies er als ein im 11. Jahrhundert im Raum Regensburg entstandenes Annalenwerk aus. P und die von Leidinger gefundene Quelle <sup>114</sup> seien Auswahlabschriften aus A. Um 1200 sei die

Abweichungen bestünden.

<sup>113</sup> Vgl. Georg Leidingers Aufsatz im NA 24 (1898), S. 696–700.

<sup>110</sup> MGH SS 17, S. 576 ff.

MGH SS 17, S. 579.Siehe Baethgen, S. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Vgl. MGH SS 30/2, S.745ff. ediert von Baethgen. Die Notizen fand Leidinger im clm 14594 aus dem 13. Jahrhundert. Auch Schmitz, S. 236., meint, daß diese Notizen eine fragmentarische Auswahl aus dem Archetypus darstellen.

Handschrift A, die weiter fortgesetzt worden war, in Prüfening erneut zur Hand genommen worden und aus A ergänzte man P. Die Handschrift E sei dagegen schon vor dieser erneuten Ergänzung von P abgeschrieben worden und ab 1100 mit einer weiteren Quelle ergänzt worden, die auch in den Annales Scheftlarienses auftauche.

Diese Interpretation übernahm auch Fichtenau, der sich explizit an Baethgen anlehnte, indem er ausführte, der Grundstock der Annalen sei aus einer verlorenen Grundlage aus Regensburg bis 1130 gefertigt worden. <sup>115</sup> Ende des 12. Jahrhunderts seien die Annalen dann durch einen Mönch aus der "ursprünglichen, inzwischen eben-

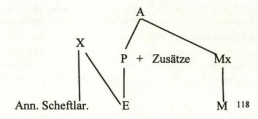
falls weitergeführten Vorlage" 116 ergänzt worden.

Auch Schmitz übernahm die Baethgensche Interpretation, so daß diese auch den modernen Ansprüchen der Geschichtswissenschaft Genüge zu tun scheint und damit allgemein als gültige Darstellung des Überlieferungszusammenhangs anzusehen ist. Auch Schmitz betont die auszugsweise Übernahme der Ereignisse der Jahre 1 bis 1130 nach einer wahrscheinlich im 11. Jahrhundert begonnenen, aber verlorenen Regensburger Vorlage. Nach der Fortführung durch Wolfger und einen weiteren Mönch bis ins Jahr 1167 sei die Handschrift P Ende des 12. Jahrhunderts im Rückgriff auf die ursprüngliche Vorlage weiter ergänzt worden. 117

Somit kann als nahezu gesichert gelten, daß die Handschrift P um 1130 angelegt wurde, indem eine ältere, umfangreichere Chronik der Jahre 1 bis 1130 teilweise abgeschrieben wurde, anschließend bis 1167 eigenständig in Prüfening fortgeführt wurde und um 1200 nach der ursprünglichen Vorlage mit zahlreichen Zusätzen (bei Wattenbach kursiv, vierte bzw. fünfte Hand) erneut erweitert wurde. Die Handschrift E dagegen ist wohl von P vor 1200 bis zum Jahr 1167 abgeschrieben worden, und ab 1100 um eine weitere Quelle erweitert worden, ehe Hugo von Lerchenfeld von 1174

bis 1201 seine eigenen Erlebnisse aufnotierte.

Wie bereits dargelegt, sind die beiden Fassungen der A.R. eng miteinander verwandt. Es konnte von der Forschung geklärt werden, daß sowohl P als auch E auf dieselbe, verlorene Grundlage bis 1130 zurückzuführen sind, wobei E vor 1200 von P abgeschrieben wurde. E dagegen wurde nach der Abschrift von P für den Zeitraum ab 1100 mit einer weiteren unbekannten Quelle (X) kompiliert, die auch in den Annales Scheftlarienses auftaucht. Auf diese Weise wurde E ebenfalls bis 1167 geführt, ehe Hugo von Lerchenfeld von 1174 bis 1201 seine eigenen, auf keiner Quelle fußenden Eintragungen machte. Baethgen entwarf aufgrund dieser Überlegungen folgendes Stemma:



Vgl. Fichtenau, S. 321.Siehe Fichtenau, S. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Vgl. Schmitz, S. 236 und Anm. 53, wo er nachdrücklich auf die Ergebnisse Baethgens verweist.

<sup>118</sup> Siehe Baethgen, S. 309.

Auch Fichtenau hatte bereits 1937 betont, daß aufgrund der großen textlichen Übereinstimmung von P und E und der eindeutig späteren Entstehungszeit des Grundstocks von E Hugo den "Prüfeninger Codex" (P) abgeschrieben hat. Die Zusätze Hugos, so meinte Fichtenau, stammten aus den Schäftlarner Annalen und einem Regensburger Bischofskatalog. <sup>119</sup> Auch Schmitz und Müller stützen die Interpretation Baethgens, indem sie genauer als Fichtenau auf die Ergänzungen Hugos ab dem Jahr 1100 aus einer Quelle, die auch in den "Annales Scheftlarienses maiores" erscheint, hinweisen. <sup>120</sup>

Somit scheinen die Zusammenhänge zwischen P und E geklärt und unstrittig zu

Ein Zusammenhang zwischen E, P und den A. P. ist dagegen bisher nicht nachgewiesen worden. An Quellen konnte Müller bislang nur einige wörtliche Übereinstimmungen der A. P. mit dem "Annalium Ratisponensium Supplementum" <sup>121</sup> für die Jahre 1109 (Klostergründung Prüfening), 1114 (erster Abt von Prüfening) und 1253 (Tod Herzogs Otto II) feststellen. <sup>122</sup> Ein weiterer Zusammenhang mit anderen Quellen ist bisher nicht erwiesen worden.

Dagegen hat schon Wattenbach erkannt, daß ein Zusammenhang zwischen den A.R. und den Annalen von Admont, Garsten und Salzburg und den Annales Scheftlarienses minores besteht. Da er zahlreiche wörtliche Übereinstimmungen feststellte, nahm er an, daß alle diese Annalen aus einer gemeinsamen Regensburger Quelle stammten. Weiterhin konnte Wattenbach die wörtliche Übereinstimmung der A.R. mit den Annalen von Göttweig für die Jahres 1075 bis 1083 nachweisen 123.

Auch Klebel konstatierte später zahlreiche wörtliche und inhaltliche Übereinstimmungen zwischen dem Prüfeninger Codex (P) und der Stammhandschrift der Salzburger-Admonter-Gruppe, und zwar von 900 bis 1167. <sup>124</sup> Klebel meinte, es könne "keinem Zweifel unterliegen, daß die Stammhandschrift der Salzburger-Admonter Gruppe den Grundstock bis 1052 und ebenso die Fortsetzung von 1146 bis 1167 ... benutzt hat". <sup>125</sup> Näheres kann im Rahmen dieser Arbeit nicht ausgeführt werden, es soll hier der Hinweis auf den Zusammenhang genügen. Weiter darf eine Forscherkontroverse der 1920er Jahre über mögliche Zusammenhänge zwischen den A. R. und den älteren Salzburger Annalen zwischen Bresslau, Dietrich und Klebel als bisher nicht geklärt angesehen werden. <sup>126</sup> Dagegen scheint aber ein Zusammenhang der A. R. mit der sogenannten "Salzburger Kompilation" (Annales Juvanenses maximi), wie ihn Wattenbach erkannt hatte, auch in der neueren Forschung durchaus anerkannt zu sein. <sup>127</sup>

<sup>119</sup> Siehe Fichtenau, S. 321 ff., v. a. S. 324.

<sup>120</sup> Schmitz, S. 236 und Müller, S. 280.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> MGH SS 30/2, S. 1926–34.

<sup>122</sup> Vgl. Müller, S. 211.123 MGH SS 17, S. 578.

<sup>124</sup> Siehe Klebel, S. 145 mit genauen Angaben der Übereinstimmungen.

Vgl. Klebel, S. 145.
 Harry Bresslau, Die älteren Salzburger Annalen, in: Abhandlungen der Berliner Akademie der Wissenschaften 1923/ zweite Abteilung phil. hist. Klasse, S. 29–35, und Dietrich, Die Geschichtsquellen des Klosters Reichenau, 1897, lehnten diesen Zusammenhang ab, Klebel dagegen vermeinte einen Zusammenhang festgestellt zu haben. Vgl. Klebel, S. 139ff. mit Darstellung der Kontroverse.

<sup>127</sup> Vgl. Müller, S. 280.

Die Analyse des Inhalts erfolgt nach dem Druck der Annalen in den MHG SS Bd. 17. Die A. R. hat Wattenbach auf den Seiten 579–590, die A. P. auf den Seiten 606–609 ediert. Da für A. R. zwei Handschriften vorliegen, hatte sich Wattenbach für folgende Vorgehensweise entschieden: Er folgt vornehmlich dem "Prüfeninger Codex" (P, bei Wattenbach 1). Nur wo beide Fassungen stark voneinander abweichen, bietet er beide Fassungen nebeneinander in zwei Spalten. Dies gilt für die Jahre 1 bis 12, die Jahre von 1100 bis 1130, sowie für die Jahre 1146 bis 1164. Nach dem Ende des Prüfeninger Codex (P) im Jahre 1167 fügte Wattenbach die "Continuatio Hugonis de Lerchenfelt" aus dem Emmeramer Codex (E) den A. R. an. Der Druck der Annalen wird ab dem Jahr 471 komplett wiedergegeben. Der Teil, für den Wattenbach zahlreiche Quellen angeben konnte, ist klein gedruckt. Dieser Teil reicht von 1 bis 895. Die A. P. hat Wattenbach erst zu Annalen "gemacht", indem er die Zusätze zu den Ostertafeln, die er in der Handschrift P vorfand, einfach exzerpierte und anschließend in ein Jahresschema umformte.

Wie oben dargelegt, kann man die A.R. zeitlich klar in zwei Teile gliedern. Der erste Teil reicht vom Jahre 1 bis zum Jahre 1130, wobei eine ältere, fertiggestellte Quelle abgeschrieben wurde. Von 1130 bis 1167 bzw. 1201 reicht dann der "zeitgeschichtliche" Teil der A.R. Diese Einteilung entspricht in geradezu idealer Weise der Forderung von Schmale <sup>128</sup>, daß mittelalterliche Geschichtsschreibung in eine Vergangenheits- und Zeit- bzw. Gegenwartsgeschichte eingeteilt werden müsse.

Die älteren Darlegungen bis 1130 lassen sich wiederum in zwei Zeiträume unterteilen. Der erste davon reicht dabei bis ca. 900, der zweite bis 1130. Als Kriterium muß hierbei der Umfang der berichteten historischen Ereignisse gelten. Der auffällige Umschwung um 900 fällt dabei exakt mit dem Datum zusammen, ab dem sich keine eindeutigen Quellen – außer der, von der sie abgeschrieben wurde – mehr feststellen

lassen.

Über den Zeitraum von 1 bis 895 wird für ältere Annalen recht ausführlich berichtet. Es sind hier größtenteils weit mehr als die obligatorischen kurzen und lapidaren Sätze zu einem einzelnen Jahr vermerkt, wobei vor allem immer wieder die Annales Fuldenses herangezogen worden sind. Besonders ausführliche Darlegungen werden zum 6. und 7. Jahrhundert geboten, wobei weitaus die meisten Anmerkungen zu den Jahren 613 bis 722 gemacht worden sind. <sup>129</sup> Die Berichtsdichte liegt im 6. Jahrhundert bei elf Jahresnennungen, im 7. Jahrhundert bei acht Jahresnennungen. Nach einem sehr ausführlichen Bericht über den Hl. Bonifaz für 722 <sup>130</sup> setzt dann von 726 bis 781 das "typische Annalenschema" mit einen kurzen Satz pro Jahr ein; das 8. Jahrhundert ist mit 27 Jahresnennungen mit dem Schwerpunkt auf den Merowingern vertreten, wobei ebenfalls die Grundquelle die Annales Fuldenses gewesen sein müssen. Vom Jahr 783 <sup>131</sup>, zu dem erneut sehr ausführliche Angaben gemacht werden, bis 895 wechseln sich dann sehr kurze mit ausführlichen Textpassagen ab <sup>132</sup>. Dieses 9. Jahrhundert ist mit 31 Jahresnennungen das bis dahin am ausführlichsten beschriebene Säculum.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Vgl. Schmale, Mentalität und Berichtshorizont, Absicht und Situation hochmittelalterlicher Geschichtsschreiber, in: HZ 226 (1978), S. 5.

Vgl. MGH SS 17, S. 580 f.
 Vgl. MGH SS 17, S. 581.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 581.

<sup>132</sup> Sehr ausführlich sind u. a. die Jahre 851, 869 und 894 beschrieben; vgl. MGH SS 17, S. 581.

Mit dem Ende der bekannten Quellen um 900 setzt dann ein konsequent annalistisches Schema ein, wobei selten mehr als ein Ereignis pro Jahr notiert wurde. Ein, maximal zwei kurze Sätze, umreißen dabei das beschriebene Ereignis. Dieser Stil zieht sich bis zum Jahr 1130 durch, wobei die Abweichungen der Handschriften P und E zwischen 1100 und 1130 nicht ins Gewicht fallen. Gleichzeitig wird jedoch auch die Anzahl der Ereignisse pro Jahrhundert in Jahresschritten stetig vermehrt. Aus dem 10. Jahrhundert sind 41 Jahre beschrieben, aus dem 11. Jahrhundert 33 Jahre mit Notizen versehen. Zwischen 1100 und 1130 hat P 14, E 12 Jahre mit Notizen versehen.

Mit dem Beginn der Zeitgeschichtsschreibung werden die Bemerkungen wieder ausführlicher, was für beide Handschriften gilt. Vielfach sind Eintragungen von mehreren Jahren sogar sehr detailliert geschildert, wie 1147, 1159, 1160, 1163 und v.a. 1165. Von 1130 bis 1167 ist fast zu jedem Jahr eine Eintragung vorhanden, es fehlen nur 1131, 1135, 1138, 1140, 1142, 1150, 1151, 1153 und 1161. Seit dem Amtsantritt Friedrich Barbarossas 1152 ist faktisch jedes Jahr mit umfangreichen Bemerkungen versehen worden.

Die eigenständige Fortsetzung in E durch Hugo von Lerchenfeld setzt im Jahre 1174 ein. Er notiert zahlreiche Ereignisse der Zeitgeschichte in 13 Jahresschritten bis zum Jahr 1197, wobei eine letzte Anmerkung zum Jahr 1201 außerhalb der Ordnung auf einem anderen Blatt notiert wurde. <sup>134</sup> Den weitaus breitesten Abschnitt nimmt dabei das Jahr 1187 ein, wo der Besuch Friedrichs in Regensburg und der Beginn des 3. Kreuzzugs geschildert werden. Auffallend ist bei Hugo eine sehr exakte Datierung fast sämtlicher angegebener Ereignisse.

Neben der Kopierung eines bestehenden Annalenwerks lag also der Schwerpunkt der A.R. auf der Zeitgeschichtsschreibung von den Jahren 1130 bis 1167 und im weite-

ren in der Zeitgeschichtsschreibung Hugos von 1174 bis 1201.

Die A.P. umfassen einen Zeitraum von 770 bis 1298. Die Eintragungen in die Ostertafeln wurden zu verschiedenen Zeiten von verschiedenen Händen vorgenommen. Nach vier kurzen Eintragungen, die die Jahre 770, 784, 1092 und 1106 betreffen, beginnt eine kontinuierliche Eintragung mit der Klostergründung im Jahre 1109. Die Eintragungen folgen bis zum Jahr 1271 dem annalisitischen Schema, wobei stets ein oder zwei Sätze pro Jahr angefügt wurden. Für das 12. Jahrhundert gibt es 24 Eintragungen, und zwar meist zu Ereignissen das Kloster betreffend. Diese Eintragungen wurden von Händen des späten 12. und des frühen 13. Jahrhunderts gemacht.

Nachweisbare Zeitgeschichte wurde dann durch eine Hand um 1284 notiert. Ab 1271 werden die Ausführungen nämlich sehr ausführlich; dies gilt für die Jahre 1271 bis 1275 <sup>135</sup>, die allein über ein Drittel des Textes ausmachen. Für das 13. Jahrhundert sind insgesamt 24 Eintragungen verzeichnet. Auffallend ist eine sehr exakte Datumsangabe für die meisten Berichte, wobei dies v.a. der konkreten Form der Ostertafeln

zuzurechnen sein dürfte.

Der Schwerpunkt der Notizen lag also auf Ereignissen, die sich seit der Gründung des Klosters im Jahre 1109 zugetragen hatten, und einer kurzen, aber intensiven Zeitgeschichtsschreibung eines um 1280 schreibenden Mönchs.

Mit der geographischen Untersuchung der Länder und Regionen, über die die Annalen berichten, kann ein Indiz für die historische Ausrichtung der Schreiber

Vgl. MGH SS 17, S. 590, Anmerkung b).
 Vgl. MGH SS 17, S. 608 f.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> P hat Berichte über die Jahre 1100, 1104, 1105, 1106, 1109, 1111, 1117, 1121, 1124, 1125, 1126, 1127, 1128 und 1130. In E fehlen die Jahre 1121 und 1128.

gefunden werden. Im Allgemeinfall waren Annalen universalgeschichtlich eingestellt <sup>136</sup>. Vor allem die reformierten Benediktiner setzten dabei vornehmlich auf den ökumenisch-christenheitlichen Aspekt der Geschichtsbetrachtung. Im folgenden soll untersucht werden, inwiefern dieses Schema durchbrochen wurde, und ob eine Konzentration auf die Reichsgeschichte oder, für unseren Fall besonders interessant, gar auf Bayern oder die Geschichte Regensburgs verzeichnet werden kann. Da erst ab 900 eine original Regensburger Quelle vorliegt, soll vornehmlich der Abschnitt ab dem 10. Jahrhundert genauer betrachtet werden.

Die A.R. sind vor allem als weltgeschichtliche und stark auf die Reichsgeschichte fixierte Annalen zu bezeichnen. Besonders der erste Teil von 1 bis 900 ist extrem universalhistorisch angelegt, worauf ja bereits der Beginn mit Christi Geburt <sup>137</sup> hinweist. Die Berichte bis 900 sind stark auf die Geschichte der ost- und weströmischen Kaiser, der Päpste und der Heidenmission ausgerichtet. Hauptaktionszentrum ist dabei die Apenninhalbinsel. Erst mit den späten Merowingern und dann mit den Karolingern verschiebt sich das Zentrum der Berichte nach Norden. Im Vordergrund stehen von da an die "deutschen" Könige. An Lokalgeschichtlichem wird die erste Kirche zu Regensburg im Jahre 483 <sup>138</sup> genannt, der Baubeginn des Kloster St. Emmeram wird im Jahr 783 angesetzt. <sup>139</sup> Danach folgen zahlreiche Hinweise zu Wechseln auf dem Regensburger Bischofsstuhl (816, 843, 851, 891 und 895).

Ab 900 konzentriert sich der Text sehr stark auf die jeweiligen Aufenthaltsorte und Heerfahrten der deutschen Könige und später der Kaiser. Besonders genau werden dabei etwa die Italienzüge 140 der Kaiser verfolgt. Es werden jeweils auch Todes-, Wahl- und Krönungsjahre akribisch notiert. Daneben steht ebenfalls mit großer

Genauigkeit eine Auflistung der Papstfolge.

Aus dem bayerischen Raum wird ebenfalls berichtet, und zwar relativ ausführlich über die Ungarneinfälle (907, 911 und 913), über die Taten Herzog Arnulfs (917–936) und die seiner beiden Nachfolger mit Namen Heinrich, wobei ja letzterer 1002 König wurde. Ab diesem Zeitpunkt werden nur noch die Todes- und Antrittsdaten der bayerischen Herzöge erwähnt. Nach 1141 werden gar keine bayerischen Daten mehr erwähnt.

An Lokalgeschichte werden vor allem eine ausführliche Bischofsliste mit Antrittsund Todesdaten sowie zahlreiche Brände und sonstige Verwüstungen in Regensburg

geboten. Das Kloster St. Emmeram wird explizit nur zweimal erwähnt. 141

Insgesamt konzentrieren sich die A.R. eindeutig in breiter Perspektive auf den Raum des regnums und auf Italien, der bayerische Raum ist dagegen kaum ausführlich beleuchtet, wohingegen der Stadt Regensburg bei bestimmten Angelegenheiten durchaus Aufmerksamkeit geschenkt wird.

Hugo von Lerchenfelds Fortsetzung behält bei der Betrachtung der geographischen Räume den oben erwähnten Stil der A.R. in weiten Zügen bei. Er blickt dabei vor

139 Vgl. MGH SS 17, S. 581, Z. 45.

<sup>140</sup> Vgl. die Italienzüge Friedrichs I. in MGH SS 17, S. 587f.

<sup>136</sup> Siehe Klebel, S. 167.

<sup>137</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 579; P und E weichen bei der Geburtsgeschichte etwas voneinander

ab.

138 483 erwähnen die A.R: "His temporibus Paulinus a sancto Severino premonitus Ratisbonensi ecclesie est prelatus"; vgl. MGH SS 17, S.579, Z.44.

<sup>141</sup> Siehe die Eintragung zu 1137, vgl. MGH SS 17, S. 586, Z. 2 und zu 1153 (P), S. 586, Z. 44. (beide Eintragungen wurden nachträglich vorgenommen)

allem auf jene Gebiete, wo sich Kaiser Friedrich Barbarossa jeweils aufhielt. Auch Rom mit den Ereignissen bei Papstwahlen hat Hugo stets im Blick. Jedoch versucht er immer, wichtige politische Ereignisse, wo es möglich ist, mit der Stadt Regensburg in Verbindung zu bringen. So verwendet er viel Raum, die Aufenthalte Friedrichs in Regensburg <sup>142</sup> in den Jahren 1174, 1187, 1189, sowie den von Heinrich VI. in Regensburg 1197 hervorzuheben. Auch die Regensburger Bischofswahlen und Katastrophenfälle interessieren Hugo stark. Explizit für den bayerischen Raum außerhalb Regensburgs erwähnt er nur den Wechsel des Herzogsgeschlechts im Jahre 1180.

Eine wesentlich größere Hinwendung zur eigenen Umgebung ist in den A. P. festzustellen. Dies ergibt sich schon aus der Anlage der Annalen als "Abtkatalog". Der Großteil der Aufzeichnungen wird auf die Abtfolge verwandt, wobei alle Äbte von Erminold (1114–1121) bis Ulrich I (1281–1306) aufgeführt sind. Allein dadurch ergibt sich eine sehr starke Konzentration auf das eigene Kloster, dessen Geschichte zu fast Zweidritteln die Annalen dominiert. Relativ häufig wird auch auf die Stadt Regensburg und das Kloster St. Emmeram verwiesen, so etwa bei Abtwechseln 1177, 1271 und 1279, sowie bei Bränden in Regensburg 1273 und 1284, und bei Ereignissen betreffend den Regensburger Bischof, etwa 1271 und 1275. Großen Raum nimmt auch der Streit zwischen den Emmeramer Mönchen und dem Bischof über eine Abteinsetzung in den Jahren 1275 bis 1279 143 ein.

Sehr schmal ist dagegen der Bezug auf das regnum. Genannt werden, und dies nicht einmal vollständig, die Todes-, Wahl- und Krönungsjahre der Könige und Kaiser von Heinrich IV. bis Adolf. Nicht dargeboten werden dagegen die Daten von Friedrich II., der überhaupt nur einmal kurz erwähnt wird. <sup>144</sup> An Taten der Kaiser werden lediglich die Kreuzzüge von 1092 (gemeint ist der erste Kreuzzug 1096–1099), 1147 und 1188 (gemeint ist der dritte Kreuzzug 1189–1192) erwähnt. Auch zur Papstgeschichte besteht kein Bezug. Es werden im Zusammenhang mit Kaiserkrönungen nur Papst Coelestin III. zu 1190 <sup>145</sup> und Papst Gregor X. zu 1274 <sup>146</sup> genannt. Die einzige speziell bayerische Nachricht ist die Erwähnung des Tods Herzogs Ottos II. im

Jahr 1253. 147

Die A.P. sind also vornehmlich auf den näheren lokalen Raum beschränkt; sie nehmen außer den fundamentalen Daten der Könige und Kaiser wenig Notiz von der Welt außerhalb Regensburgs und der Klostermauern.

Unter der Fragestellung: "Weltgeschichte oder Lokalgeschichte?" sollen die beiden Annalenwerke nun auf ihren historischen Gehalt untersucht werden. Ebenso sollen in diesem Punkt mögliche Tendenzen oder dezidierte Haltungen der Schreiber gegenüber politischen Ereignissen beleuchtet werden. Auch sollen auffallende Punkte auf ein eventuell absichtsvolles Gestalten der berichteten Tatsachen hin untersucht werden. Aus Platzgründen soll eine Analyse der beschriebenen Naturereignisse

143 Vgl. MGH SS 17, S. 608, ab Z. 40ff.

<sup>145</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 11; diesen Papst, der nicht 1190, sondern erst 1191–1198 auf dem Hl. Stuhl saß, hat Müller, S. 211, übersehen, der nur Gregor X. genannt hat.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Zu Königsbesuchen in Regensburg vgl. Schmid, Regensburg, S. 59 ff.; Friedrich Barbarossa war allein neunmal in Regensburg und hat dort mehrere Hoftage abgehalten.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Vgl. die Eintragung zu 1268 "... Chuonradinum regem, Friderici imperatoris nepotem," Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 41.

Vgl. MGH SS 17, S. 608, Z. 36.
 Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 40.

(Sonnenfinsternisse, Hungersnöte, Erdbeben etc.) nicht vorgenommen werden, da sie

am wenigsten Anteil am historischen Gehalt haben.

Wie aus der geographischen Verteilung der berichteten Ereignisse bereits hervorging, sind die A.R. stark auf die weltgeschichtlichen Ereignisse im regnum und im päpstlichen Rom fixiert. Geboten werden alle Antritts-, Wahl-, Krönungs- und Todesdaten der deutschen Könige und Kaiser von Karl dem Großen bis Friedrich Barbarossa. Nähere Erläuterungen über die genaueren Umstände werden selten gegeben. Weiter wird stets mehr oder weniger ausführlich über die Taten, d. h. vor allem über die Heerzüge dieser Herrscher berichtet. König Konrad I. (911-918) besiegte den bayerischen Herzog Arnulf (ad 916), König Heinrich I. (918-936) besiegte die Böhmen (ad 929), "Teni" (ad 931) und die Ungarn (ad 934). Bei Otto dem Großen (936-973) wird der Ungarnsieg 955 und der Italienzug 962, nicht aber die Kaiserkrönung, erwähnt. Erst Otto II. wird als "imperator" 148 bezeichnet; bei ihm wird die Niederlage gegen die Sarazenen 982 erwähnt. Keine besonderen Taten werden Otto III. und Heinrich II. zugeschrieben. Recht ausführlich dagegen werden die Taten Konrads II. geschildert, nämlich der Heerzug nach Pannonien (ad 1030), nach Polen (ad 1032), nach Burgund (ad 1033) - ohne allerdings den Erwerb von Burgund zu nennen - , zu den Liutizen (ad 1035) und nach Italien (ad 1038). Wiederum keine Erwähnung finden die Taten Heinrichs III., wohingegen Heinrich IV. eine gesteigerte Aufmerksamkeit erfährt. Hier sind der Sachsenzug (1075), das Gegenkönigtum Rudolfs und der Ausbruch des Schismas (ad 1083), sowie der Tod des Königs in der Gefangenschaft des Sohnes (ad 1106) geschildert. In die Ausführungen zum Investiturstreit sind dabei erstmals auch deutlich wertende Urteile des Schreibers eingeflossen (s.u.). Über Heinrich V. weiß der Schreiber, daß er seinen Vater des Königreichs "beraubt" und den Papst 1111 gezwungen habe, ihn zum Kaiser zu krönen, wobei eine marginal negative Wertung durch den Schreiber gegen Heinrich V. vorliegt. Über Lothar III. wird berichtet, daß er sich eines Angriffs seines Bruders 1127 zu erwehren hatte, daß er mit dem Papst Rom belagerte (1132), vom Papst zum Kaiser gekrönt wurde und daß er 1136 erneut einen Italienzug unternahm. Konrad III. ist aufgrund des Kreuzzugs 1147 in beiden Handschriften erwähnt. Mit Abstand am ausführlichsten werden die Taten Friedrich Barbarossas geschildert. Dies hängt m.E. sowohl mit der Gleichzeitigkeit der Ereignisse und der Erstellung der A.R., als auch mit einer besonderen Bewunderung der Schreiber für den Kaiser zusammen. Hervorgehoben werden der Antritt als König 1152, die Kaiserkrönung 1155, die Hochzeit in Würzburg 1156 149, der Italienzug 1159 mit dem Sieg über Mailand und der anschließenden Zerstörung der Stadt, die Bestrafung von Mainz 150 (ad 1163), das Eingreifen im Papstschisma 1165 und schließlich der Romzug mit der verheerenden Pestseuche 1167.

Neben diesen Taten der Könige gibt es nur wenige Hinweise auf sonstige europäische Ereignisse aus dem politischen Bereich, die nicht konkret mit dem Eingreifen eines Königs des regnums verbunden sind. Zu nennen sind hier einige Ungarneinfälle im frühen 10. Jahrhundert<sup>151</sup>, der erste Kreuzzug 1092 und 1099<sup>152</sup>, der Tod des

<sup>148</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 4.

Die Hochzeit wird nur in E beschrieben; vgl. MGH SS 17, S. 587, Z. 6f.

<sup>150</sup> Die Bestrafung der Stadt Mainz bietet nur P; vgl. MGH SS 17, S. 588, Z.2-10.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Ungarneinfälle werden 902, 907, 911, 913, 920, 925, 926 und 943 verzeichnet; vgl. MGH SS 17, S. 583.

<sup>152</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 45 und 585, Z. 2.

Vaters von Friedrich Barbarossa 153 und die Tötung des Bischofs von Mainz durch die

Bürger der Stadt 1160 154.

Großer Wert wird auch auf eine ausführliche Darbietung der Papstfolge gelegt. Allerdings endet die Papstfolge 894 mit der Leichensynode über Papst Formosus und setzt erst wieder mit der Wahl Gregors VII. 1073 ein, der jedoch bei der Schilderung des Investiturstreits nur am Rande vorkommt. Nur kurz erwähnt wird das Schisma dieser Zeit 155. Als nächstes wird Urban II. als Initiator des Kreuzzuges hervorgehoben. Nachfolgend werden Paschalis II., Calixt II. und Honorius II. erwähnt. Ohne Kommentar wird über das Schisma von 1130 berichtet. 156 Weiter folgen Hinweise auf Coelestin II., Lucius II., Eugen III., Anastasius IV. und Hadrian IV., der mit Friedrich Barbarossa "uneinig" gewesen war 157. Ausführlich gehen anschließend beide Handschriften auf das Schisma von 1160 und dessen Fortsetzung nach dem Tod des ersten Gegenpapstes 1164 sowie den dritten Akt des Schismas 1167 nach dem erneuten Tod des Gegenpapstes ein.

Der eindeutige Schwerpunkt der Berichterstattung liegt also klar auf Seiten der Reichsgeschichte mit steigender Tendenz bei den zeitgeschichtlichen Schreibern; diese Berichte über Könige und Kaiser nehmen knapp die Hälfte der Berichte ein, die Papstgeschichte steht mit Ausnahme des Schismas ab 1160 klar dahinter zurück.

Auch bei Hugo dominiert die Person Friedrichs I. Er berichtet über den vierten Italienzug 1174, das große Hoffest zu Mainz 1184, den erneuten Aufbruch nach Italien 1184, den Aufbruch nach Jerusalem 1187 und den Tod des Kaisers 1190. Die Vorgänge rund um die Niederlage Friedrichs in Italien und den Vertrag von Venedig erwähnt Hugo nicht. Es folgt noch ein kurzer Satz über die Weihe des neuen Kaisers Heinrich VI. Außerhalb dieser Staatsaktionen werden auch die Besuche Friedrichs in Regensburg 1174, 1187 und 1189, sowie der Besuch Heinrichs VI. 1197, sowie die Hochzeit Heinrichs (VI.) 1186 erwähnt.

Auch mit dem Versuch einer lückenlosen Papstfolge schließt sich Hugo der Vorlage der A.R. an. Er erwähnt kurz das Ende des Schismas 1177, und dann die Nachfolger Alexanders III., Lucius III., Urban III., Gregor VIII., Clemens III. und Coelestin III. Damit hat auch Hugo bis zum Ende seiner Aufzeichnung die komplette Papstfolge notiert.

Hugo widmet insgesamt in seiner Darstellung der Jahre 1174 bis 1197 den Königen

und Päpsten knapp die Hälfte seiner Darstellung.

Überhaupt keine Taten der Könige und Kaiser bieten dagegen die A. P. In den A. P. sind lediglich die Antritts-, Weihe- und Todesdaten einiger Könige erwähnt, ohne mit einem Wort auf deren Leistungen einzugehen. Die Reihe der Könige ist nicht lückenlos. Sie beginnt mit Heinrichs IV. Tod, nennt dann Heinrich V., Lothar III., Konrad III., Friedrich I., Heinrich VI. und anschließend "Philippus rex" 158 und "Otto imperator" 159. Als nächstes folgt die Hinrichtung Konradins 1268, ohne vorher auf Friedrich II. eingegangen zu sein. Nachdem auch kein Hinweis aufs Interregnum erfolgt,

Ygl. MGH SS 17, S. 585, Z. 18.
 Vgl. MGH SS 17, S. 587, Z. 40.

Vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 41.
 Vgl. MGH SS 17, S. 585, Z. 37ff.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 587, Z. 24. "Dissensio inter Adrianum papam et Fridericum imperatorem".

Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 19.
 Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 21.

wird als nächstes "Rudolfus comes de Abbspuorch" 160 als römischer König und dessen Weihe durch Papst Gregor 1274 genannt. Am Ende der Aufzeichnung wird der Tod Adolfs von Nassau 1298 erwähnt.

Außerhalb dieser Königsdaten werden mit den Kreuzzügen von 1092, 1147 und

1188 nur drei europäische Ereignisse kurz angesprochen.

Auch werden nur zwei Päpste erwähnt, nämlich Coelestin III. 161 im Zusammenhang mit der Weihe Heinrichs VI. und die Wahl Gregors X., das Konzil von Lyon (1274) und der Tod Gregors X.

Insgesamt machen die weltgeschichtlichen Ereignisse in den A.P. nur einen geringen Bruchteil (ca. 20%) des Textes aus, wobei das Interesse auf die Chronistenpflicht

beschränkt bleibt.

Die A.R. bieten neben den politischen Aktionen im regnum auch eine Reihe von Nachrichten aus dem bayerischen Herzogtum, wobei sich solche Nachrichten vornehmlich aufs 10. und 11. Jahrhundert beschränken. Besonders während der Zeit der späten Karolinger tritt Bayern hier ins historische Bewußtsein, wobei Arnulf von Kärnten als "rex Baiorie" 162 bezeichnet wird. In der Folgezeit nimmt die Reihe bayerischer Herzöge eine wichtige Position in den Aufzeichnungen ein. Erwähnt wird die bayerische Niederlage 907 gegen die Ungarn, ein weiterer Ungarneinfall 913, sowie die Auflehnung gegen den König und die folgende Wiederbelehnung Herzog Arnulfs mit Bayern 916/917. 163 Weiter wird 922 ein Böhmenzug Arnulfs und der Friedensschluß Bayerns mit Ungarn 927, die Hilfe Arnulfs für den König bei einem weiteren Böhmenfeldzug 929, sowie Arnulfs Tod 937 aufgeführt. Es folgt die Erwähnung der nächsten "duces" Perthold und Heinrich, der "ad Lova" 164 eine Niederlage erlitten und 951 nach Ungarn gezogen sein soll. Für 954 und 955 ist kurz der Streit um Bayern zwischen Heinrich und Liutolf erwähnt. Es folgen Nachrichten über drei weitere Heinriche als Herzöge, wobei letzterer 1026 die Nachfolge des Vaters angetreten habe. Dann bricht die Aufzählung ab; bayerische Herzöge werden erst wieder 1139 und 1141 genannt, wobei Herzog Heinrich 1145 die Slaven 165 besiegt habe. Dies ist der letzte spezifische Hinweis zu den bayerischen Herzögen.

Bei Hugos Fortsetzung ist an Ereignissen im Herzogtum nur für 1180 eine einzige Eintragung vorgenommen, wo erzählt wird, daß Friedrich Barbarossa Heinrich dem

Löwen Bayern "raubte" und Otto von Wittelsbach mit Bayern belehnte. 166

Es ist zu konstatieren, daß Ereignisse im Raum Bayern die Schreiber der A.R. mit zunehmendem Fortschreiten der Zeit immer weniger interessiert zu haben scheinen. Während die abgeschriebene Vorlage noch zahlreiche bayerische Ereignisse beinhaltete, warfen die zeitgeschichtlichen Fortsetzer nur noch wenige Blicke auf die Vorgänge im bayerischen Herzogtum.

Einen noch geringeren Einfluß hatte das politische Geschehen in Bayern auf die Abfasser der A.P. Sie bieten nicht einmal den Wechsel des Herrschaftsgeschlechts im

<sup>160</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 608, Z. 24.

Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 11.
 Vgl. MGH SS 17, S. 582, Z. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 583, Z. 17f.

Vgl. MGH SS 17, S. 583, Z. 34.
 Vgl. MGH SS 17, S. 586, Z. 12.

 $<sup>^{166}</sup>$  Vgl. MGH SS 17, S.589, Z.16ff. "Fridericus imperator Hainricum ducem Bairorum et Saxoniorum ducatu privavit."

Jahre 1180, sondern weisen nur mit einem Satz auf den Tod des Herzogs Otto II. 1253 hin. <sup>167</sup> In diesem Hinweis erschöpft sich das Bewußtsein, in einem eigenständigen Herzogtum zu leben, wobei man sicher beachten muß, daß die Prüfeninger Mönche mit den Wittelsbachern geradezu verfeindet waren, weil sich die Herzöge immer wieder aus politisch-strategischen Gründen in die inneren Angelegenheiten des Klosters einmischten. Aus diesem Grund dürfte wohl auch der für das Kloster wichtige Vogtwechsel von den Grafen von Bogen auf die Wittelsbacher 1242 nicht erwähnt sein. <sup>168</sup>

Insgesamt gesehen machen bayerische Ereignisse in beiden Quellen einen nur sehr geringen Anteil der Aufzeichnungen aus, wobei die A.R. zwar vor allem im 10. Jahrhundert einige Daten bieten, aber seit Mitte des 11. Jahrhunderts – ähnlich wie die A.P., die nur ein einziges Datum bieten, – keine speziell bayerischen Ereignisse mehr vermelden.

Ganz anders steht es dagegen mit lokalen Begebenheiten. Diese Ereignisse hatten für die Klöster einen besonderen Wert und erscheinen daher auch gehäuft in Annalen. So verhält es sich auch bei den A.R. und den A.P.

Die A. R. nehmen vor allem Bezug auf Ereignisse in der Stadt Regensburg und die Bischöfe der Stadt. Besonderer Wert wird dabei auf eine lückenlose Folge der Regensburger Bischöfe gelegt. Seit dem 8. Jahrhundert bieten die A. R. diese für die Diözese sehr entscheidenden Ereignisse mit großer Akribie dar. Genannt wird jeweils das Todesjahr des Bischofs und das Antrittsjahr des Nachfolgers. Genannt sind die Bischöfe Aspertus (verstorben 895), Tuto (–930), Isangrim (–942), Gunther (–943), Michael (–972), Wolfgang (–994), Gebhard (–1023), Gebhard II. (–1036), Gebhard III. (–1063), Otto (–1100)<sup>169</sup>, Gebhard IV. <sup>170</sup> (–1106), Hartwic I. (–1126), Cuno (–1134) und Heinrich (–1155) in lückenloser Folge. Dann verzeichnet P den Tod des Bamberger Bischofs Egilbert für 1146 und nennt Eberhard als Nachfolger. E verzeichnet diese beiden Würdenträger verständlicherweise nicht, da E in keiner Verbindung mit Prüfening stand und daher kein Interesse an Bamberg hatte. Mit 1155 setzt die Bischofsfolge dann wieder parallel ein. Erwähnt wird der Tod des oben genannten Bischofs Heinrich, Nachfolger wurden Hartwic II. (–1164), Eberhard (–1167) und Cuno II. Hugo setzt diesen Katalog mit dem Tod Cunos II. 1185 fort. Es folgten Gottfried (–1186, resigniert) und Konrad, der 1197 ins Heilige Land aufbrach.

Auch weitere lokale kirchliche Ereignisse werden erwähnt. So etwa die Translation des Hl. Wolfgang für das Jahr 1052 <sup>171</sup> (s. u.), die Gründung des Klosters Prüfening 1109 <sup>172</sup>, der Tod des ersten Prüfeninger Abts Erminold 1121 <sup>173</sup> und der Tod des Klostergründers von Prüfening, Otto von Bamberg 1139 <sup>174</sup>. P bietet darüberhinaus noch Nachrichten über die Prüfeninger Mönche bzw. Äbte Aribo und Gotfried <sup>175</sup>

<sup>167</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 40. Vgl. auch den Hinweis bei Müller, S. 210.

P hat den Tod Ottos nicht verzeichnet. Vgl. MGH SS 17, S. 585, Z. 5.

<sup>170</sup> P hat Gebhard IV. überhaupt nicht aufgeführt. Vgl. MGH SS 17, S. 585, Z. 5ff.

<sup>171</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 30.

<sup>173</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 21. Diese Nachricht bietet nur P, ein Hinweis auf die Prüfeninger Entstehung.

<sup>174</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 586, Z. 4ff.
 <sup>175</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 587, Z. 45 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Auch im Klosternekrolog sind übrigens fast keine Wittelsbacher verzeichnet; siehe Necrologium Pruveningense, hg. von Ludwig Baumann, MGH Necrologia Germaniae 3 (1905), S. 350–358.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 585, Z. 14. Erwähnt bei P und E, wobei das Datum bei P erst nachträglich eingetragen wurde.

(1163) und die Nachricht über den Tod eines gewissen Eberhards <sup>176</sup>, der erst Mönch in Prüfening und später Erzbischof von Salzburg gewesen war (1164). Hugo erzählt ausführlich von der Ordination des neuen Bischofs Konrad <sup>177</sup> 1187 im Beisein des Kaisers und vom Aufbruch einiger hoher Würdenträger zur Kreuzfahrt 1197 <sup>178</sup>.

Ein besonderer Stellenwert kommt darüberhinaus den Brandkatastrophen in Regensburg zu. Es werden hier verheerende Brände für die Jahre 908, 960, 963, 964, 1002, 1020, 1130 und 1152 in der Stadt Regensburg genannt. Genauere Angaben werden jedoch nur zu 1152 gemacht. Dabei sollen die Kirchen St. Peter, St. Johannes, St. Paul, die Alte Kapelle und ein Kloster, sowie "fere tota civitas" <sup>179</sup> niedergebrannt sein. Ebenfalls erwähnt ist ein Brand im Kloster St. Emmeram 1166, wobei alle Mauern zusammengebrochen seien. <sup>180</sup> Im Jahre 1145 wird von der Verwüstung der Stadt und des Umlandes von Regensburg durch die "Sclavi" berichtet. <sup>181</sup>

Auch Hugo berichtet noch von einem verheerenden Brand 1176, als fast ganz Regensburg mit zahlreichen Klöstern und Kirchen einer Feuersbrunst zum Opfer

gefallen sei. 182

Während sich die A.R. auf Bischöfe und Brände beschränkten, versuchte jedoch Hugo die Stadt Regensburg <sup>183</sup> noch weiter in den Mittelpunkt seiner Darstellung zu rücken. Er stellte dabei die prunkvollen Besuche des Kaisers Friedrich I. in Regensburg 1174 und 1187 vor, zweifellos um seine Stadt als kaiserliche Metropole vorzustellen. <sup>184</sup> Ebenso stolz erzählt Hugo, daß sowohl Friedrich I. als auch Heinrich VI. ihre Heere für den Kreuzzug jeweils in Regensburg versammelt hätten und von dort aus ins Heilige Land aufgebrochen seien. <sup>185</sup>

Betrachtet man Hugos Fortsetzung in diesem Zusammenhang, so fällt auf, daß die A.R. selbst auf die Kaiserpfalz Regensburg und Besuche von Königen und Kaisern

mit keinem Wort eingehen.

Im Vergleich mit den A.R. sind die A.P. noch sehr viel stärker auf die Lokal- oder besser gesagt auf die Kostergeschichte konzentriert. Insgesamt kann man die A.P. als "Abtkatalog <sup>186</sup> bezeichnen. Nach vier kurzen Eintragungen beginnt der Katalog mit der Gründung des Klosters Prüfening im Jahre 1109 und mit der Nennung des regie-

- <sup>176</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 588, Z. 11 ff.
- Vgl. MGH SS 17, S. 589, Z. 42 ff.
   Vgl. MGH SS 17, S. 590, Z. 18 ff.
- 179 Vgl. MGH SS 17, S. 586, Z. 37 ff. Zitat aus E.
- Vgl. MGH SS 17, S. 588, Z. 32.
   Vgl. MGH SS 17, S. 586, Z. 13.
   Vgl. MGH SS 17, S. 586, Z. 13.
   Vgl. MGH SS 17, S. 589, Z. 11 ff.

<sup>183</sup> Zu den historischen Ereignissen in Regensburg zu dieser Zeit siehe Karl-Otto Ambronn, Der Kampf um die Macht 1180–1245 oder das Werden der Kommune, in: Regensburg im Mittelalter. Beiträge zur Stadtgeschichte vom frühen Mittelalter bis zum Beginn der Neuzeit, hg. von Martin Angerer und Heinrich Wanderwitz, Regensburg 1995, S. 57–70.

<sup>184</sup> Vgl. MGH SS 17, Vgl. S.589, Z. 35ff. "Fridericus imperator Ratisponom intravit, et ibi cum 17 episcopis et cum omnibus pricipibus Bawarorum permaximam curiam celebravit, et inibi

totam quadragesimam et pasca peregit."

<sup>185</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 590, Z. 1 ff. und Z. 17 ff.

<sup>186</sup> Vgl. Müller, S. 211. Zum Vergleich der Äbteliste vgl. die Ausführungen zum Stand der Forschung bei Schwarz, S. 66. Bei Schwarz auch eine ausführlich beschriebene Äbteliste bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts auf dem neuesten Forschungsstand, S. 67–77.

renden Papstes und Königs. Es folgt die erste Abtwahl 1114, die Ordination des ersten Abtes Erminold 1117, die Weihe der Prüfeninger Georgskirche 1119, der Tod des ersten Abts 1121 und der Tod des Klostergründers, Bischof Ottos von Bamberg 1139. Danach wird bis zum Jahre 1281 die vollständige Abtfolge des Klosters Prüfening geboten. Genannt werden oft die genauen Wahl-, Weihe- und Todesdaten der Äbte, die genaue Regierungsdauer und vereinzelt Hinweise auf Herkunft und Bildungsstand der Äbte. Genannt sind nach Erminold (1114–1121), Erbo I. (1121–1162), Gotfried (1162–1163), Eberhard (1163–1168), Erbo II. (1168–1187), Paldwin (1187–1193), Rudgerus (1193–1206), Hartmann (1207–1233, resigniert), Heinrich (1233–1235, resigniert), Rudgerus (1235–1241, resigniert), Ernst (1241–1245), Werner (1245–1269, resigniert), Friedrich (1269–1271, resigniert), Werner (1247–1269, resigniert)

ner (1271-1279), Bruno (1279-1281) und Ulrich (ab 1281). 187

Auffällig oft wird in den A.P. explizit eine Verbindung zum Kloster St. Emmeram hergestellt. So sei etwa Abt Gotfried "de Sancto Emmeramo novitius" 188 gewesen, der neue Abt Rudgerus sei vor 1235 "cellerarius Sancti Emmerammi" 189 gewesen; 1279 wird erwähnt, daß Abt Werner "eligitur in abbatem Sancti Emmerami" 190. Auch ohne direkte Verbindung zu Prüfening wird auffallend oft das Kloster St. Emmeram erwähnt. So wird etwa 1177 der Tod des Abtes Adalbert von St. Emmeram beschrieben 191, 1271 der Tod von Abt Friedrich 192. Die ausführlichste Darlegung der A.P. handelt ebenfalls über eine Angelegenheit in St. Emmeram. Die Jahre 1274 bis 1279 sind ausgefüllt mit einer breiten Erzählung eines Streits zwischen dem Konvent von St. Emmeram und dem Regensburger Bischof um die Abtwahl. Die Regensburger Bischöfe kommen nur am Rande vor, eine Bischofsliste wird nicht geführt. Genannt wird eigentlich nur Bischof Leo von Regensburg 1271 und beim Streit mit dem Kloster St. Emmeram ab 1274. Positiv erwähnt wird Bischof Leo 1273, als unter seiner Leitung das gesamte Kloster Prüfening renoviert bzw. wiederhergestellt worden sei. 193 Die Erhebung Regensburgs zur Reichsstadt durch Friedrich II. 1245 ist den Prüfeningern keine Erwähnung wert. Genannt werden auch je einmal die Prüfeninger Mönche, die zu Äbten von Prüll und Ensdorf gewählt wurden 194.

An Brandfällen zählen die A.P. den Brand des Domes 1273 195 und den Brand von

St. Paul in Regensburg 1284 196 auf.

Insgesamt bestehen die A.P. zum allergrößten Teil aus einer Abtgeschichte des Klosters Prüfening, sowie verstärkt ab etwa 1270 herum aus Erzählungen aus dem Kloster St. Emmeram in Regensburg. Die Aufzeichnungen von St. Emmeramer Geschehnissen sind wohl dem Schreiber von 1284 zuzurechnen.

Im allgemeinen wird es für die kurzen, prägnanten Annaleneintragungen recht schwer fallen, politische Haltungen oder Sympathien gegenüber Handelnden

<sup>188</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 606, Z. 32. Zu Gotfried vgl. Schwarz, S. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Diese Aufzählung stimmt mit der von Hemmerle, S. 232 und der von Schmitz, S. 7. überein. Vgl. auch den Abtkatalog von Schwarz, S. 66 ff.

Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 27 f.
 Vgl. MGH SS 17, S. 609, Z. 5 f.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 608, Z. 5.

Vgl. MGH SS 17, S. 608, Z. 32 ff.
 Vgl. MGH SS 17, S. 608, Z. 25 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 608, Z. 29f.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 609, Z. 15.

der Geschichte beim Schreiber festzustellen. Dennoch lassen sich in diesem Fall einige

konkrete Beispiele nennen.

In den A. R. läßt sich von den Jahren 900 bis um 1070 keinerlei wertende Äußerung zu irgendeinem geschilderten Ereignis finden. Erst mit Heinrich IV. beginnt eine eindeutige Verteilung von Sympathie und Antipathie gegenüber den handelnden Personen. Dabei wird Heinrich IV. im Prüfeninger Codex als Bösewicht dargestellt. Gegen die Sachsen landete er einen "cruentam et damnosam ... victoriam" 197. In der Schilderung des Investiturstreits erscheint Heinrich als neuer Antiochus nach biblischem Vorbild 198 und als "totius ecclesiasticae inimicus", der Gegenkönig Rudolf dagegen als "novus ecclesiae Machabeus" 199 und "defensor ecclesiarum contra vastatores". Der von Heinrich eingesetzte Gegenpapst Gibert wird als der "novus Alchimum"200 geschildert. Gregor VII. dagegen erscheint als "legitimus pontifex "201. Diese Passage weicht von der bisherigen Schilderung extrem ab, vor allem aufgrund der biblisch-gelehrten Anspielungen. Eben diese Passage findet sich auch fast wörtlich in den Göttweiger Annalen 202 für die Jahre 1075 bis 1083. Bisher ist, soweit ich sehe, der Zusammenhang nicht genau geklärt. Klebel nahm an, daß die Göttweiger Annalen 1141/43 entstanden sind. Er erklärte weiter, die Eintragungen in den A. R. seien erst nachträglich um 1200 vorgenommen worden. Daher nahm er an, "die alten Salzburger Annalen seien nach Regensburg gelangt, dort fortgesetzt worden und in Prüfening mit Göttweiger Annalen kompiliert worden, "203 d. h. Teile der Göttweiger Annalen seien in die A. R. eingeflossen. Diese Aussage läßt sich jedoch nach der Edition von Wattenbach nicht halten, der die fraglichen Passagen nicht als nachträglich eingetragen kennzeichnete. Damit muß die Passage mit großer Wahrscheinlichkeit zuerst in den A.R. gestanden haben. Allerdings besteht durchaus eine Beziehung zwischen den beiden Klöstern insofern, als die Hirsauer Reformimpulse der Prüfeninger nachweislich auf Göttweig ausgestrahlt haben. Eine Klärung könnte hier nur ein Blick in die Handschriften herbeiführen. Gleichwohl handelt es sich bei dem fraglichen Absatz m. E. um einen Sonderfall, wobei davon auszugehen ist, daß diese Passage nicht original von dem bisherigen Annalenschreiber stammt. Das Urteil über den Investiturstreit selbst wird aber für die strengen Benediktiner in Prüfening durchaus zutreffend sein, zumal Prüfening als

<sup>197</sup> Zu 1075: "Heinricus IV. cruentam et damnosam in Saxonibus victoriam adeptus est." Vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 35.

199 Vgl. MGH SS 17, S.584, Z.36. Der Makkabäeraufstand beendete die Herrschaft des

Antiochus. (s.o.)

<sup>201</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 41f.

<sup>203</sup> Vgl. Klebel, S. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Antiochus IV. Epiphanes (175–164 v. Chr.) war ein biblischer Herrscher, den das Buch Daniel als verachtungswürdig (Dan. 11,12) schildert. Als Mustertyp des hellenistischen Herrschers wurde er zum Verfolger der Juden. Bald galt er als Abbild der Religionsverfolgung. Seine Herrschaft wurde durch den Makkabäeraufstand beendet.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Vgl. MGH SS 17, S.584, Z.40. Alkimus war im Alten Testament ein Verfolger der glaubenstreuen Juden (1 Makk 7,5; 9,56).

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Vgl. Annales Gotwicenses, ed. W. Wattenbach, in: MGH SS 9, S. 600–604. Die fragliche Passage befindet sich auf S. 601. Identisch sind die Erzählung über Heinrichs Sieg über die Sachsen ("Heinricus rex cruentam et dampnosam victoriam in Saxonibus adeptus est") (Z. 19) und die Betitelung Heinrichs als "novus Antiochus" (Z. 23 f.) und Rudolfs als "novus ecclesiae Machabeus" (Z. 23). Das niederösterreichische Kloster Göttweig bei Krems wurde 1083 von Bischof Altman von Passau als Augustinerstift gegründet, erst 1194 wurde es mit Benediktinern besiedelt.

"wichtige Bastion gegen Heinrich IV. "204 galt, wohingegen die Mönche von St. Emmeram vorbehaltlos an Heinrich IV. festhielten 205.

Ebenfalls wenig positiv wird Heinrich V. geschildert, falls man die beiden wertenden Anmerkungen als Schilderung verstehen will. Heinrich V. regierte 1105 "patre damnato" 206 und beraubte ihn des Königreichs. Die Kaiserkrönung erreichte Heinrich nur mit Hilfe einer verachtenswürdigen List und der Gefangennahme des Papstes. 207 Dies erstaunt etwas, galten die Prüfeninger Mönche doch als heiße Unterstützer von Heinrich V., wenngleich Abt Erminold Heinrich V. wegen des päpstlichen

Banns den Zutritt zu seinem Kloster versagt hatte. 208

Nach 1130 begeistern sich die Schreiber vor allem für Kaiser Friedrich I., dessen Taten sie sehr genau verfolgen. 209 Friedrich heißt hier vornehmlich "imperator" oder gar "cesar" <sup>210</sup>. Die Strafexpeditionen vor Mailand 1159 und dessen anschließende Vernichtung wird positiv dargestellt, da der Kaiser im Recht war ("Fridericus imperator Medialanum triumphavit. "211). Das Schisma von 1159 wird in P und E verschieden dargestellt: Während in P das Schisma einfach entstand und der Gegenpapst Victor "ad imperatorem veniens honorifice ab eo est susceptus" 212, steht der Schreiber von E eindeutig auf Seiten Alexanders, der "et saniores et numero et dignitate "213 prädestiniert für das Amt gewesen sei. Auch die Zerstörung von Mainz 1163 wird in P<sup>214</sup> gebilligt, während E dieses Ereignis nicht erwähnt. Alle weiteren Geschehnisse um Friedrich I. (Würzburger Eide, Schisma) werden im folgenden in E und P neutralwohlwollend behandelt. Als Friedrich Barbarossa jedoch 1167 die Hand in Rom gegen die Kirche des Hl. Petrus erhob, brach die Pest aus, die als "tantam ire divine plagam"215 vorgestellt wird. Mit dem Ausbruch des göttlichen Zorns könnte m. E. ein vorsichtiger Tadel am Kaisers impliziert sein, wobei die Verbindung von Katastrophen und göttlicher Strafe im Mittelalter ein allgemeiner Topos war, so daß man aus dieser Nachricht nicht zuviel herauslesen sollte.

Dem Papst Alexander billigen P und E ab 1164 "et maiores ac sanioris fidelis populi favorem obtinente "216 zu. Weitere politische Gewichtungen, etwa bei den lokalhistorischen Ereignissen, sind nicht festzustellen.

Hugo von Lerchenfeld hegt als Zeitgenosse ebenfalls einige Sympathie für Friedrich Barbarossa, wenn auch "gedämpfter" <sup>217</sup> als die A.R. Die Niederlagen in Italien und den Frieden von Venedig erwähnt Hugo nicht, das Schisma "quievit". <sup>218</sup> Breit werden dagegen die Besuche des "imperators" Friedrichs in Regensburg, das Hoffest zu

<sup>204</sup> Siehe Schmid, Regensburg, S. 71.

<sup>206</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 585, Z. 8.

<sup>208</sup> Siehe Schmid, Ratisbona Benedicta, S. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Siehe Schmid, Ratisbona Benedicta, S. 178 und Claudia Märtl, Regensburg in der geistigen Auseinandersetzung des Investiturstreits, in: DA 42 (1986), S. 141–191.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Vgl. MGHSS 17, S. 585, Z. 16f. "Heinricus V. Paschalem papam detestabili dolo cepit" (P).

Vgl. auch Kraus, Civitas, S. 73 f.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Vgl. MGH SS 17, z. B. S. 587, Z. 40 (P).

Vgl. MGH SS 17, S. 587, Z. 11 f.
 Vgl. MGH SS 17, S. 587, Z. 33 f.

vgl. MGH SS 17, S. 587, Z. 27f.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 588, Z. 2 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 588, Z. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Z.B. vgl. MGH SS 17, S. 588, Z. 21 f.

Siehe Kraus, Civitas, S. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 589, Z. 14.

Mainz und der Aufbruch zum Kreuzzug von Regensburg aus geschildert. Besonders wertende Urteile lassen sich jedoch kaum finden, auch nicht in Hinblick auf die ebenfalls geschilderten anderen Ereignisse.

Die A.P. lassen im Hinblick auf politische Wertungen kaum ein Urteil zu, da ja kaum politische Ereignisse geschildert werden. Besonders auffallend ist jedoch, daß Kaiser Friedrich II. im Gegensatz zu anderen Königen weder mit Krönungs- noch mit Todesjahr verzeichnet ist. Erwähnt wird er nur einmal als Onkel des 1268 geköpften Konradin. <sup>219</sup> Schlüsse aus dieser Tatsache zu ziehen, ist problematisch, doch kann das Urteil Müllers gelten: "Es scheint, daß der Verfasser, der um 1284 schrieb, den Staufern nicht freundlich gesinnt war". <sup>220</sup>

Bei den Lokalereignissen ist eine gewisse Indifferenz zu erkennen. So wird bei der gesamten Reihe von resignierenden Äbten zu keiner Zeit ein Grund angegeben. Es findet sich kein Hinweis auf Streitigkeiten im Konvent oder auf Probleme mit den Regensburger Bischöfen oder gar (und dies dürfte mit großer Wahrscheinlichkeit als

Anlaß der Resignationen gelten) den Wittelsbacher Vögten.

Mit einer gewissen Sympathie zeichnet dagegen der Schreiber die Position der St. Emmeramer Mönche im Streit mit dem Regensburger Bischof Leo in den Jahren 1274 bis 1276. <sup>221</sup> Auf der Synode von Lyon war der Abt Heimo 1274 abgesetzt bzw. seiner Güter beraubt worden. Der Bischof setzte daraufhin den Mönchen mit dem Magister Wolfker einen Abt vor, "quem recipere omnismodis recusabant" <sup>222</sup>. Daraufhin wurden Heimo und seine Mönche exkommuniziert. "Sed ipsi excommunicatione suam non curantes divina audacter celebrabant per 18 ebdomadas" <sup>223</sup> Nach über einem Jahr brach Heimo seinen Widerstand gegen den Bischof ab, so daß Wolfker doch noch zum Abt geweiht werden konnte. <sup>224</sup>

Weiter lassen sich keine politischen Wertungen erkennen, so daß diese Quelle mehr durch das Weglassen bestimmter Ereignisse (Friedrich II.) und durch die Nichtnen-

nung der Streitigkeiten mit den Wittelsbachern zu kommentieren scheint.

Schon bisher hat die Forschung die auffällige Tatsache in den A. R. zur Kenntnis genommen, daß dort an keiner Stelle die Translatio Dionysii vorkommt. Über den historischen Dionsysius ist nicht viel bekannt. Er war im 3. Jahrhundert Bischof von Paris, starb als Märtyrer und wurde bald ein Hausheiliger der Merowinger. Im Lauf der Zeit rankten sich immer mehr Legenden um diesen Heiligen, so daß er alsbald mit dem Paulus-Schüler Dionysius Areopagita gleichgesetzt wurde. Seine Gebeine ruhten in St. Denis, der späteren Grablege der französischen Könige. Im 11. Jahrhundert erschien es den Emmeramer Mönchen für nötig, ihrem Kloster eine neue Bedeutungssteigerung angedeihen zu lassen. Ziel war die Kompensation eines massiven

220 Siehe Müller, S. 212.

<sup>224</sup> Vgl. Müller, S. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 607, Z. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Seit dem 11. Jahrhundert war es ein Grundziel der Mönche, sich aus der Abhängigkeit vom Bischof zu lösen. Bis 1266 wurden alle Äbte vom Bischof investiert und erst 1326 erhielt St. Emmeram die völlige Exemtion; siehe Schmid, Ratisbona Benedicta, S. 178. Siehe zu den Streitigkeiten zwischen Stadt und Bischof auch: Paul Mai, Bischof und Stadt im Spätmittelalter, in: Regensburg im Mittelalter. Beiträge zur Stadtgeschichte vom frühen Mittelalter bis zum Beginn der Neuzeit; hg. von Martin Angerer und Heinrich Wanderwitz, Regensburg 1995, S. 89–96.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 608, Z. 47.<sup>223</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 608, Z. 51 f.

Bedeutungsverlustes in den Jahren zuvor, der etwa durch die Trennung von Bischofshof und Domkloster entstanden war.

Die Mönche beschlossen daher, daß die Gebeine des Hl. Dionysos der Kloster-Reputation zugute kommen sollten. Also erfanden sie die Translatio Dionysii. 225 Die erste Redaktion der Translatio entstand um 1050 wohl von Otloh. In dem Bericht hieß es, daß Arnulf von Kärnten 226 den Nationalheiligen nach Regensburg entführt habe. Die Gebeine seien daraufhin 1049 wiederentdeckt worden. 227 Der zweite Bericht wurde um 1080 von einem Anoymus erstellt. Diese Legende wurde bald mit dem Papstbesuch in Regensburg im Jahre 1052 verbunden. Papst Leo IX. habe die Gebeine mit eigenen Augen in Regensburg gesehen, hieß es darin.

Für das Jahr 1052 vermerken die A.R.: "Sanctus Wolfgankus a Leone papa translatus est"; <sup>228</sup> über einen Dionysius Areopagita aus St. Denis wissen sie nichts. Kraus versuchte dies damit zu erklären, "daß ihre (A.R.) älteren Partien entstanden, bevor es zur Verbindung der Dionysius-Legende mit dem Papstbesuch zu St. Emmeram 1052 kam. Die Verbindung erfolgte im Zusammenhang des Ringens der Mönche um die Exemtion, und zwar durch das gefälschte Privileg Leos IX. zu 1052, das gegen 1090 entstanden ist. "229 Die Nichtnennung der Translation in den A.R. ist laut Kraus ein Hauptgrund dafür, daß sich diese Legende im Mittelalter nicht durchsetzen konnte.

Nun ist laut Wattenbach der Eintrag zu 1052 in Perst durch die ergänzende Hand des 12. Jahrhunderts gemacht worden (Kursivdruck). E enthält diesen Eintrag gar nicht. 230 Dies weist deutlich darauf hin, daß in dem abgeschriebenen Annalentext eine Dionysius-Translation nicht vorhanden war. Dennoch bleibt die Angelegenheit letztlich ungeklärt und sogar etwas mysteriös, da doch nach allem, was über die Entstehung von Archetypus A bekannt ist, dieser zwar im 11. Jahrhundert angelegt wurde, doch bis 1130 gereicht haben muß, so daß die Verbindung mit dem gefälschten Privileg seit 1090 schon bekannt gewesen sein müßte.

Aus den ausgeführten überlieferungsgeschichtlichen und textkritischen Untersuchungen läßt sich nun eine klare Schlußfolgerung ziehen: Es ergibt sich aus der genauen Betrachtung ein klarer inhaltlicher Zusammenhang auch zwischen P und den A. P. Die Nähe der A. R. in der Handschrift zu den Ostertafeln hat anscheinend einen Schreiber der A. P. dazu veranlaßt, diese Fassung der A. R. in Teilen abzuschreiben. Zu belegen ist dies anhand der Jahre 1146 und 1163, den Jahren also, wo P und E einige

<sup>226</sup> Vgl. dazu etwa Rudolf Hiestand, Arnulf von Kärnten, der Basileus Leon VI, der heilige

Dionysius und St. Emmeram in Regensburg, in: VHVO 133 (1993), S. 7-15.

Vgl. etwa Chrobak, Dionysius Areopagita. Zeitweiliger Nebenpatron des Bistums Regensburg, in: BGBR Bd. 23/24 (1989), S. 15-24 mit der einschlägigen Literatur, hier S. 18. Zum Beweis wurden auch drei Tontafeln vorgelegt, die die Translatio beweisen sollten; vgl. dazu Franz Fuchs, Die Regensburger Dionysius-Steine vom Jahre 1049, in: Vom Quellenwert der Inschriften. Vorträge und Berichte der Fachtagung Esslingen 1990, hg. von Renate Neumüller-Klauser, Heidelberg 1992, S.139-159. Für 1088-1098 nennt Chrobak noch weitere Fälschungen, die die Translatio beweisen sollten.

<sup>228</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 30.

<sup>229</sup> Siehe Kraus, Civitas, S. 47f.; Zitat S. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Siehe Andreas Kraus, Die Translatio S. Dionysii Areopagitae von St. Emmeram in Regensburg, München 1972 und ders., Saint-Denis und Regensburg. Zu den Motiven und zur Wirkung hochmittelalterlicher Fälschungen, in: Fälschungen im Mittelalter 3, hg. von Horst Fuhrmann, Hannover 1988, S. 535-549.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 584, Anmerkung 1) "subitanea morte 2. ubi mox a 1045–1052 desunt."

deutliche Abweichungen aufweisen. Für 1146 bringt P in die E nicht enthaltene Nachricht: "Egilbertus Babenbergensis aecclesiae episcopus obiit. Eberhardus successit". <sup>231</sup> Gemeint ist hier der Bamberger Bischof Eilbertus <sup>232</sup>, der wenige Zeilen vorher als Nachfolger des Klostergründers Otto von Bamberg genannt worden war. Prüfening war Bamberger Eigenkloster, daher waren vor allem diese Bischöfe für das Kloster wichtig. Auch die A.P. bringen nach der Todesnachricht von Otto 1139 die ungewöhnliche Nachricht: "Egilbertus obiit. Eberhardus successit, "<sup>233</sup> ohne näher auf das Bistum zu verweisen.

Eine weitere Parallele ist die Nennung von Prüfeninger Äbten in den A.R. und in den A.P. Der Codex P nennt 1162 den Tod des Abtes "Aribo" (gemeint ist Erbo), die Nachfolge Gotfrieds, "paulo post monachus Sancti Emmerammi" <sup>234</sup>, der in Bamberg gestorben sei, und 1163 den neuen Abt Eberhard <sup>235</sup>. Diese Reihe bestätigen die A.P. mit genauen Sterbedaten. Auch hier ist Gotfried ein Mönch aus St. Emmeram, auch hier starb Gotfried in Bamberg. <sup>236</sup> Interessant ist in diesem Zusammenhang auch, daß sowohl die A.R. als auch die A.P. den Beginn des ersten Kreuzzugs in das historisch falsche Jahr 1092 einordnen. Die A.R. nennen 1092 als Jahr der Entscheidung zum Aufbruch nach Jerusalem, die A.P. erklären 1092 sogar zum Beginn der Expedi-

tion. 237 Auch dies könnte ein Hinweis auf einen Zusammenhang sein.

All diese Parallelen könnten darauf hinweisen, daß die Schreiber der A.P. den Codex P Ende des 12. Jahrhunderts als Vorlage herangezogen haben. Da sich P und die A.P. auch örtlich sehr nahe im selben Codex befinden, ergibt sich daraus m.E., daß die A.P. als eine Fortsetzung und als Ergänzung zu der Fassung der A.R. in P angelegt worden sein müssen. Die Schreiber der A.P. nutzten die Berichte der A.R., die sich spezifisch auf ihr Kloster bezogen, zur Abschrift (s.o.) und führten dann die A.R. quasi dadurch fort, daß sie im Codex im Anschluß an die A.R. weitere lokale Berichte aus Prüfening einfügten. Aus Platz- und Praktikabilitätsgründen sind diese Eintragungen in die Ostertafeln geschrieben worden. Mit gutem Grund kann man daher die Annales Pruveningenses als eine Fortsetzung der Prüfeninger Fassung der Annales Ratsiponenses auffassen.

## Zusammenfassung - Historische Einordnung der Annalen

Überblickt man die vorgestellte Entstehungsgeschichte der A.R. und A.P., so darf diese mithin von der Forschung als im Großen und Ganzen geklärt betrachtet werden. Abgesehen von einigen, eher sekundären Problemen, werden wohl keine neuen Erkenntnisse zu Entstehung, Abfassung und Interdependenzen der beiden Handschriften zu erwarten sein. Betrachtet man rückblickend die vorgelegte Analyse des Inhalts der A.R. und der A.P., so lassen sich folgende Ergebnisse festhalten:

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 586, Z. 16f.

Vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 5.
 Vgl. MGH SS 17, S. 606, Z. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 587, Z. 48 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Vgl. zu Abt Eberhard Schwarz, S. 71f.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Vgl. MGH SS 17, S. 606, SZ. 32 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> A.R.: "1092 Synodus apud Clarum montem sub papa Urbano in qua Ierosolimitanum iter decretum est", vgl. MGH SS 17, S. 584, Z. 45. A.P.: "1092 Expeditio Ierusalem sub Gotfrido", vgl. MGH SS 17, S. 606, Z. 12.

1) Nach Schmale wird "das Genus [eines mittelalterlichen Geschichtswerks] ... durch die Struktur des Geschichtsbildes bestimmt" und nicht umgekehrt. "Das konkrete Genus ist also im Zusammenhang mit der Absicht zu sehen, in der ein bestimmtes geschichtliches Phänomen in einer reproduzierenden Vorstellung konstatiert wird."<sup>238</sup>

Bei den beiden untersuchten Texten handelt es sich ohne Zweifel um das schriftstellerische Genus der Annalen. Diese eigentlich banale Aussage erhält ihre Berechtigung, wenn man bedenkt, daß die beiden Texte ihre Bezeichnung nicht selbst nannten, sondern sie vom Editor im 19. Jahrhundert erhielten, wobei es bei vielen Texten oft zu Schwierigkeiten der Abgrenzung etwa zu Chroniken kam. In diesem Fall darf jedoch die Bezeichnung "Annalen" als richtig gelten, wobei die A. P. ja sogar in der ursprünglichsten Form von Annalenabfassungen (Eintragung in Ostertafeln) vor uns liegen. Beide Texte erfüllen die Kriterien der Titel-, Vorwort- und Widmungslosigkeit, der Abfassung über mehrere Generationen und durch mehrere Hände, der nachträglichen und der zeitmessenden Eintragungen von jahrweisen Ereignissen. Auch ist über weite Strecken das Schema der kurzen, prägnanten Darstellung in meist nicht mehr als zwei einfachen Sätzen zu einem Jahr eingehalten. Für die A.R. ließ sich von 1130 bis 1197 eine zeitgeschichtliche Abfassung der Texte, für die A.P. eine jahrweise, ebenfalls stark zeitgeschichtlich orientierte Abfassungsweise im 13. Jahrhundert nachweisen. Obwohl wir zufällig beide Verantwortlichen für die Herstellung der A.R. kennen, dürfen alle drei Texte als anonyme Schriften gelten, da die Namen im Text nicht vorkommen und einen Namensnennung daher auch nicht beabsichtigt gewesen sein dürfte. Auch vom Inhalt her weichen alle drei Texte nicht vom gewöhnlichen Annalenschema ab. Sie bieten stets Herrscher-, Papst,- Bischof- und Abtlisten, Kriegsgeschehen, Lokalnachrichten und Naturereignisse. Die universal-geschichtliche Ausrichtung der Nachrichten ist v. a. in den A. R. gewahrt, wertende Stellungnahmen sind in allen Texten nur in Ausnahmefällen zu konstatieren. Insgesamt läßt sich festhalten, daß sowohl die A.R. als auch die A.P. trotz der Abfassung im 12. und 13. Jahrhundert als geradezu mustergültige Annalen, wie sie sonst im regnum nur im 8./9. und 10. Jahrhundert in Reinform vorliegen, gelten können. Dies gilt insbesondere für die A.P., die ganz im Stil des frühen Mittelalters auf das eigene Kloster bezogen sind.

2) Die Annales Pruveningenses lassen sich aus diesem Grund eindeutig als "Klosterannalen" beschreiben. Sie bieten die geschlossene und nüchterne Darstellung der Geschichte der eigenen Institution anhand einer lückenlosen Abtfolge. Verzichtet wird jedoch in diesem Zusammenhang auf die oft übliche Darbietung von Patronsoder Heiligenviten aus dem eigenen Kreis. Durch den fast vollständigen Verzicht auf weltgeschichtliche Daten wird die chronikalische Abfolge der Geschichte der Klostervorsteher bis um 1270 zu einem in sich geschlossenen, nur auf die Klostergemeinschaft bezogenen und alle Umwelt ausgrenzenden, Kosmos von Prüfening, d. h. die verflossene Zeit wird allein an der Geschichte des eigenen Klosters gemessen. Mit der Aufzählung der Abtfolge bieten die A. P. einen hohen Informationsgehalt und Quellenwert für die Geschichte dieses Klosters. Erst mit dem Einsetzen des zeitgeschichtlichen Schreibers von 1283 weitet sich der Blick wenigstens bis nach Regensburg und speziell auf das Kloster St. Emmeram.

Die Annales Ratisponenses sind dagegen universalhistorisch ausgerichtete Annalen, die mit der Reichsstadt Regensburg (und dem Kloster Prüfening in P) auch einen regionalen und lokalen Schwerpunkt aufweisen. Hier konzentrieren sich die Nach-

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Siehe Franz-Josef Schmale, Mentalität und Geschichtshorizont, Absicht und Situation hochmittelalterlicher Geschichtsschreiber, in: HZ 226 (1978), S. 3f.

richten auf die Päpste, den deutschen König und Kaiser, sowie auf die Regensburger Bischöfe, wobei besonders die Taten des Kaisers Friedrich Barbarossa hervorgehoben werden. Damit lassen sich die A.R. in das breit gestreute Spektrum an unzähligen Universalannalen aus dem deutschen Osten (Salzburg, Altaich, Wien etc.) einordnen. Der Informations- und Quellenwert an exklusiven und nirgendwo anders erzählten Nachrichten beschränkt sich jedoch auf wenige, Regensburg betreffende, Nachrichten. Erstaunlich bleibt die Feststellung, daß Regensburg als Stadt in dieser Quelle nicht existent ist, und nur beim Fortsetzer Hugo von Lerchenfeld ins Blickfeld rückt.

3) Stellt man letztlich nun auch die Frage, ob hier speziell Texte mit "bayerischer Historiographie" vorliegen, so muß man diese Frage deutlich verneinen. Immer wieder taucht in der Forschung die Theorie auf, mit der Entstehung von geschlossenen landesfürstlichen Territorien wäre auch von der Mitte des 12. bis zum Beginn des 13. Jahrhunderts im Zusammenhang mit einem "wachsenden Landesbewußtsein" eine Art "Landesgeschichtsschreibung" <sup>239</sup> zu Tage getreten. Oder wie Glaser meint, müßte eine "Ausrichtung auf die neuen, kleineren und festeren weltlichen, aber auch geistlichen Territorien und die allmähliche Ausgliederung aus dem lockeren, weiträumigeren, stärker am Reich orientierten Gesamtzusammenhang" <sup>240</sup> festzustellen sein, d. h. in diesem Falle müßten besonders Ereignisse aus dem bayerischen Herzogshaus verstärkt in die Annalen eingeflossen sein.

Diese Tendenz läßt sich jedoch weder in den A.R. noch in den A.P. erkennen. Die A.R. bieten ab dem 11. Jahrhundert nur noch sporadisch bayerische Ereignisse, die letzte Nachricht betrifft die Absetzung Heinrichs des Löwen 1180, wobei aber die A.R. – dies muß man fairerweise zugestehen – kaum mehr den von der Forschung

angegebenen Zeitraum berührt.

In den A.P. ist noch weniger ein wachsendes Landesbewußtsein zu finden. Ganz im Widerspruch zur Forschungstheorie verschweigen die A.P. geradezu standhaft jedes Ereignis, das sich auf die Wittelsbacher Herzöge bezieht und bieten nur eine einzige Nachricht zwischen 770 und 1298 zu bayerischen Vorfällen. Dies dürfte, wie nachgewiesen mit der besonderen politischen Lage von Prüfening zusammenhängen, da das Kloster zur Zeit der Abfassung der Annalen im erbitterten Streit mit den Wittelsbacher Vögten lag. Aus diesem speziellen Grund widerlegen die A.P., die einen Sonderfall von Klosterannalistik darstellen, zwar nicht die Forschungstheorie, es muß aber festgehalten werden, daß weder die A.R. noch die A.P. mit besonderem Gewinn für eine hochmittelalterliche bayerische Historiographie herangezogen werden können.

#### QUELLENVERZEICHNIS

Annales Ratisponenses, ed. Wilhelm Wattenbach, in: MGH SS 17, hg. von Heinrich Pertz, Stuttgart ND 1990, S. 577-590.

Annales Pruveningenses, ed. Wilhelm Wattenbach, in: MGH SS 17, hg. von Heinrich Pertz, Stuttgart ND 1990, S. 606–612.

Annales sancti Emmerammi Ratisponensis maiores, Annales sancti Emmerammi Ratisponensis minores, in: MGH SS 1, hg. von Heinrich Pertz, Stuttgart 1976, S. 91–94.

<sup>239</sup> Vgl. Klebel, S. 167ff., der als Urheber dieser Idee zu gelten hat. Übernommen wurde diese Argumentation dann von Alphons Lhotsky, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte Österreichs, Graz 1963, S. 117; vgl. auch Glaser, HbBG, Bd. I, S. 579ff.
<sup>240</sup> Vgl. Glaser, HbBG, Bd. I, S. 581.

#### LITERATURVERZEICHNIS

- Baethgen Friedrich, Eine neue Rezension der Regensburger Annalen, in: Neues Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde 45 (1924), S. 246–269; jetzt in: Baethgen Friedrich, Mediaevalia, Aufsätze, Nachrufe, Besprechungen, Teil II, Schriften der MGH 17/II, Stuttgart 1960, S. 299–310.
- Beumann Helmut, Die Historiographie des Mittelalters als Quelle für die Ideengeschichte des Königtums, in: HZ 180 (1955), S. 449–488.
- Brunhölzl Franz, Die lateinische Literatur, in: HbBG, Bd.1, hg. von Max Spindler, München 1981, zweite Auflage, S.582–607.
- Chrobak Werner, Dionysius Areopagita. Zeitweiliger Nebenpatron des Bistums Regensburg, in: BGBR Bd. 23/24 (1989), S. 15–24.
- Heim Manfred, Otloh von St. Emmeram (um 1010 um 1070), in: BGBR 23/24 (1989), S. 124-131.
- Hemmerle Josef, Die Benediktinerklöster in Bayern, Augsburg 1970.
- Fichtenau Heinrich von, Wolfger von Prüfening, in: MIÖG 51 (1937), S. 313-357.
- Glaser Hubert, Wissenschaft und Bildung, in: HbBG, Bd.1, hg. von Max Spindler, München 1981, zweite Auflage, S.519–582.
- Grundmann Herbert, Geschichtsschreibung im Mittelalter. Gattungen Epochen Eigenart, Göttingen 1978, dritte Auflage.
- Hausberger Karl, Das Kloster St. Emmeram als Brennspiegel der mittelalterlichen Geschichte Regensburgs, in: Thurn und Taxis-Studien, hg. vom Fürst Thurn und Taxis Zentralarchiv und Hofbibliothek, Bd. 18, Kallmünz 1992, S. 109–116.
- Heigel Theodor von, Artikel "Hugo von Lerchenfeld", in: ADB 18, Leipzig 1883, S. 422-423.
- Kastner Jörg, Historiae fundationum monasterium. Frühformen monastischer Institutionsgeschichtsschreibung im Mittelalter (Münchner Beiträge zur Mediävistik und Renaissance-Forschung, Bd. 18), München 1974.
- Klebel Ernst, Die Fassungen und Handschriften der österreichischen Annalistik, in: Jahrbuch für Landeskunde von Niederösterreich NF 21 (1928) S. 43–185.
- Kraus Andreas, Civitas Regia. Das Bild Regensburgs in der deutschen Geschichtsschreibung des Mittelalters (Regensburger Historische Forschungen hg. von Dieter Albrecht u. a., Bd. 3), Kallmünz 1972.
- Kraus Andreas, Sankt Emmeram in Regensburg. Geschichte eines Jahrtausends bayerischen Geisteslebens, in: Thurn und Taxis-Studien, Bd. 18, Kallmünz 1992, S. 11–23.
- Lehner Albert, War Regensburg im 12. Jahrhundert ein literarisches Zentrum? Eine Übersicht zur lateinischen Literatur des späten Mittelalters, in: VHVO 127 (1987), S. 139–148.
- Lexikon des Mittelalters, Bd. 1, München und Zürich 1980.
- Lhotsky Alphons, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte Österreichs, Graz 1963.
- Lhotsky Alphons, Österreichische Historiographie, Österreich-Archiv 1962, München 1962.
- Lorenz Ottokar, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter seit der Mitte des dreizehnten Jahrhunderts, Bd. 1, Berlin 1886, dritte Auflage.
- Mayer Stefan Rudolf, Das Ringen Bayerns und des Kaiserhofes um die Reichsstadt Regensburg 1486/92–1508, (Schriftenreihe zur Bayerischen Landesgeschichte, Bd.110), München 1996.
- Müller Michael, Die Annalen und Chroniken im Herzogtum Bayern 1250–1314 (Schriftenreihe zur bayerischen Landesgeschichte, Bd. 77), München 1983.
- Patze Hans, Klostergründung und Klosterchronik, in: Blätter für deutsche Landeskunde 113 (1977), S. 89–121.

- Patze Hans, Adel und Stifterchronik. Frühformen territorialer Geschichtsschreibung im hochmittelalterlichen Reich, in: Blätter für deutsche Landeskunde 100 (1964), S.8–81 und Bd. 101 (1965), S.67–128.
- Piendl Max, Fontes monasterii s. Emmerami Ratisbonensis. Bau- und kunstgeschichtliche Quellen, in: Quellen und Forschungen zur Geschichte des ehemaligen Reichsstiftes St. Emmeram in Regensburg, Thurn und Taxis-Studien, hg. von Max Piendl, Bd. 1, Kallmünz 1961, S. 1–183.
- Rädlinger-Prömper Christine, Sankt Emmeram in Regensburg. Struktur- und Funktionswandel eines bayerischen Klosters im früheren Mittelalter (Thurn und Taxis-Studien, Bd. 16), Kallmünz 1987.
- Redlich Oswald, Die österreichische Annalistik bis zum Ausgang des 13. Jahrhunderts, in: MIÖG 3 (1882), S. 497–538.
- Schmale Franz-Josef, Die österreichische Annalistik im 12. Jahrhundert, in: DA 31 (1975), S. 144–203.
- Schmale Franz-Josef, Mentalität und Berichtshorizont, Absicht und Situation hochmittelalterlicher Geschichtsschreiber, in: HZ 226 (1978), S. 1-16.
- Schmid Alois, Regensburg. Reichsstadt Fürstbischof Reichsstifte Herzogshof. (HAB 60), München 1995.
- Schmid Alois, Kloster Prüfening. Eine bayerische Prälatur vor den Toren der Reichsstadt Regensburg, in: ZBLG 58 (1995), S. 291–315.
- Schmid Alois, Ratisbona Benedicta. Die Regensburger Benediktinerklöster St. Emmeram, Prüll und Prüfening während des Mittelalters, in: Regensburg im Mittelalter. Beiträge zur Stadtgeschichte vom frühen Mittelalter bis zum Beginn der Neuzeit, hg. von Martin Angerer und Heinrich Wanderwitz unter Mitarbeit von Eugen Trapp, Regensburg 1995, S. 177–186.
- Schmitz Hans-Georg, Kloster Prüfening im 12. Jahrhundert, MBM, Heft 49, München 1975.
- Schwaiger Georg, Die Benediktiner im Bistum Regensburg, in: Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg, hg. von Georg Schwaiger und Paul Mai, Bd. 12, 1978, S.7–60.
- Schwarz Andrea, Die Traditionen des Klosters Prüfening (Quellen und Erörterungen zur bayerischen Geschichte, hg. von der Kommission für bayerische Landesgeschichte bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Neue Folge, Bd. 39, erster Teil), München 1991.
- Wattenbach Wilhelm/Schmale Franz-Josef, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter. Die Zeit der Sachsen und Salier. Zweiter Teil, drittes und viertes Heft: Das Zeitalter des Investiturstreits (1050–1125), Neuausgabe besorgt von Franz-Josef Schmale, Köln 1967.
- Wattenbach Wilhelm/Schmale Franz-Josef, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter. Vom Tode Kaiser Heinrichs V. bis zum Ende des Interregnums, Bd. 1, Darmstadt 1976.
- Wurster Herbert W., Die Regensburger Geschichtsschreibung im 17. Jahrhundert. Historiographie im Übergang vom Humanismus zum Barock, Teile II und III, in: VHVO 120 (1980), S. 69–210.

# Das Kreuz, das Recht und die Steuer

Eine Studie zum Verlauf der Jurisdiktionsstreitigkeiten zwischen Bischof und Rat von Regensburg im 16. Jahrhundert

#### von

#### Christian Plätzer

#### INHALT

| 1. | Einleitung                                                                                       | 43 |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 2. | Die wirtschaftliche und politische Lage Regensburgs Ende des 15. und Anfang des 16. Jahrhunderts | 45 |
| 3. | Die Eingliederung des Regensburger Klerus in die Bürgergemeinde 1525                             | 47 |
|    | 3.1 Problemstellung                                                                              | 47 |
|    | 3.2 Die Vorbereitungen                                                                           | 49 |
|    |                                                                                                  | 51 |
|    | 3.4 Die Rolle der Mendikantenklöster zwischen der bischöflichen und der reichsstädtischen Partei | 60 |
|    |                                                                                                  | 63 |
| 4. | Die Wiederherstellung der Privilegien des Klerus                                                 | 64 |
|    | 4.1 Die Vorbereitungen des Administrators zum Schlag gegen die Stadt                             | 64 |
|    | 4.2 Die Verhandlungen von 1528 bis zur Wiedereinsetzung des Klerus in seine Privi-               | "  |
| _  |                                                                                                  | 66 |
|    |                                                                                                  | 75 |
|    |                                                                                                  | 85 |
| 7. | Der Augsburger Vertrag von 1571                                                                  | 88 |
| 8. | Zusammenfassung                                                                                  | 91 |
| Q  | uellenverzeichnis                                                                                | 94 |
| Li | teraturverzeichnis                                                                               | 96 |

### 1. Einleitung

Regensburg zu Beginn des 16. Jahrhunderts spiegelte als städtischer Mikrokosmos die Verfassung des alten Reiches. In den Ringmauern der Siedlung befanden sich neben der Reichsstadt vier geistliche Reichsstände und eine Vielzahl von Klöstern und Stiften, die aufgrund ihrer Immunität der Bürgergemeinde nicht zugehörten. Dazu

kam eine Reihe von Gebäuden, welche im Lehensbesitz auswärtiger Fürsten standen. Das waren etwa die ehemalige Residenz des bayerischen Herzogs und verschiedene Freihöfe von benachbarten Bischöfen, die in früheren Zeiten als Abstiegsquartiere genutzt worden waren. Das Ergebnis dieser Zusammenballung verschiedener Herrschaften war ein Konglomerat kompliziertester Rechtsverhältnisse, das in dieser Form im Reich seinesgleichen suchte. Ständige Querelen und Streitigkeiten, besonders zwischen den rivalisierenden Gruppen des Klerus und der Bürgerschaft, waren die Folge. Vor allem an der Steuerfreiheit des geistlichen Standes und seiner Freiheit vom weltlichen Gerichtszwang entzündete sich der Unmut der einfachen Bürger im aufkommenden Zeitalter der Reformation. Da natürlich keine der Parteien etwas von ihren überkommenen Rechten aufgeben wollte, zogen sich die Auseinandersetzungen über einen langen Zeitraum hin.

Eine genaue und umfassende Darstellung der Jurisdiktionsstreitigkeiten wäre im Rahmen einer kleineren Arbeit wie dieser niemals zu schaffen. Daher soll hier anhand von einigen ausgewählten Streitobjekten der Konflikt so skizziert werden, wie er sich

zwischen den beiden Hauptkontrahenten Bischof und Rat gezeigt hat.

Den Ausgangspunkt für die Untersuchung bildet ein Ereignis, das Anfang Mai 1525 in der Barfüßerkirche – heute Minoritenkirche – stattgefunden hat. Der Rat der Stadt ließ, eine zeitweilige Abwesenheit des Bischofs nutzend, den gesamten Regensburger Klerus in der Kirche versammeln. Den mehr oder weniger wehrlosen Geistlichen wurde ein Abkommen abgepreßt, in dem sie die Übernahme sämtlicher bürgerlicher Pflichten akzeptierten. Sie wurden damit kurzerhand in die Stadtgemeinde eingegliedert. Das Ereignis als solches war zum damaligen Zeitpunkt nicht ungewöhnlich. In den meisten oberdeutschen Reichsstädten spielten sich gegen Mitte der 20er Jahre des 16. Jahrhunderts ähnliche Dinge ab. Kirchenpolitische Maßnahmen im Zuge der Reformation, sozialrevolutionäre Umtriebe oder auch nur wirtschaftliche Überlegungen konnten dafür den Anlaß bilden.

Die Verpflichtung der Geistlichen durch den Rat blieb natürlich nicht folgenlos. Der Bischof war nicht geneigt, die starke Beschneidung seiner Rechte kampflos hinzunehmen. Der Angehörige des pfälzisch-wittelsbachischen Hauses machte von seinen weitreichenden Verbindungen Gebrauch und konnte schließlich nach dreijährigem

Ringen die Rücknahme des Pflichtverhältnisses durchsetzen.

Eine Bewertung der Regensburger Vorgänge erscheint insgesamt schwierig. Die Ereignisse von 1525/28 sind eines der vielen Themen zur Regensburger Stadtgeschichte des 16. Jahrhunderts, die in der Forschung bislang unberücksichtigt geblieben sind. Es ist das Ziel dieser Studie, den Verlauf der Ereignisse möglichst genau nachzuzeichnen und verschiedene Interpretationsmöglichkeiten zu eröffnen. Dazu muß natürlich auch ein Blick auf die etwaigen Motive und Hintergründe Eingang in die Darstellung finden. Nicht unberücksichtigt bleiben dürfen ebenfalls die Interessen der auswärtigen Mächte, insbesondere die des bairischen Herzogtums und die des Reiches.

Mit Abschluß des Vertrages von 1528 waren die Streitigkeiten zwischen Bischof und Rat natürlich nicht ausgeräumt. Vor allem mit der Einführung der lutherischen Lehre in der Reichsstadt 1542 verschärften sich die Differenzen zwischen Klerus und

Bürgern nachhaltig.

Der zweite Teil dieser Arbeit versucht eine grobe Skizze der weiteren jurisdiktionellen Differenzen zu erstellen, die nun vor dem Hintergrund der Reformation eine neue Qualität bekamen. Da das Quellenmaterial mit Fortgang des 16. Jahrhunderts immer umfangreicher wird, erscheint diese Aufgabe im Rahmen einer kleineren

Arbeit schwer lösbar. Die weitere Behandlung des Themas stützt sich daher auf einzelne Aspekte, welche das Geschehen bis 1571 beispielhaft aufzeigen sollen. Hierbei stehen die drei Regensburger Mendikantenklöster und das bischöfliche Propstgericht im Vordergrund: erstere, weil sie sich auf reichsstädtischem Boden befanden und daher ein bevorzugtes Angriffsziel des Rates für den Aufbau seines Konsistoriums bildeten; letzteres, weil es als Hochgericht des ehemaligen Stadtherrn dem Rat bei der Ausbreitung seines Gerichtszwanges über das gesamte Gebiet der Reichsstadt im Wege stand. Beide Streitobjekte betrafen die Jurisdiktion des Bischofs unmittelbar und wurden von diesem zäh verteidigt.

Den Schlußpunkt der Darstellung bilden die Verhandlungen und der Abschluß des Augsburger Vertrages von 1571. Darin wurden die gegenseitigen Ansprüche von Bischof und Rat miteinander verglichen. Mit dem Vertrag hatte man den Versuch unternommen, die ständigen Streitereien um die Jurisdiktionsgewalt in der Stadt endgültig auszuräumen. Das Jahr 1571 bildete somit den vorläufigen Abschluß der vielschichtigen Kontroversen um Rechtspositionen in der Stadt, wenngleich die Auseinandersetzungen zwischen Klerus und Bürgerschaft im konfessionell gespaltenen Regensburg damit noch lange nicht an ihr Ende gelangt waren.

#### 2. Die wirtschaftliche und politische Lage Regensburgs Ende des 15. und Anfang des 16. Jahrhunderts

Die vielfältigen Krisenerscheinungen des 16. Jahrhunderts waren in den Regensburger Verhältnissen fast durchwegs präsent. Die Verarmung der Reichsstadt während des 15. Jahrhunderts 1 hatte bereits 1486 zu ihrer Unterwerfung unter bairische Landeshoheit geführt2. Die vielversprechenden Ansätze zur Sanierung der maroden Finanzlage durch Herzog Albrecht IV. wurden 1492 abrupt zunichtegemacht, als die Stadt auf kaiserlichen Druck hin an das Reich zurückgegeben werden mußte. Zudem hatte man zu akzeptieren, daß ein vom Kaiser bestellter Reichshauptmann fortan die Oberaufsicht über die Geschäfte der Stadt führen sollte<sup>3</sup>. Alle Gegenwehr von seiten des Rates verfehlte ihre Wirkung. 1499 wurde Sigmund von Rohrbach als erster Reichshauptmann installiert. In den Regimentsordnungen von 1500 und 1514 wurde dann das Amt verfassungsmäßig festgeschrieben. Regensburg hatte damit seinen Status als Freistadt verloren und war zur gewöhnlichen Reichsstadt geworden. Als nach dem Tod Rohrbachs 1511 das Amt neu besetzt werden sollte, regte sich erheblicher Widerstand in den Reihen der Bürger. Es war nicht zuletzt die Besoldung des kaiserlichen Amtsträgers, über die viele von ihnen erbost waren. 400 fl. hatte die Stadt jährlich dafür aufzubringen. Angesichts der leeren Stadtkassen war dies eine lästige Ausgabe. Obendrein wurde sie als unnötig erachtet, da man das Amt des Hauptmanns grundsätzlich ablehnte. Die Erbitterung richtete sich schnell gegen den Rat, den man dafür verantwortlich machte, daß der Kaiser seinen Hauptmann nicht abzog. Die Auseinandersetzungen wurden immer schärfer und führten zu einem nahezu totalen Verlust der Autorität der städtischen Verfassungsorgane. Regensburg wurde von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu den Gründen für den wirtschaftlichen Niedergang der Reichsstadt vgl. Blaich, Wirtschaft und Gesellschaft, S. 92 f. Schönfeld, Fernhandel des Mittelalters, S. 47 f. Ziegler, Regensburg am Ende des Mittelalters, S. 75–78.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. P. Schmid, Regensburg zwischen Bayern und Reich, S. 140.
 <sup>3</sup> Vgl. Kropac/Botzem, Verfassung und Verwaltung, S. 100f.

zweijährigen revolutionären Unruhen überzogen<sup>4</sup>, in deren Verlauf viele Bürger das Leben lassen mußten. Erst 1513 konnte die Lage wieder beruhigt werden. Eine kaiserliche Kommission führte 1514 ein strenges Strafgericht über die ausfindig gemachten Unruhestifter und übergab einige von ihnen dem Henker. Unter ihnen befand sich auch der berühmte Dombaumeister Wolfgang Roritzer, dessen Hinrichtung wohl als Abschreckung dienen sollte. Der neue Reichshauptmann war unterdessen Ritter

Thomas Fuchs von Schneeberg geworden.

Die wirtschaftliche Not wurde durch die veränderten politischen Verhältnisse nicht gebessert und suchte sich nun ein neues Ventil. Schon seit Mitte des 15. Jahrhunderts wurden die Juden immer mehr zur Zielscheibe bürgerlicher Aggression. Vor allem Handwerker, die große Schulden bei jüdischen Geldverleihern hatten und Zinsen dafür zahlen mußten, machten die Iuden für ihre finanzielle Misere verantwortlich. Die antijüdische Stimmung schaukelte sich weiter auf: es kam zu Ritualmordbeschuldigungen<sup>5</sup>, und die Forderung wurde laut, die Juden der Stadt zu verweisen. Auch der Klerus beteiligte sich eifrig daran, 1512 erließ Administrator Johann III. ein Diözesanmandat gegen das wucherische Zinsnehmen und ernannte 1516 Dr. Balthasar Hubmeier zum Domprediger, der nun mit äußerstem Fanatismus Stimmung gegen die Regensburger Juden machte<sup>6</sup>. Hubmeiers Anstrengungen führten schließlich zum Ziel. Nach dem Tod ihres kaiserlichen Schutzherrn Maximilian I. wurden die Juden der Stadt verwiesen. Man nutzte die kurze Zeit des Interregnums, um vollendete Tatsachen zu schaffen. Doch die Hoffnungen so vieler auf Besserung der wirtschaftlichen Situation in der Stadt erfüllten sich dadurch natürlich nicht. Zunächst mußte man sich mit dem Kaiser verständigen, da dieser als Empfänger der Judensteuer durch das Vorgehen der Regensburger empfindlich in seinen Einnahmen beschnitten wurde. Schon kurz nach der Wahl Karls V. ließ ihn der Rat um Verständnis für die Austreibung bitten, Durch Vermittlung von Pfalzgraf Friedrich, des Bruders des Regensburger Administrators, konnte der Rat noch 1519 die Anerkennung des Status quo erreichen. Im Gegenzug mußte sie sich allerdings verpflichten, die Verbindlichkeiten der Juden von 4100 fl. rh. zu übernehmen. Darüberhinaus mußte sich die Stadt 1521 bereit erklären, künftig selbst die jährliche Judensteuer an den Kaiser zu entrichten<sup>7</sup>. Durch die Austreibung 1519 waren so zwar viele Bürger mit einem Mal ihre Schulden los geworden, doch an den allgemeinen strukturellen Ursachen für die wirtschaftliche Schieflage änderte sich dadurch nichts. Für das städtische Gemeinwesen erwies sich die Aktion wegen der hohen Zahlungen an den Kaiser als kontraproduktiv.

Zunächst stützte man aber alle Hoffnungen in der Stadt auf die Wallfahrt zur Schönen Maria. Diese war aus einem angeblichen Wunder bei den Abbrucharbeiten der ehemaligen Synagoge erwachsen. Ein Steinmetzmeister war nach einem Sturz vom Gewölbe für tot gehalten und nach Hause getragen worden. Als er schon am nächsten Tag wieder auf der Baustelle erschien, verbreitete sich die Nachricht darüber wie ein Lauffeuer. In aller Eile zimmerte man eine kleine Holzkapelle auf den vorgeblichen Gnadenort, und Hubmeier mühte sich, die schnell aufkeimende Wallfahrt nach Kräften zu fördern. Binnen kürzester Zeit wurde Regensburg zum gefragtesten deutschen Pilgerziel des ausgehenden Mittelalters<sup>8</sup>. Allein in drei Jahren wurden an der neuen

<sup>5</sup> Vgl. Schott, Geschichte der jüdischen Gemeinde, S. 253.

<sup>7</sup> Vgl. H. Schmid, ,Freistadt', S. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Gemeiner, Chronik IV, S.186ff. Gumpelzhaimer, Regensburgs Geschichte, S. 628ff.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Hausberger, Leidliches Auskommen, S. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die Nachricht darüber, daß dem Steinmetz die Gottesmutter erschienen sei, ist eine

Kapelle mehr als 25.000 Messen gelesen. Die Wallfahrt war eine willkommene neue Einnahmequelle und wurde sogleich zum Streitobjekt zwischen Bischof und Stadt. Auch hier sollten sich letztendlich die Hoffnungen keiner Partei erfüllen. Zwar wurden beider Ansprüche noch 1522 auf Vermittlung der bairischen Herzöge verglichen<sup>9</sup>, doch machte das schnelle Abflauen der Wallfahrt und ihr definitives Ende 1525 alle Träume von großen finanziellen Einnahmen zunichte. Die Reformation hatte schon zu weit um sich gegriffen und auch in Regensburg bereits tiefe Wurzeln geschlagen. Wie in vielen anderen Städten rückte nun die Geistlichkeit ins Zentrum der Kritik. Der unstandesgemäße Lebenswandel vieler Geistlicher wurde allseits beklagt <sup>10</sup>, und immer lauter wurde die Forderung, den privilegierten Stand angesichts der drückenden Notlage endlich an den Kosten für das Gemeinwesen zu beteiligen.

Es waren schwere Zeiten für die Stadt. 1520 forderte eine Pestepidemie nach Aus-

kunft eines Chronisten mehr als 3.000 Opfer unter der Bevölkerung 11.

Eine weitere, für die Befindlichkeit der Regensburger Bürger nicht zu unterschätzende Gefahr drohte von Osten. Die Türken drängten seit der Eroberung Konstantinopels immer weiter vor in die christlichen Staaten des Abendlandes. Mit der Schlacht von Mohács 1526 weiteten sie ihren Machtbereich tief nach Ungarn hinein aus <sup>12</sup>. Ihr nächstes Ziel war Wien. Dahinter war Regensburg als erste Reichsstadt donauaufwärts von großer strategischer Bedeutung. Es wurden bereits Pläne diskutiert, die Stadt zur Reichsfestung auszubauen, und allerorts erhob man Sondersteuern zur Türkenhilfe.

Die sozialen Unruhen des Bauernkrieges erreichten schließlich 1525 ihren Kulminationspunkt. Das Gebiet des bairischen Herzogtums und Stadt und Hochstift Regensburg blieben zwar von den Auseinandersetzungen verschont, doch griffen die im Hochstift Eichstätt ausgebrochenen Unruhen auch auf die westlichen Teile der Kuroberpfalz über <sup>13</sup>. Im Obermässinger Bauernhaufen waren auch zahlreiche pfälzische Untertanen. Es war die Aufgabe von Pfalzgraf Friedrich, als Statthalter der Oberpfalz die Erhebung niederzuschlagen. Sein Bruder Johann, der das benachbarte Hochstift Regensburg als Administrator verwaltete, erklärte sich bereit, ihm dabei zu helfen. Johanns Abwesenheit gab dem Rat der Stadt Gelegenheit, gegen die Privilegierung des Klerus anzugehen, die man von bürgerlicher Seite immer weniger hinzunehmen gewillt war.

# 3. Die Eingliederung des Regensburger Klerus in die Bürgergemeinde 1525

# 3.1 Problemstellung

Die vielfache Privilegierung des geistlichen Standes, insbesondere seine Steuerfreiheit rief angesichts der Krisenstimmung des anbrechenden Reformationszeitalters immer größeren Unmut hervor. Das privilegium immunitatis war seit Konstantin dem

spätere Hinzufügung. Zum Verlauf der Wallfahrt vgl. Strahl, Wallfahrt zur Schönen Maria, S.59ff.

Vgl. Gemeiner (wie Anm. 4) S. 460. Hausberger (wie Anm. 6) S. 92.

<sup>10</sup> Zum Zustand des Regensburger Klerus im 16. Jahrhundert vgl. Duhr, Ungedruckte Briefe,

S. 601 ff. Schellhaß, Ninguarda, S. 141 ff.

Widmann Chronik, S. 35. Die Zahl ist viel zu hoch gegriffen, zumal die Seuche in der gängigen Literatur, wenn überhaupt, nur marginale Erwähnung findet. Vgl. Gemeiner, Chronik, S. 385 f.

<sup>12</sup> Vgl. Rabe, Reich und Glaubensspaltung, S. 204.

<sup>13</sup> Vgl. Spindler III, 3, S. 85 f.

Großen im römischen Recht verankert und durch das päpstliche Dekretalenrecht erweitert worden. Es sicherte den Geistlichen die Befreiung von allgemeinen Pflichten und Dienstleistungen, da man diese als unvereinbar mit der Würde des geistlichen Standes betrachtete 14. Darunter fielen nach allgemeiner Auffassung die Steuerveranlagung und die Ableistung von Kriegsdienst. Amtsführung und Lebenswandel der Kleriker wurden aber in den allermeisten Fällen den Maßgaben bei weitem nicht mehr gerecht. So verstand man gerade in den Städten immer weniger, warum dieser große Teil der Bevölkerung nicht an den gemeinschaftlich zu tragenden Lasten beteiligt werden sollte. Darüberhinaus schadeten die Geistlichen noch der Allgemeinheit, indem sie aufgrund ihrer Steuerfreiheit Bier und Wein aus eigenen Brauereien und Weingütern zu weit günstigeren Preisen anbieten konnten als die Bürger, die darauf Ungeld zahlen mußten. Die Städte hatten vom allgemeinen Steueraufkommen ihre öffentlichen Aufgaben zu bestreiten, die im wesentlichen in der Bereitstellung der notwendigen Infrastruktur und im Bau der Verteidigungsanlagen bestand. Es mußten Straßen, Wege, Brücken und Stege angelegt, Brunnen gebohrt und der Mauerkranz mit allen Wehrtürmen und Toren unterhalten werden. Der Klerus profitierte von allen diesen Vorteilen städtischen Lebens, ohne sich an den hohen Kosten dafür beteiligen zu müssen. Auf diese Weise wurden den Städten erhebliche Vermögenswerte entzogen.

Gegen die ureigenen Interessen der Städte verstieß auch das privilegium fori. Die Geistlichen konnten durch dieses Vorrecht in Straf- und Zivilsachen von keinem weltlichen Gericht belangt werden. Wollte ein Bürger einen Kleriker verklagen, mußte er sein Recht vor einem kirchlichen Richter suchen. Auch dieses Privileg bestand bereits seit der Spätantike und wurde im Laufe des Mittelalters immer weiter ausgedehnt 15. Es war hier für die Bürger ebenso schwer einzusehen, daß eine beträchtliche Anzahl an Einwohnern von der städtischen Obrigkeit grundsätzlich nicht belangt werden konnte und niemals von Ratsverordnungen betroffen wurde 16. Da die Geistlichkeit diese Vorrechte auch noch auf ihre familia und auf die Inwohner geistlicher Häuser ausdehnte, fühlten sich viele Städte über die Grenze ihrer Belastbarkeit beansprucht. Der sich abzeichnende Konflikt war nicht neu. Die Steuerfreiheit der Geistlichen durch das privilegium immunitatis war immer umstritten geblieben 17. So unternahmen bereits während des Mittelalters viele Städte den Versuch, die Geistlichkeit in die Stadtgemeinde zu integrieren. Ziel war es meist, den Klerus zur Annahme des Bürgerrechts zu bewegen. Teilerfolge auf diesem Weg waren die Kontrolle über die Pfründen an den Kirchen und die Wahl der Pfarrer. Deshalb drängten viele Städte dazu, die wichtigen Stellen an den Stadtkirchen mit Bürgerssöhnen zu besetzen 18.

Es war für Kleriker grundsätzlich möglich, den Bürgereid zu leisten. Jedenfalls gab es keine Bestimmung im Kirchenrecht, die ihnen das verboten hätte. Doch die Verpflichtungen, die sich daraus ergaben, standen in krassem Gegensatz zu ihren geistlichen Privilegien <sup>19</sup>. Die Geistlichen hatten natürlich auch nicht das geringste Interesse, ihre Steuerfreiheit aufzugeben, Kriegsdienst zu leisten und sich der städtischen Iurisdiktion zu unterwerfen.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Handwörterbuch Rechtsgeschichte 2, S. 877.

<sup>15</sup> Vgl. ebd. S. 876 f.

<sup>16</sup> Vgl. Moeller, Kleriker als Bürger, S. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vgl. Handwörterbuch Rechtsgeschichte 2, S. 877.

<sup>18</sup> Vgl. Moeller (wie Anm. 16) S. 198.

<sup>19</sup> Vgl. ebd. S. 200.

Mitte der 20er Jahre des 16. Jahrhunderts gewannen die Auseinandersetzungen zwischen Bürgern und Geistlichen eine neue Qualität. Die zahlreichen Bürgerannahmen von Klerikern im Frühjahr 1525 wirken wie eine seit langem geplante konzertierte Aktion der größeren Städte des Reiches. Tatsächlich aber sind es verschiedene Motive, die in den einzelnen Städten zu diesem Ergebnis geführt haben. Im Vordergrund stehen oft sozialrevolutionäre Beweggründe<sup>20</sup>, die durch den Bauernkrieg ausgelöst wurden. Daneben lassen sich aber auch schon reformatorische Maßnahmen und natürlich allgemein politische und wirtschaftliche Hintergründe ausmachen. Es ist naheliegend, eine Verschränkung mehrerer Zielrichtungen anzunehmen, welche die Städte mit der Aufnahme ihrer Geistlichkeit ins Bürgerrecht verfolgt haben. Ganz ohne Zwang scheint es dabei nirgends abgelaufen zu sein, bedeutete die Verbürgerlichung des Klerus doch einen erheblichen Einschnitt in die mittelalterliche Verfassung und war mit weitreichenden Nachteilen für die betroffenen Geistlichen verbunden.

### 3.2 Die Vorbereitungen

Die Befreiung der Geistlichen von den städtischen Lasten war angesichts der angespannten Finanzlage Regensburgs in den Augen der meisten Bürger nicht länger tragbar. Es befanden sich innerhalb der Ringmauern und des Burgfriedens der Stadt nicht weniger als vier Reichsstifte, sieben Freihöfe auswärtiger Bischöfe, mehrere Höfe benachbarter Klöster und weitere zwölf Klöster und Stifte, die alle dem unmittelbaren Zugriff des Rates entzogen waren. Dazu kamen noch Baulichkeiten und Plätze, die sich im Besitz des bairischen Herzogs befanden und faktisch unter dessen Landeshoheit standen. Umstritten waren ferner Zinshäuser, die zum Lehens- und Pfründenbestand der Klöster und Stifte gehörten<sup>21</sup>. Damit wird deutlich, daß der Stadt durch den Steuerausfall hier große Vermögenswerte verloren gingen. Gemeiner berichtet, der Rat habe wegen der großen Schuldenlast schon vor 1525 den Klerus um Beisteuerung und bürgerliches Mitleiden gebeten<sup>22</sup>. Tatsächlich erstellte Johann Hiltner<sup>23</sup> 1523 noch vor seinem Amtsantritt als städtischer Ratskonsulent ein Gutachten, in dem er die Möglichkeit, einen evangelischen Prediger in die Stadt zu bringen, darlegte. Er empfahl darin nachdrücklich, die Geistlichen zur Steuer zu veranlagen<sup>24</sup>. Das Vorhaben scheint schon lange vor seiner Ausführung diskutiert und vorbereitet worden zu sein. Mehrere Ratsherrn wollten das Anliegen sogar vor das Reichsregiment bringen. Diese Idee wurde allerdings nicht weiter verfolgt 25. Es wäre auch äußerst unwahrscheinlich gewesen, von dieser Seite Hilfe zu erhalten. Statt dessen schickte der Rat am 12. März eines seiner Mitglieder namens Georg Schmidner zu Thomas Fuchs, dem

4

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. ebd. S. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Eine Übersicht über die Besitzverhältnisse in den Jahren 1805/06 in Regensburg findet sich in dem erst kürzlich erschienenen Heft 60 der Historischen Atlanten von Bayern: A. Schmid, Regensburg, S. 259–438.

Vgl. Gemeiner, Kirchenreformation, S. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Dr. iur. utr. Johann Hiltner stand seit 1523 im Dienst der Reichsstadt. Der junge Jurist war evangelisch gesinnt und kam auf Vermittlung von Reichshauptmann Fuchs von Bamberg nach Regensburg. Als Ratskonsulent war er der erste juristische Berater des Rates und der Leiter der städtischen Kanzlei. Er wurde zum eigentlichen Reformator der Reichsstadt. Zu Hiltner allg. vgl. Schlichting, Dr. Johann Hiltner, S. 455–472. Trenkle, Beiträge und Würdigung, S. 1–14 (Teil 1); S. 33–52 (Teil 2).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. Gemeiner (wie Anm. 4) S. 534, Anm. 985.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Vgl. ebd. S. 535.

Reichshauptmann, nach Eßlingen, der beim dort arbeitenden Reichsregiment weilte. Er stand über den anderen städtischen Institutionen und war damit die politisch maßgebliche Instanz in Regensburg. Es gehörte auch zu seinen Aufgaben, die Interessen der Stadt gegenüber anderen feudalen Gewalten zu vertreten<sup>26</sup>. Reichshauptmann Thomas Fuchs mußte also informiert werden, wenn der Rat mit seinem Vorhaben halbwegs Erfolg haben wollte. Schmidner erhielt schließlich die benötigte Rückversicherung durch den Hauptmann<sup>27</sup>. Der Plan des Rates zur Aufhebung der geistlichen Vorrechte konnte nun ausgeführt werden.

Währenddessen wurde von den evangelisch gesinnten Bürgern Regensburgs der Verlauf des in Nürnberg vom 3. bis 14. April stattfindenden Religionsgespräches aufmerksam verfolgt. Da erneut die Forderung nach einem evangelischen Prediger laut wurde, trat unter dem Vorsitz des Kammerers Hans Portner der Ausschuß der Gemeinde zusammen, um diesbezüglich einen Vorschlag zu erarbeiten <sup>28</sup>. Portner war

einer der Protagonisten der lutherischen Bewegung in Regensburg.

Man griff letzlich den Vorschlag Hiltners wieder auf, den dieser bereits 1523 in einem Gutachten gemacht hatte. Ein gelehrter lutherischer Geistlicher sollte in der Kutte der Minderbrüder das reine Evangelium lehren. Man wollte ihn im Barfüßer-kloster 29 unterbringen, dessen Übergabe an die Stadt gerade mit dem Konvent verhandelt wurde. Dort sollte der Prediger in aller Zurückgezogenheit leben und dem Rat tunlichst aus dem Weg gehen. Seine Aufgabe wäre es dann gewesen, maßvolle Predigten zu halten und auf diesem Wege dem Evangelium eine gute Grundlage zu verschaffen, ohne viel Aufsehen zu erregen. Wenn eines Tages die zuständigen kirchlichen Stellen auf ihn aufmerksam würden, hätte er im Volk schon eine solche Popularität erlangt, daß man ihn bei drohenden Disziplinierungsmaßnahmen unter den Schutz des Rates hätte stellen können. So hätte die Stadt dann dauerhaft einen evangelischen Prediger in ihre Mauern bekommen 30.

Weil es aber in der Stadt keinen derartigen Prediger gab, unterbreitete der Ausschuß den Vorschlag, Dr. Hiltner nach Wittenberg zu schicken, um beim Kurfürsten von Sachsen und bei Luther um einen geeigneten Barfüßermönch nachzusuchen. Am 16. April 1525 fertigte der Rat das Beglaubigungsschreiben für seinen Syndicus aus, in dem der Zweck seiner Reise allerdings nicht genannt wird 31. Am darauffolgenden Tag reiste Hiltner ab. Es wäre nun naheliegend, eine Verbindung zu vermuten, welche sich zwischen den Vorbereitungen, die Privilegien des Klerus aufzuheben und einen evangelischen Prediger in die Stadt zu bekommen, bestanden habe. Das würde den Plan einer Einführung der Reformation durch den Rat etwa nach dem Vorbild Nürnbergs suggerieren. Eine derartige Zielrichtung des Rates hinter den Vorfällen von 1525 ist bislang aber nicht nachweisbar. Die Einführung der Reformation zu diesem Zeitpunkt bei einer geschätzten Zahl von 100–150 Anhängern der lutherischen Lehre 32 wäre auch äußerst unwahrscheinlich gewesen.

<sup>26</sup> Vgl. H. Schmid (wie Anm. 7) S. 66.

<sup>28</sup> Vgl. ebd. S. 148.

<sup>30</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 130. Siehe auch: Schlichting, Luthers Vermächtnis, S. 55.

<sup>31</sup> Vgl. ebd. S. 149 f.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. Theobald, Reformationsgeschichte I, S. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Das "Barfüßerkloster" ist heute als "Minoritenkloster" bekannt. Die Bettelmönche dieses Ordens erhielten im Laufe der Zeit immer wieder neue Bezeichnungen: Barfüßer, Minderbrüder, Minoriten, Franziskaner. Um Irritationen zu vermeiden, sollen sie hier wie in den Quellen des 16. Jahrhunderts "Barfüßer" genannt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Vgl. Volkert, Entstehung des reichsstädtischen Kirchenregiments, S. 35.

Die Mission Hiltners von April bis Mai 1525 muß wohl als Versuch gewertet werden, der neuen Lehre überhaupt eine Basis in Regensburg zu verschaffen. Ob die Verbürgerlichung der Geistlichen damals schon als notwendiger Schritt dazu betrachtet wurde, sei dahingestellt<sup>33</sup>. Laut Theobald wurde jedenfalls mit der gleichermaßen wichtigen Reise zum Reichshauptmann nach Eßlingen Schmidner und nicht Hiltner betraut, weil jener angeblich nicht gänzlich vom Vorhaben des Rates überzeugt war <sup>34</sup>. Es bleibt verwunderlich, daß der wichtigste Jurist der Stadt nicht zugegen war <sup>35</sup>, als der Rat eine Maßnahme durchführte, welche die gesamte Stadtverfassung einschneidend verändern sollte. Auch der Brief Hiltners vom 18. April aus Amberg gibt keine Auskunft über die Rolle, die der Ratskonsulent bei den Vorbereitungen zu den Ereignissen von 1525 spielte <sup>36</sup>.

Aber wenden wir unseren Blick zu den Vorgängen selbst.

### 3.3 Der Handstreich des Rates zur Verpflichtung der Geistlichkeit im Mai 1525

Der Rat hatte beschlossen, das seit langem ins Auge gefaßte Vorhaben nun durchzuführen. Die Ratsherrn versprachen sich untereinander bei einem Eid, daß sie zusammenstehen wollten <sup>37</sup>. Am 30. April 1525 wurde bei einem Wachtgeding anläßlich der Verkündung einer neuen Wach- und Feuerordnung bekanntgegeben, daß der Rat in den nächsten Tagen mit dem Klerus wegen einer Neuordnung bei der Verteilung der städtischen Lasten in Verhandlungen treten wolle <sup>38</sup>.

Am darauffolgenden Tag, dem 1. Mai, verließ der Administrator Johann III. mit 50 Reisigen die Stadt. Er hatte das bewaffnete Aufgebot zur Unterstützung seines älteren Bruders Pfalzgraf Friedrich, des Statthalters der Oberpfalz, zusammengestellt. Dieser zog gegen die Eichstätter Bauernhaufen, welche in den westlichen Teil der Kuroberpfalz eingefallen waren. Der Administrator hatte vor seinem Aufbruch den Klerus in den Schutz des Rates befohlen<sup>39</sup>. Die Ratsherrn gaben ihm das Schutzversprechen gern, war doch ihr Vorhaben, die Geistlichen in die bürgerliche Pflicht zu nehmen

Vgl. Ziegler, St. Emmeram, S. 56.
 Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 152.

<sup>35</sup> Hiltner kann Luther erst frühestens am 6. Mai in Wittenberg getroffen haben, nachdem dieser von einer Reise wegen der Bauernunruhen zurückgekehrt war. Wahrscheinlich blieb er noch bis zu den Bestattungsfeierlichkeiten für den gerade verstorbenen Kurfürsten Friedrich am 11. Mai. In Regensburg waren zu diesem Zeitpunkt die wichtigsten Maßnahmen zur Verbürger-

lichung des Klerus bereits abgeschlossen. Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Hiltner unterrichtet in diesem Brief den Rat von chaotisch ablaufenden Vorgängen in Bamberg. Vom 11. bis 16. April 1525 forderten tausende von Aufständischen in der Bischofsstadt die freie Verkündung des Evangeliums und die Aufhebung der Privilegierung des geistlichen Standes. Die gefreiten Inwohner der Stadt (Adelige und Geistliche) mußten den Bürgereid leisten. Diese Informationen waren dem Rat bei seinen Vorbereitungen, die Regensburger Geistlichkeit in die bürgerliche Pflicht zu nehmen, also durchaus präsent. Hiltners persönliche Beteiligung an dem Vorhaben geht daraus aber nicht hervor. Aus dem vielfach zitierten Briefschluß ist nur seine große reformatorische Neigung erkennbar: "Das zeige ich euch an, damit ihr jetzt auf nichts anderes denkt als darauf, wie ihr allenthalben Gottes Ehre fördert. Gott wird selbst Mittel und Wege anderswoher verfügen, dadurch uns allen geholfen wird besser, denn wir es immer könnten bedenken. Wenn ich wieder heimkomme, will ich mehr von der Sache handeln. Laßt uns allein Gott loben und ihm vertrauen." Theobald (wie Anm. 27) S. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Vgl. Gemeiner (wie Anm. 4) S. 535, Anm. 985.

<sup>38</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 152.

<sup>39</sup> Vgl. ebd. S. 153.

auch mit Schutz und Schirm durch die Stadt verbunden. Ob der Administrator sich allerdings der Konsequenzen bewußt war, die dieses Schutzversprechen forderte, ist zu bezweifeln. Wahrscheinlich war die am Vortag auf dem Wachtgeding gemachte

Ankündigung noch nicht zu ihm durchgedrungen <sup>40</sup>.

Am nächsten Tag setzten Kammerer und Rat ihr Vorhaben in die Tat um <sup>41</sup>. Sie ließen am Vormittag die Tore verrammeln und die Türme besetzen. Die Geschütze darauf wurden in die Stadt gerichtet und den Torwächtern befohlen, weder die Geistlichen selbst, noch die ihnen zugehörigen Bediensteten hinauszulassen <sup>42</sup>. Am Nachmittag begab sich eine Gesandtschaft des Rates in Begleitung von je zwei Söldnern und zwei Stadtknechten zu Domdekan Dr. Caspar von Gumppenberg und bat ihn, die gesamte Geistlichkeit am nächsten Tag um ein Uhr mittags in der Barfüßerkirche zu versammeln. Gumppenberg lehnte die Bitte rundweg ab, da es nicht in seiner Kompetenz stand, eine Versammlung des Gesamtklerus der Stadt einzuberufen. Er verwies darauf, daß dies nur dem Bischof oder dessen Vikar zustehe; er erklärte sich aber bereit, die Nachricht an das Domkapitel weiterzugeben <sup>43</sup>. Die Gesandtschaft mußte sich wohl mit dieser Antwort zufriedengeben. Jedenfalls gingen nun Georg Schmidtner und Hans Thumner vom Inneren Rat, Jörg Obst und Paul Huter vom Äußeren Rat sowie Ulrich Pugkman und Augustin Schneider vom Ausschuß mit den sie begleitenden Knechten selbst zu allen geistlichen Obrigkeiten. Sie luden diese zusammen

<sup>40</sup> Vgl. ebd. S. 153. Theobald ist der Meinung, daß es den Geistlichen durchaus klar war, was man gegen sie vorhatte. Johann III. habe aber das Schicksal seines Klerus vom Ausgang des Bauernkrieges abhängig gemacht. Deshalb sei es auch sein vordringliches Anliegen gewesen, den Aufstand niederzuwerfen. Danach wären alle gegen die Geistlichen getroffenen Maßnahmen wieder rückgängig zu machen. Daß dem Bauernkrieg bei den Ereignissen von 1525 ein derart großer Stellenwert zugemessen wurde, ist aus den Quellen so nicht feststellbar. Vielmehr erscheint diese These Theobalds in die Tradition reichsstädtisch-protestantischer Geschichtsschreibung zu fallen, die das etwas unüberlegte und überstürzte Handeln des Rates im Nachhinein durch die übergroße Gefahr von außen zu kaschieren sucht.

<sup>41</sup> Für die nun folgenden Ereignisse vom Mai 1525 wurden drei zeitgenössische Berichte eingesehen. Der bereits o.a. Leonhard Widmann und der Emmeramer Mönch Christoph Hoffmann (Ostrofrancus) waren beide Zeitzeugen und am Geschehen unmittelbar beteiligt. Hoffmann berichtet von dem Geschehen detailliert in seiner Historia Episcoporum Ratisbonensium. Außerdem findet sich in HStA RHL 111 noch ein juristisches Gutachten, das die Vorgänge für die Verhandlungen 1528 im Nachhinein schildert und beurteilt. Nach den Angaben Theobalds existiert noch ein vierter Bericht im Nachlaß Gemeiners. Die Ausführungen von Laurentius Hochwart sind nicht weiterführend, da der Autor erst 1530 nach Regensburg kam und die Ereignisse aus zweiter Hand berichtet. Wenn man seinen Text genauer betrachtet, erkennt man, daß er weitgehend von Ostrofrancus abgeschrieben hat. Vgl. Laurentius Hochwart: Catalogus Episcoporum Ratisbonensium. In: Andreas Felix Oefele: Rerum Boicarum Scriptores. Tomus I. Augsburg 1758, S. 148-242. Erwähnenswert ist noch, daß Weihbischof Peter Kraft in seinem Tagebuch kein Wort über das Geschehen verliert. Vielleicht saß die Nötigung duch den Rat bei ihm zu tief, als daß er darüber berichten mochte. Vgl. Karl Schottenloher: Tagebuchaufzeichnungen des Weihbischofs Peter Krafft. Von 1500-1530. In: Reformationsgeschichtliche Studien 37 (1920), S. 45 ff.

42 HStA RHL III.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> HStA RHL III. Der Generalvikar ist als Vertreter des Bischofs in der allgemeinen Verwaltung ebenfalls Ordinarius. Vgl. LThK <sup>3</sup>IV, S. 448 f. Der seit 1523 in Regensburg amtierende Generalvikar Sixtus von Preysing auf Kronwinkel war der Versammlung am 3. Mai ferngeblieben. Vgl. Ziegler (wie Anm. 33) S. 58. Wahrscheinlich weilte er schon tags zuvor außerhalb der Stadt, so daß er von den Gesandten nicht aufgesucht werden konnte.

mit den ihnen untergebenen Klerikern für den nächsten Tag zum angegebenen Zeitpunkt in die Barfüßerkirche. Die Verordneten legten großen Wert darauf, daß die Geistlichen alle ausnahmslos erscheinen sollten, da man ihnen von seiten des Rats etwas Wichtiges mitzuteilen habe. Die Prälatinnen und Prälaten akzeptierten und befahlen ihren Untergebenen, der Einladung zum angesetzten Termin zu folgen<sup>44</sup>.

Am nächsten Tag versammelten sich die Geistlichen zur festgesetzten Stunde im Chor der Barfüßerkirche. Oben im Gestühl nahmen die drei Äbtissinnen Platz, dann füllte der gesamte Klerus streng nach seiner Ordnung die rechte Seite des Chors <sup>45</sup>. Es fehlten lediglich die Nonnen der verklausurierten Klöster St. Klara und Heilig Kreuz. Die Frauen aus den drei Damenstiften setzten sich in die unteren Stühle des Kirchenschiffes. Hier saßen sie nun alle und warteten etwa eine Stunde lang auf das Erscheinen der Ratsherrn <sup>46</sup>. Dann betraten diese die Kirche. An ihrer Spitze der Kammerer Urban Trunckel, dann der Schultheiß Johannes Ofenbeck, zogen ebenso nach Rang geordnet erst Innerer Rat, dann Äußerer Rat und Ausschuß der Gemeinde vor zum Chor und nahmen auf der linken Seite den Geistlichen gegenüber Platz. Unter den von Ostrofrancus genannten Ratsherrn fehlt lediglich der Name Hans Portners <sup>47</sup>. Dies ist umso verwunderlicher, da ihn Widmann als die treibende Kraft innerhalb des Inneren Rates nennt, welche diesen erst dazu veranlaßt habe, gegen den Klerus vorzugehen <sup>48</sup>. Mit Portner und dem auf der Reise nach Wittenberg befindlichen Syndicus Hiltner fehlten also die beiden maßgeblichen Kräfte, welche die Reformation in Regensburg

46 Widmann, Chronik, S. 62.

<sup>48</sup> Widmann, Chronik, S.61. Schon in der Überschrift zu seinen Ausführungen macht er dort

deutlich, was er von der ganzen Sache hält: "Aber ein Frucht Hansen Portners."

<sup>44</sup> Widmann, Chronik, S. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Sowohl Widmann als auch Ostrofrancus verzeichnen die Namensliste: oben saßen also zunächst die beiden Reichsprälatinnen Barbara von Ahaim (Niedermünster) und Katharina von Redwitz (Obermünster) sowie die Äbtissin Anna von Egloffstein (St. Paul). Dann folgten Weihbischof Peter Kraft, die Äbte Ambrosius Münzer (St. Emmeram) und David Cumming (St. Jakob), Dompropst Christoph Welser und Domdekan Caspar von Gumppenberg, Dekan Lorenz Schad (Alte Kapelle) und Dekan Peter Rauscher (St. Johann). Es schlossen sich an der Kommendator der Johanniterniederlassung, der Prior Moritz Fürst vom Predigerkloster, der Prior der Augustinereremiten und der Guardian der Minderbrüder. Sie alle erschienen angeblich mit ihren vollständigen Konventen. Auch die übrigen Geistlichen nahmen geordnet nach ihrem Rang im Chor Platz. Der Kommendator des Deutschherrenhauses St. Ägid wird von keinem der beiden Chronisten genannt. Weiter haben sich bei beiden einige Fehler eingeschlichen, die bei Widmann schon von seinem Herausgeber Oefele korrigiert werden und auch in dieser Namensliste berichtigt sind. Dennoch nagen diese kleinen Mängel etwas an der Glaubwürdigkeit der beiden Zeitzeugen. Es ist zwar noch einzusehen, daß Östrofrancus als einfacher Mönch von St. Emmeram bei einer Anzahl von ca. 380 Geistlichen in der Stadt den Dekan der Alten Kapelle mit einem Domherrn vertauscht. Widmann jedoch sollte als Submissar der Alten Kapelle den Namen seines Dekanes wissen. Siehe Widmann, Chronik, S. 62. Ebenso Hoffmann, Historia Episcoporum, S. 571. Siehe auch Ries, Entwurf zu einem Generalschematismus.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Hoffmann, Historia Episcoporum, S.571. Nach Kammerer Trunckel und Schultheiß Ofenbeck nennt Ostrofrancus den bis auf Portner vollständigen Inneren Rat (geordnet nach Dienstalter): Hans Hirsdorfer, Sigismund Schwebel, Friedrich Stucks, Wolfgang Kitzthaler, Johannes Hetzer, Wilhelm Wielandt, Adam Kellner, Wolfgang Steurer, Johannes Weinzierl, Georg Schmidtner, Sebastian Baumgartner, Hans Thumner, Ambrosius Amman und Wolfgang Lyndbeck. Dazu kamen Stadtschreiber Reysolt sowie 24 Herren vom Äußeren Rat und die 40 Mitglieder des Gemeindeausschusses. Siehe auch StAR Historica II. Akt 9 und StAR I Ae2 29, S. 120.

auf den Weg zu bringen suchten. Ob sie sich etwa aus politischem Kalkül dezent im Hintergrund halten wollten oder ob sie mit dem Vorgehen des Rates nicht einverstanden waren, ist bislang aus den Quellen noch nicht zu beantworten. Die Abwesenheit

der beiden fällt jedenfalls auf.

Als man sich so gegenüber saß, erhob sich der Stadtschreiber Johannes Reysolt. Er stand in der Mitte des Chorgestühls vor den Herren des Inneren Rates. Reysolt begann eine lange, titulierende Anrede an die Adresse der Geistlichen und fragte, ob alle anwesend seien. Die Ratsherren schienen bereits einige Mitglieder des Klerus zu vermissen. Man entschuldigte daraufhin die Nonnen, welche aus Gründen der Klausur ferngeblieben waren. Die Barfüßer- und die Predigermönche erklärten sich jedoch bereit, sie als Anwälte zu vertreten. Das wurde akzeptiert 49. Dann wurde um Ruhe gebeten. Reysolt führte nun eine lange Klage über den Klerus. Die Geistlichen stünden seit langer Zeit in Schutz und Schirm der Stadt. Sie hätten aber noch nie einen Teil zum bürgerlichen Gemeinwesen beigetragen. Selbst als sie nach der Austreibung der Juden von der Bürgerschaft wegen der hohen Entschädigungsleistungen und Steuern um Hilfe gebeten worden waren, hätten sie keinen Beitrag geleistet. Da nun die Stadt aus verschiedenen Ursachen in Not geraten und die Bürger verarmt seien, fordere der Rat die Geistlichen dazu auf, gleichermaßen wie die Bürger die städtischen Lasten mitzutragen. Reysolt konkretisierte die Forderung auf die Veranlagung zu Ungeld, Steuer und Wacht sowie die Beteiligung an allen anderen bürgerlichen Lasten. Er gab zu erkennen, daß man von seiten des Rates die spontane Zustimmung des Klerus erwarte 50. Laut Widmann kam Reysolt in seiner Argumentation auch auf die Gefahren durch den Bauernkrieg zu sprechen<sup>51</sup>. Das erscheint naheliegend, da die Gegenleistung des Rates für die Beteiligung an den städtischen Lasten ein erneutes Schutzversprechen war.

Der Domdekan Dr. Gumppenberg gab darauf im Namen der Geistlichen zur Antwort, daß es ihnen nicht möglich sei, die Forderung ohne jede Bedenkzeit zu billigen, da die Frage jeden einzelnen von ihnen betreffe. Der Rat mußte den Wunsch Gumppenbergs akzeptieren. Er überließ den Geistlichen die Kirche und zog sich ins Refektorium des Klosters zurück. Der Klerus bildete in kurzer Zeit einen 45-köpfigen Ausschuß, dem neben den Oberen der Klöster und Stifte auch Vertreter der einfachen Geistlichen angehörten <sup>52</sup>. Die solchermaßen Verordneten gingen zur Beratung in die

Seitenkapelle des Chors. Sie hatten nur kurze Zeit zur Verfügung.

Die in der Kapelle ausgetauschten Argumente waren in erster Linie juristische <sup>53</sup>. Dompropst Welser gab an, daß er seine Propstei direkt vom Bischof erhalten habe und ohne dessen Einwilligung nichts daran ändern dürfe. Er erklärte auch, daß der Rat kein Recht dazu habe, irgendwelche Freiheiten vom Klerus einzufordern oder ihn zu unterwerfen.

Die Vertreter der Reichsstifte verwiesen auf ihre vielfältigen Exemtionen und Privilegien, die sie im Laufe der Jahrhunderte von Päpsten, Kaisern und Königen erhalten hatten. Ihr unmittelbares Verhältnis zu Kaiser und Reich war tatsächlich das gewich-

50 HStA RHL 111.

51 Widmann, Chronik, S. 63.

52 Hoffmann, Historia Episcoporum, S. 572.

<sup>49</sup> Widmann, Chronik, S. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Hoffmann, Historia Épiscoporum, S.572. Ostrofrancus war einer der vier Emmeramer Mönche, die neben Abt Amrosius in dem Ausschuß vertreten waren. Er ist der einzige Zeuge, der den Verlauf der Beratungen in der Kapelle schildert.

tigste Argument, das gegen die Forderung des Rates stand. Die Unterwerfung der Prä-

laten unter die städtische Obrigkeit verstieß gegen das Reichsrecht.

Die Prioren der Mendikantenklöster klagten über die wirtschaftliche Not ihrer Konvente. Mit der Einrichtung des städtischen Almosenkastens 1523 war ihnen eine wichtige Einnahmequelle weggefallen. Neben der überaus mageren Grundausstattung ihrer Klöster verfügten sie nur noch über die Mittel, die das Terminieren in den umliegenden Orten einbrachte. Sie erklärten sich schlichtweg außerstande, Steuern zu zahlen, da sie schon jetzt kaum genug für ihren Lebensunterhalt hatten.

Eine kleine aber doch interessante Ausnahme machten die Ausführungen von Abt Ambrosius Müntzer von St. Emmeram. Er war der einzige, der nicht nur rechtliche oder wirtschaftliche Hinderungsgründe vorbrachte. Zunächst nannte er auch die vielen Exemtionen und Freiheiten seiner alten Abtei. Dann legte er jedoch dar, daß der überwiegende Teil der Klosterbesitzungen, aus denen er seine Einkünfte bezog, im Herzogtum Baiern lag. Eine Unterwerfung des Klosters unter die Hoheit der Stadt würden die Herzöge nicht akzeptieren. Sein gutes Verhältnis zu Herzog Wilhelm IV.

gab dem Abt eine gewisse Sicherheit<sup>54</sup>.

Man kam im Ausschuß also überein, die Forderung des Rates zurückzuweisen. Nur Wolfgang Creutzer, ein Kaplan aus dem unteren Stand, vertrat eine andere Ansicht. Er war nämlich durchaus damit einverstanden, sich in die bürgerlichen Pflichten zu begeben. Zu allem Überfluß meinte er dabei noch für viele andere seiner Mitbrüder zu sprechen, die derselben Meinung seien. Creutzer muß mit seinen Bemerkungen die anderen Ausschußmitglieder ziemlich erbost haben, denn er erhielt noch in der Kapelle eine Abmahnung durch den Domdekan. Danach soll er nichts mehr gesagt haben 55.

Das forsche Auftreten der Ratsherrn schien die Geistlichen aber doch so weit beeindruckt zu haben, daß sie es nicht bei einer bloßen Ablehnung bleiben lassen mochten. So schlug man deshalb vor, der Stadt einen freiwilligen Betrag anzubieten, mit dem der Klerus seinen guten Willen zeigen konnte. Sogar eine auf mehrere Jahre angelegte Bei-

hilfe stand zur Diskussion 56

Inzwischen hatte sich auf dem Vorplatz des Barfüßerklosters viel Volk angesammelt. Auch die Kirche selbst füllte sich nach und nach mit Menschen. Man erwartete gespannt den Ausgang der Versammlung. Der Pöbel erinnerte sich an die Austreibung der Judenschaft vor sechs Jahren und hoffte nun auf eine erneute Gelegenheit zum Plündern, wenn jetzt vielleicht die Geistlichen der Stadt verwiesen würden<sup>57</sup>.

Der Ausschuß der Geistlichen wollte währenddessen seine Antwort den Ratsherrn ins Refektorium überbringen. Diese wollten die Geistlichen jedoch nur in der Öffentlichkeit der großen Kirche anhören. Zurück im Chor also ergriff Gumppenberg wieder das Wort. Er zählte die vielen Privilegien auf, die dem Ansinnen des Rates als unumstößliche Hindernisse entgegenstünden. Weiter verwies er auf Papst, Kaiser und Reich und erklärte, daß erst kürzlich durch Karl V. die Freiheiten des Regensburger Klerus bestätigt worden seien. Aus allen diesen Gründen sei es den Geistlichen unmöglich, die Forderung zu erfüllen. Da sie aber die Notsituation, in der sich die Stadt derzeit befände, durchaus ernstnähmen, wolle die Geistlichkeit dem Rat eine ansehnliche finanzielle Hilfe anbieten<sup>58</sup>.

55 Hoffmann, Historia Episcoporum, S. 572 f.

56 Widmann, Chronik, S. 64.

57 Widmann, Chronik, S. 64. Gemeiner (wie Anm. 4) S. 538.

<sup>54</sup> Siehe dazu auch die Ausführungen von Ziegler (wie Anm. 33) S. 59.

<sup>58</sup> Widmann, Chronik, S. 65. Der Chronist spricht hierbei von einer Summe von 20.000 fl.

Die Ratsherrn mußten sich nach dieser Rede Gumppenbergs nun ihrerseits zu einer kurzen Beratung zurückziehen. Mag sein, daß sie sich jetzt die Brisanz ihrer Sache bewußt machten. Die Stellung der Reichsstifte war juristisch zu sicher, als daß man sich so einfach darüber hinwegsetzen konnte. Nach Abschluß der Beratung führte Revsolt wieder das Wort. Er erklärte, daß man die Ablehnung angesichts der wirtschaftlichen Verhältnisse nicht erwartet habe und sie auch nicht hinzunehmen gedenke. Da man aber guten Willen zeigen wolle, gewähre der Rat den Geistlichen eine erneute Bedenkzeit bis zum nächsten Tag zur selben Uhrzeit. Wenn der Klerus dann noch immer nicht zustimme, müßte ihm der Rat einen Beschluß kundtun, den man ihm lieber erspart hätte 59. Diese unmißverständliche Drohung verfehlte ihre Wirkung nicht. Die Geistlichen waren wohl durch die Vorgänge der beiden letzten Tage schon so weit eingeschüchtert, daß sie wohl gar nicht mehr wissen wollten, was sich hinter dem ominösen Beschluß verbarg, von dem der Stadtschreiber sprach. Froh über die neue Frist verließen sie die Kirche. Im Kapitelhaus neben dem Dom versammelte sich zur Vesperzeit der Ausschuß erneut. Die Ausweglosigkeit ihrer Lage wurde den Geistlichen deutlich. Sie müssen ihren sicheren Untergang befürchtet haben 60. Die Stadttore blieben weiter verschlossen, und die Drohung des Rates stand im Raum. Man sah sich schließlich gezwungen, dem Druck der Bürgerschaft nachzugeben 61.

Am Dienstag, den 4. Mai, versammelten sich Geistliche und Ratsherrn wie am Vortag in der Barfüßerkirche. Gumppenberg sprach wieder für den Klerus. Er sagte, daß man sich entschlossen habe, die drei Artikel Ungeld, Steuer und Wacht anzunehmen. Diese Einwilligung geschehe aber nur unter Zwang<sup>62</sup>. Gleichzeitig befahl er den Kle-

rus in den Schutz der Stadt.

Die Geistlichen irrten sich, wenn sie glaubten, die Sache sei damit für sie ausgestanden. Denn nun verlangte der Rat, daß jeder einzelne von ihnen den Bürgereid leisten sollte. Dazu wurde folgende Eidesformel verlesen:

"Ir wert schwern zu got vnd den heilligen kay mt gehorsam zu sein Camrer vnd Rat treu vnd gwer Irn schaden wenden vnd nutz furdern Ire bot vnd verbot hallten die Vblteter vnd Frefler so wider Rat vnd gemain handeln wo Ir sie west auf des beldest ainem Camrer anzeigen"<sup>63</sup>.

Die Geistlichen wehrten sich jetzt heftig gegen den Eid, denn sie sollten ihn obendrein wie Laien mit drei erhobenen Fingern leisten. Sie befürchteten, der Rat werde damit in die Lage versetzt, die Klöster in der Stadt aufzulösen 64. Es wurde nochmals nachdrücklich auf die Reichsprälaten hingewiesen, die wegen der Regalien mit Eid und Pflicht dem Kaiser verbunden waren. Ebenso bestand bei den anderen Klerikern bereits das Pflichtverhältnis gegenüber ihren jeweiligen Ordinarien und Ordensoberen.

Das ist stark übertrieben. Wäre der Stadt vom Klerus ein derartiger Betrag angeboten worden, hätten sich sicher einige Ratsherrn nachdrücklich dafür ausgesprochen, das Geld anzunehmen.

59 Widmann, Chronik, S. 65.

Vgl. Ziegler (wie Anm. 33) S. 59.
 Widmann, Chronik, S. 65. Es handelte sich also keineswegs um eine freiwilliges Pflichtversprechen, wie es in später verfaßten Chroniken zur Geschichte der Reichsstadt immer wieder dargestellt wird. So versucht etwa um 1740 die Dimpfel-Chronik glauben zu machen, daß der Verbürgerlichung eine Bitte um Schutz wegen der Gefahren des Bauernkrieges vorausgegangen sei. Vgl. StAR I Ae2 1, S. 27f.

62 Widmann, Chronik, S. 66.

63 HStA RHL 111.

<sup>64</sup> Hoffmann, Historia Episcoporum, S. 573. Siehe dazu auch Ziegler (wie Anm. 33) S. 58.

Gumppenberg gab zu bedenken, daß durch den zweiten Teil der Formel das Asylrecht in den Freiungen außer Kraft gesetzt werde. Die Verpflichtung, Straftäter dem Rat anzuzeigen, lasse die Geistlichen der Irregularität verfallen und mache sie ihrer Ämter unwürdig. Er schloß, daß sie deshalb den Eid in dieser Form unmöglich leisten könnten 65.

Der Rat nahm sich daraufhin eine längere Bedenkzeit und gab sich schließlich mit einem Pflichtversprechen per Handschlag zufrieden, das die Oberen auch im Namen ihrer Untergebenen leisten sollten. Der Eid wurde durch folgende "glube vnd phlicht"-Formel ersetzt:

"Gemaine geistlichait soll schwern kay mt Irm allergenedigisten herrn gehorsam zu sein vnd gemainer stat treu vnd gwer. Irn Fromben vnd nutz furdern vnd schaden wenden. die drei artikl vngellt steur vnd wacht vnd sonst ander burgerlich Purden mit zutragen vnd was sie derhalben angenomen vnnd bewilligt treulich zu hallten." <sup>66</sup>

Kammerer Trunckel ging nach Verlesung der abgeänderten Formel von Bank zu Bank und nahm den Prälatinnen und Prälaten das Pflichtversprechen an Eides statt ab. Dann bedankte sich der Stadtschreiber bei den Geistlichen und schloß die Versammlung. Zwei Ratsherrn wurden in die Klausuren von St. Klara und Heilig Kreuz verordnet, um den Nonnen dort das Versprechen ebenfalls abzunehmen <sup>67</sup>. Am Abend standen die Stadttore den Geistlichen wieder offen.

Der Rat konnte das Pflichtversprechen der Geistlichen als großen Sieg für sich verbuchen. Dennoch waren Zweifel am weiteren Erfolg der Sache angebracht. Der Administrator hatte gerade erst vor drei Tagen die Stadt verlassen und würde bei seiner Rückkehr die Abmachung gewiß nicht stillschweigend akzeptieren. Überhaupt war die politische Stellung der Reichsstadt bei weitem nicht so stark, daß sie sich ein derartiges Vorgehen leisten konnte, ohne Konsequenzen befürchten zu müssen. Der Rat wollte wohl vollendete Tatsachen schaffen, als er die weiteren Schritte gegen den Klerus in die Wege leitete.

Montag, den 8. Mai, wurden die Prälaten in das Rathaus zitiert und unter Verweis auf ihre bürgerlichen Pflichten aufgefordert, die beiden von 1484 und 1522 datierenden Vertragsurkunden dem Rat auszuhändigen. Es handelte sich dabei um zwei Verträge, die seit längerem schwelende Streitpunkte zwischen Klerus und Stadt beilegen sollten. Der 1484 vom päpstlichen Legaten Bartholomeo de Maraschis vermittelte Vertrag versuchte das alte Problem des Wein- und Bierschanks zwischen den Parteien zu regeln. Darüberhinaus wurden darin auch jurisdiktionelle Fragen behandelt <sup>68</sup>. Der Vertrag von 1522 war von den bairischen Herzögen vermittelt worden. Er verglich die Ansprüche, die Bischof und Stadt nach Austreibung der Juden an der neu entstandenen Wallfahrt zur Schönen Maria geltend machten. Da beide Verträge Bestimmungen enthielten, welche seinem neuen Verhältnis zum Klerus zuwiderliefen, wollte sie der Rat durch Einzug der Urkunden außer Kraft setzen. Die Prälaten versuchten, der Forderung auszuweichen. Sie gaben an, daß sie kein Verfügungsrecht über die Urkunden besäßen und wollten den Rat weiter an das Domkapitel verweisen<sup>69</sup>. Der ließ sich dadurch jedoch nicht beirren. Er mahnte die Vertreter des Klerus nochmals an ihre Pflicht und gab ihnen Zeit bis zum nächsten Tag, um die Urkunden auf das Rathaus zu tragen.

66 HStA RHL 111.

67 Vgl. Gemeiner (wie Anm. 4) S. 540.

69 HStA RHL 111.

<sup>65</sup> Hoffmann, Historia Episcoporum, S. 574. HStA RHL 111.

<sup>68</sup> Vgl. Liegel, Reichsstadt und Klerus, S. 104f.

Am Dienstag erschienen die Prälaten im Besitz der beiden Vertragsurkunden vor dem Rat. Da in dem Vertrag von 1484 mehrere Artikel den Bischof betrafen, baten sie, nicht auf die Übergabe der Urkunde zu bestehen. Der Rat wich aber nicht von seiner Forderung zurück. Die Prälaten händigten die Urkunden nur unter Protest aus; sie erklärten ausdrücklich, daß sie dem Administrator dadurch keines seiner Rechte nehmen wollten. Der Protest wurde zur Kenntnis genommen und vom Stadtschreiber schriftlich notiert.

Ebenfalls am 8. Mai wurden die Geistlichen erstmals zum Scharwerken gefordert. Angefangen beim Dompropst mußten alle erscheinen, um den Stadtgraben am Prebrunn tiefer zu graben. Die Maßnahme scheint nur als Demonstration gedacht gewesen zu sein. Widmann erregte sich wegen der Sinnlosigkeit der Arbeit<sup>70</sup>. Für die Vertreter des hohen Klerus und die Mitglieder des Domkapitels war das gewiß keine geringe Demütigung. Es ist in der Stadt sicher auf großes Interesse gestoßen, den Geistlichen einmal bei richtiger körperlicher Arbeit zuzuschauen. Es scheint allerdings bei diesem einen Mal geblieben zu sein, daß man den Klerus zum Scharwerk heranzog. Später finden sich keine Berichte mehr darüber.

Die Stellung der Geistlichen in der Stadt war nun stark beschädigt. Mittwoch, den 10. Mai, mußte sie der Rat vor Belästigungen in Schutz nehmen. Unter Strafan-

drohung wurden die Bürger ermahnt, den Klerus in Frieden zu lassen.

Am selben Tag ließ man den Geistlichen durch die Wachtherren Harnisch und Wehr bringen. Als Bürger hatten sie jetzt auch zur Verteidigung der Stadt beizutragen. Wegen der Gefahren durch den Bauernaufruhr wurden sie auch zu Tor- und Nachtwachen befohlen. Die Verpflichtung zum Wachtdienst wurde gewöhnlich durch einen Geldbetrag abgelöst. Berufliche Wächter verdienten damit ihren Lebensunterhalt. Viele arme Priester aus dem unteren Stand hatten dazu aber nicht die Mittel und mußten so die Wachen selbst übernehmen. Die Lohnwächter scheinen ob des Verdienstausfalles sehr verärgert gewesen zu sein. Widmann berichtet von üblen Schmähungen und Beschimpfungen der einfachen Priester. Der Rat soll davon jedoch nichts gewußt haben <sup>71</sup>.

Ebenfalls in diesen Tagen wurden die Geistlichen zur Steuer veranlagt. Doch auch in dieser Frage mußten noch einige Verhandlungen geführt werden. Die Prälaten und die Chorherren versuchten eine Minderung des Steuermaßes zu erreichen. Sie gaben zu bedenken, daß die kirchlichen Güter von ihnen nur verwaltet würden und deshalb nicht mit dem Eigentum der Bürger steuerlich gleichzusetzen seien. Nach einem Gespräch am 11. Mai mit Abt Ambrosius, Gumppenberg, dem Domherrn Dr. Prenner und dem Altherrn der Alten Kapelle, Peter Veichtner, wurde schließlich eine Einigung erzielt<sup>72</sup>. Der Rat hatte sich entschlossen, die geistlichen Verbände zu ignorieren und jeden Kleriker einzeln zu besteuern<sup>73</sup>. Die Geistlichen mußten im Rathaus erscheinen, wo von den Steuerherren ihr Vermögen geschätzt wurde. Widmann beklagte sich bitter über die ungerechte Einschätzung. Nach seinen Angaben seien die Häuser viel zu hoch veranschlagt worden. Versteuert werden mußten nur die Güter und Einkommen innerhalb der Stadt und des Burgfeldes. Von einer Besteuerung des

Widmann, Chronik, S. 67.Widmann, Chronik, S. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> HStA RHL 111. Vgl. Gemeiner (wie Anm. 4) S. 542 f.

Widmann, Chronik, S. 67 f. Vgl. Ziegler (wie Anm. 33) S. 59.

geistlichen Vermögens im Herzogtum Baiern schreckte der Rat wohl aus Angst vor

Konsequenzen seitens der Herzöge zurück 74.

Die gegen die Geistlichkeit gerichteten Maßnahmen waren mit der Besteuerung noch nicht zu Ende. In den zwei darauffolgenden Wochen verbreitete sich das Gerücht in der Stadt, daß wegen der hohen Steuern Kirchengerät veräußert werden solle. Es mußten vom Klerus ja nicht nur die neuen städtischen Abgaben entrichtet werden, sondern auch das im Herzogtum Baiern gelegene Kirchengut wurde neuerdings besteuert. Die Herzöge und der bairische Kanzler Leonhard von Eck brauchten Geld zur Finanzierung der Türkenhilfe. Es ist gut möglich, daß das Gerücht vom Verkauf der Kleinodien bewußt lanciert wurde, um den Rat dadurch in die Möglichkeit zu versetzen, seinen nächsten Schachzug gegen den Klerus auszuführen: die Inventarisierung des gesamten Kirchenschatzes. Dazu wurden die Prälaten am 26. Mai erneut ins Rathaus zitiert. Unter Verweis auf das Gerede in der Stadt und die daraus erwachsende Gefahr für die innere Ordnung teilte der Rat den Geistlichen mit, daß er alle Kleinodien zu inventieren gedenke, um die diesbezüglichen Diskussionen zu beenden<sup>75</sup>. Viele Städte ließen damals derartige Inventare anfertigen, waren sie doch ein wichtiger Schritt auf dem Weg zur Übernahme des Kirchengutes in den Besitz der Gemeinde. Als solchen müssen ihn auch die Prälaten verstanden haben, denn sie versuchten mit aller Macht, den Rat von seinem neuerlichen Vorhaben abzubringen. Sie wiesen den Verdacht entschieden von sich: Es würden keinerlei Anstalten getroffen, auch nur Teile des Kirchensilbers zu verkaufen. Darüberhinaus erinnerten sie an die Register, mit deren Hilfe man die Heiltumsweisungen vornahm. Darin seien die meisten Stücke ohnehin schon verzeichnet, weshalb die Anlage einer neuen Inventarliste unnötig sei 76. Der Rat ließ sich nicht auf diese Diskussion ein und blieb bei seiner Forderung. Er gab den Geistlichen jedoch einen Tag Zeit, um sich die Sache zu überlegen.

Die Gegenwehr des Klerus schien jetzt gebrochen. Die Kleinodien der Mendikantenklöster waren schon vor einiger Zeit ebenso inventiert worden 77. Wohl wissend, daß der Rat unter allen Umständen an seinem Vorhaben festhalten würde, ging es den Geistlichen nur noch darum, ihren eigenen Anteil an der Verantwortung möglichst gering zu halten. Samstag, den 27. Mai, erläuterte Gumppenberg die komplizierten Verhältnisse bei der Verwaltung des Heiltums, an der neben dem Domkapitel auch der Bischof erhebliche Rechte hatte. Nebenbei sprach er auch von einem Verbot des Administrators, das dem Kapitel die Erstellung von Inventaren bei Strafe untersagte. Der Domdekan bat daher den Rat, die ins Auge gefaßte Beschreibung der Kleinodien alleine dem Administrator gegenüber zu verantworten 78. Die anderen geistlichen Stände schlossen sich der Bitte an. Damit war der Rat einverstanden. Den verschiedenen Stiften und Klöstern wurden nun Goldschmiede zugeteilt, welche die einzelnen Stücke wogen und nach ihrem Wert einschätzten. Im Beisein je eines Mitgliedes der drei Ratsgremien wurden die Kleinodien von einem Schreiber in die Verzeichnisse

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Widmann, Chronik, S. 68. Die Steuerverzeichnisse des Klerus für die Jahre 1525/26 sind noch erhalten und warten auf ihre Auswertung. Sie liegen in München unter der Signatur HStA RHL 117.

<sup>75</sup> Widmann, Chronik, S. 68f.

<sup>76</sup> HStA RHL 111.

<sup>77</sup> Widmann, Chronik, S. 69.

<sup>78</sup> HStA RHL 111.

eingetragen <sup>79</sup>. Die Inventierung war damit abgeschlossen. Danach ist in den Quellen noch von anderen Vorgängen zu Lasten des Klerus die Rede, die allerdings nicht näher benannt werden. Widmann deutet nur noch den Bau der städtischen Fleischbänke zwischen Donau und Fischmarkt an <sup>80</sup>. Dazu wurden Zinshäuser des Klerus abgeris-

sen, die dem Rat bei den eigenen Baumaßnahmen im Wege standen.

Der Rat hatte einen Sieg auf ganzer Linie errungen. Alle seine Forderungen hatte er gegen die Geistlichkeit durchsetzen können. Doch wußte man natürlich im Rat, daß sich der Administrator nicht so einfach mit der Beschneidung seiner Gerechtsamen zufrieden geben würde. Deshalb mußten schon jetzt Vorkehrungen getroffen werden, eventuelle Schritte gegen die Stadt abzuwehren. Der Rat wollte daher die Verbürgerlichung des Klerus vor Erzherzog Ferdinand legitimieren. Zu diesem Zweck schickte er Dr. Hiltner und den Ratsherrn Wolfgang Steurer mit Beglaubigungsschreiben vom 11. August nach Tübingen. Dort sollten diese diplomatisches Geschick beweisen und die Nötigung durch den Rat so darstellen, als ob die Geistlichen freiwillig um die Aufhebung ihrer Rechte gebeten hätten. Die Mission scheint erfolgreich gewesen zu sein. Mit einem Schutzversprechen des Reichsstatthalters hatte man auf jeden Fall Zeit gewonnen <sup>81</sup>.

Als der Administrator am 16. August nach Regensburg zurückkehrte, fand er völlig veränderte Verhältnisse in der Stadt vor. Johann III. wußte, daß die politische Macht Regensburgs bei weitem nicht so groß war, wie sie sich gegenüber den Geistlichen in der Barfüßerkirche gezeigt hatte. Er wußte aber auch, daß es sehr schwierig für ihn werden konnte, dem Rat die einmal erworbenen Hoheitsrechte wieder abzujagen. Den beiden machtpolitischen Konkurrenten stand eine harte Auseinandersetzung bevor. Der Administrator mußte aber seine einzelnen Schritte zunächst gründlich

vorbereiten.

# 3.4 Die Rolle der Mendikantenklöster zwischen der bischöflichen und der reichsstädtischen Partei

Die drei Klöster der Bettelorden hatten schon seit längerem unter den mißlichen finanziellen Verhältnissen in der Stadt gelitten. Mit der Einrichtung des gemeinen Almosenkastens 1523 entfielen auch noch die Zuwendungen der Bürger, so daß die Konvente nur noch mit Mühe ihren Lebensunterhalt bestreiten konnten. Der extrem ungeistliche Lebenswandel, welchen man dem Regensburger Klerus nachsagte, hielt auch in den Bettelklöstern Einzug. Darüberhinaus trafen erste reformatorische Umtriebe wie andernorts auch gerade in den Mendikantenniederlassungen auf fruchtbaren Boden. Ein geordnetes und diszipliniertes Klosterleben war unter diesen Umständen nicht mehr möglich. Im Jahr 1525 kam es zu einer hohen Zahl von Ordensaustritten<sup>82</sup>. Der Zustand der Klöster war nun mehr als besorgniserregend. Ihre Übernahme durch den Rat schien nur noch eine Frage der Zeit.

## Augustinereremiten

Das Augustinereremitenkloster St. Salvator bei der Judenbrücke war 1267 vom Rat dem Orden geschenkt worden. Das Kloster lag also nicht nur auf städtischem Grund,

Widmann, Chronik, S. 69. Siehe auch H. Schmid (wie Anm. 7) S. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Widmann, Chronik, S.69. Die damals angefertigten Inventare sind ebenfalls erhalten: HStA RHL 116.

Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 161f.
 Vgl. Hilz, Seelgerätstiftung, S. 161.

sondern der Rat wurde sogar ausdrücklich als Stifter erwähnt und immer als solcher anerkannt <sup>83</sup>. Der fortschreitende Niedergang des Klosters während der Reformationszeit veranlaßte den Rat 1524, die städtische Lateinschule in die weithin ungenutzten Gebäude zu verlegen. Die ersten Lehrkräfte waren die beiden Augustiner Georg Teschler, genannt Peratinus und Wolfgang Kalmünzer <sup>84</sup>. Sie sympathisierten mit den Gedanken Luthers, was sich auch – zunächst allerdings nur versteckt – in ihren Predigten niederschlug. Der Rat aber hatte durch die Einrichtung der Schule schon einen großen Teil des Klosters in seine Verfügungsgewalt gebracht.

#### Dominikaner

Auch im Dominikanerkloster St. Blasius waren die Verhältnisse desolat. Von 1490 bis 1525 war die Anzahl der Ordensbrüder von 49 auf 13 herabgesunken 85. Die Folgen der städtischen Almosenordnung waren hier ebenso spürbar. Der Konvent verfügte zwar über ein ansehnliches Kapitalvermögen, doch waren die regelmäßigen Einkünfte daraus nur gering 86. Wie die anderen Mendikantenklöster war auch das der Dominikaner auf reichsstädtischem Grund erbaut. Durch die Exemtion des Ordens war es aber der Gerichts- und Steuerhoheit des Rates entzogen 87. Diese Unabhängigkeit galt grundsätzlich auch gegenüber dem Bischof, wurde hier aber im Laufe der reformatorischen Wirren mehr und mehr aufgegeben. Um seinen Fortbestand zu sichern, war das Kloster auf die tatkräftige Unterstützung des Bischofs angewiesen und mußte sich im

Gegenzug dessen politischem Kurs unterordnen 88.

Die Klosterdisziplin war auch in St. Blasius beschädigt; der Konvent machte hier keine Ausnahme. Das Jahr 1525 brachte jedoch einen Vorfall mit sich, der über die Klostermauern hinaus großes Aufsehen erregte. Am 11. Juli frühmorgens verließ der Prior Moritz Fürst mit dem Klosterpferd die Stadt, ritt nach Pettendorf, um die Priorin des dortigen Klosters abzuholen und setzte sich zusammen mit dieser nach Nürnberg ab. Daß ein Mönch – sogar ein Prior – sein Kloster verläßt und heiratet, wäre nicht weiter verwunderlich gewesen, aber Fürst hatte 18 Mark Silber aus Klostereigentum mit sich genommen. Die Dominikaner hatten die Inventarisierung seit längerem erwartet und deshalb bereits im April mehrere Kleinodien eingeschmolzen, um sie so am Rat vorbeizuschmuggeln 89. Angeblich wollte Fürst das Silber im Auftrag des Konvents verkaufen, der dringend Geld brauchte. Die Reichsstadt Regensburg strengte in diesem Fall einen Prozeß gegen den Flüchtigen vor dem Rat von Nürnberg an. Teile seines Konvents bestätigten darin die Angaben des ehemaligen Priors und versuchten, ihm den Rücken zu stärken. Fürst bekam Recht, mußte das Silber aber dem Kloster zurückgeben. Ob er es damals wirklich unterschlagen wollte oder ob er den Auftrag seiner Mitbrüder getreulich auszuführen gedachte, ist heute aus den Akten nicht mehr eindeutig feststellbar 90. Wegen mangelnder Erfolgsaussichten zog sich die Stadt jedoch schon frühzeitig aus dem Prozes zurück. Der Fall wurde in Regensburg den-

84 Vgl. Hilz (wie Anm. 161) S. 161.

86 Vgl. ebd. S. 150.

88 Vgl. ebd. S. 153 f.

90 Vgl. Popp, Dominikaner, S. 245.

<sup>83</sup> Vgl. Hemmerle, Regensburger Augustiner, S. 151.

<sup>85</sup> Vgl. Kraus, Dominikanerkloster, S. 148.

<sup>87</sup> Vgl. Kraus (wie Anm. 35) S. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 157. Er schildert dort den Fall in allen Einzelheiten und versucht eine Rehabilitierung Fürsts.

noch stets als Legitimation für die Beschreibung der Kirchenschätze angeführt. Es wird aber deutlich, daß die Flucht Fürsts nicht Anlaß, sondern Folge der städtischen Maßnahmen war <sup>91</sup>. Das rigide Vorgehen des Rates muß in den Klöstern als große Bedrohung empfunden worden sein. Die Ordensangehörigen zogen daraus ihre Konsequenzen und wollten einen Teil des Klostervermögens in Sicherheit bringen.

#### Barfüßer

Das Barfüßerkloster St. Salvator hatte sich schon 1415 einmal in den Schutz des Rates begeben, weil es den Mönchen an den einfachsten Dingen zur Bestreitung ihres Lebensunterhaltes fehlte. Die Situation scheint sich später wieder gebessert zu haben, denn bereits 1432 bestellten die Konventualen die Ministerialenfamilie der Paulsdorfer als Klostervögte <sup>92</sup>. Anfang des 16. Jahrhunderts scheint das Verhältnis zur Stadt wieder sehr eng gewesen zu sein, da man das Kloster sogar in Pläne zur Vorbereitung der Reformation einbezog. Im bereits o. a. Gutachten Hiltners von 1523 war angeregt worden, einen lutherischen Prediger in Mönchskutte im Schutze des Klosters wohnen zu lassen. Offensichtlich waren bereits damals die reformatorischen Regungen im Konvent so stark, daß der Rat ein solches Vorhaben beruhigt ins Auge fassen konnte. Tatsächlich hoffte man darauf, den Guardian Johannes Erber für die Verkündung der neuen Lehre zu gewinnen. Er war theologisch gebildet und hatte schon mehrfach besonnene Predigten über die Thesen Luthers gehalten <sup>93</sup>. Doch Erber hing zu diesem Zeitpunkt noch zu stark an der alten Lehre. Spätestens 1526 stellte sich heraus, daß man nicht mit ihm rechnen konnte. Der Plan wurde aufgegeben.

Die materielle Not war 1524/25 auch im Barfüßerkloster erheblich. Die Mönche beklagten sich mehrmals beim Rat, daß das Terminieren fast nichts mehr einbringe und es ihnen am nötigen Unterhalt fehle 94. Der Konvent trat daher mit dem Rat in Verhandlungen wegen der Übergabe des Klosters. Er wollte im Gegenzug eine städtische Pensionierung seiner letzten Mitglieder erreichen 95. Offensichtlich gaben die Mönche ihrem Kloster keine große Zukunft mehr. Die Gespräche scheiterten allerdings schon bald, da die großen Bedenken des Guardians einen schnellen Vertragsabschluß unmöglich machten. Der Rat wollte sich darin das Recht vorbehalten, bei einer eventuellen Änderung der Verhältnisse der Kirche eine neue Ordnung zu geben <sup>96</sup>. Die Barfüßerkirche St. Salvator war augenscheinlich als evangelisches Gotteshaus vorgesehen, sobald sich die religionspolitische Lage zu Gunsten der neuen Lehre änderte. Der Rat hatte auf das Kloster bereits maßgeblichen Einfluß gewonnen und fühlte sich trotz der gescheiterten Übergabe schon als dessen neuer Besitzer. Dies war vermutlich auch der Grund dafür, daß die Versammlungen vom Mai 1525 in der Barfüßerkirche abgehalten wurden: Man wähnte sich hier auf städtischem Territorium. Doch der Rat hatte die Hoheit über das Kloster noch nicht wirklich errungen. Es sollte, wie auch die beiden anderen Mendikantenklöster, noch lange ein Streitobjekt zwischen ihm und dem Bischof sein.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Die These Gemeiners ist falsch. Das ergibt sich schon aus dem Datum der Flucht am 11. Juli. Jedoch interpretierte die gesamte reichsstädtischen Geschichtsschreibung den Vorfall in diesem Sinne. Vgl. Gemeiner (wie Anm. 22) S. 39. Kraus (wie Anm. 85) S. 155. Popp (wie Anm. 90) S. 245.

<sup>92</sup> Vgl. Hilz, Minderbrüder, S. 3.

 <sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 124.
 <sup>94</sup> Vgl. Gemeiner (wie Anm. 4) S. 533.

<sup>95</sup> Vgl. Hilz (wie Anm. 92) S. 20.

<sup>96</sup> Vgl. Gemeiner (wie Anm. 4) S. 534.

### 3.5 Die Behandlung der bischöflichen Freihöfe: der Freisinger Hof St. Kastulus

Über die Geschichte der bischöflichen Freihöfe im mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Regensburg ist bisher nur wenig bekannt. Die Hochstifte des bairischen Raumes hatten die Freiungen noch aus der Zeit bewahrt, als Regensburg herzogliche Residenzstadt gewesen war. Sie lagen alle im alten pagus regius im Bereich des Alten Kornmarktes und dienten ursprünglich als Absteigequartiere der Bischöfe und ihrer Gesandten, wenn sie in politischen Geschäften oder etwa zu Reichstagen in der Stadt weilten. Die Höfe waren freieigener Grundbesitz der Hochstifte und unterlagen nicht der Gebiets- und Steuerhoheit der Stadt <sup>97</sup>. Nachdem Regensburg als Residenzort aufgegeben worden war, verfielen die Höfe mehr und mehr. Sie wurden nun immer öfter von den Bischöfen an bürgerliche Nutzer als Lehen vergeben.

Der Freisinger Hof mit der Hauskapelle St. Kastulus befand sich im nördlichen Bereich des heutigen Karmelitenklosters am Alten Kornmarkt. Die Verleihung des Hofes an private Nutzer auf Leib- oder Erbrechtsbasis wurde auch hier praktiziert. Der Freisinger Bischof behielt sich jedoch stets vor, den Hof bei seinen Aufenthalten

in Regensburg selbst zu bewohnen 98.

Anfang 1527 war der Freisinger Chorherr Johann Freyberger mit dem Gebäudekomplex belehnt worden. Auf Druck der Stadt akzeptierte Freyberger, den Hof jährlich mit 6 Schilling Regensburger Pfennigen zu versteuern. Sodann begann er mit den notwendigen Bauarbeiten, um die sehr heruntergekommenen Gebäude wieder bewohnbar zu machen. Als dem Administrator die Besteuerung der Freiung zu Ohren kam, hat er vermutlich seinen Bruder Bischof Philipp von Freising davon unterrichtet. Der Bischof ließ daraufhin Freyberger jegliche Steuerleistung an die Stadt verbieten. Freyberger fürchtete jetzt um den Besitz des Hofes und versuchte daher das Problem auf unkonventionelle Art und Weise zu lösen. Er bat Kammerer und Rat, ihm die Steuer für den Hof zu erlassen. Im Gegenzug erklärte er sich bereit, an einer anderen Stelle in der Stadt Grund zu erwerben, den man dann mit der für den Hof geforderten Steuer belasten könne 99. So würde er die städtische Steuer korrekt entrichten, ohne daß sein bischöflicher Lehnsherr etwas dagegen einwenden könnte. Weiter versicherte Freyberger, alle anderen bürgerlichen Lasten selbstverständlich wie jeder andere auch zu tragen. Kammerer und Rat von Regensburg erklärten sich am 14. Februar damit einverstanden und ließen das im Ratsprotokoll vermerken.

Überden weiteren Verlauf der Angelegenheit kann nur spekuliert werden. 1535 waren die Erben Johann Freybergers Christoph Freyberger und seine Schwester Catharina im Besitz des Hofes. Bischof Philipp ließ Administrator Johann III. auf dessen Anfrage hin deren rechtmäßige Erbgerechtigkeit bestätigen <sup>100</sup>. Die beiden neuen Besitzer waren aufgrund eines alten Vertrages verpflichtet, umfangreiche Renovierungsmaßnahmen an den Gebäuden vorzunehmen. Der Bauzustand war nach wie vor ruinös. Johann Freyberger kann die 1527 begonnenen Bauarbeiten also nie zuendegeführt haben. Es ist durchaus möglich, daß Freybergers Anwesen in die sich aufschaukelnde Auseinandersetzung zwischen Administrator und Rat hineingezogen wurde. Die Vorbereitungen Johanns III., seinen Klerus wieder aus dem eingegangenen Pflichtverhältnis zu lösen, waren damals schon in vollem Gange. Möglicherweise ist

 <sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Vgl. Dallmeier, Der alte Freisinger Hof, S. 208.
 <sup>98</sup> Vgl. Benker, Freisinger Hof in Regensburg, S. 408.

<sup>99</sup> StAR Historica II, Akt 7, ad. 57.100 Vgl. Dallmeier (wie Anm. 97) S. 211.

Freyberger durch eine der beiden Seiten zum Baustop gezwungen worden. Das sind

allerdings nur Vermutungen.

Sicher ist jedoch, daß die Steuerforderungen des Rats auch vor den Besitzern und Inwohnern der bischöflichen Freihöfe nicht haltmachten, selbst wenn sich deren Lehnsherren ausdrücklich dagegen verwahrten. Der Rat hielt auch nach 1525 konsequent an seinem Ziel fest, die Hoheit der Stadt auf die geistlichen Territorien auszudehnen.

### 4. Die Wiederherstellung der Privilegien des Klerus

Die Verpflichtung des Klerus durch den Regensburger Rat war in den Augen der geistlichen Obrigkeit ein ungeheuerlicher Vorgang, besonders weil sie die Autorität und den fürstlichen Stand des Administrators grob mißachtete. Nüchtern betrachtet war sie allemal ein eklatanter Verstoß gegen bestehendes Reichsrecht und päpstliches Dekretalenrecht. Die Nötigung der Geistlichkeit mußte daher eine heftige Reaktion des Administrators nach sich ziehen. Als Herr über eines der kleinsten Hochstifte des Reiches standen Johann III. nicht gerade durchschlagende Mittel zur Verfügung, um gegen die Stadt vorzugehen. Eine Aktion gegen den Rat bedurfte daher gründlicher Vorbereitung und zielsicherer Durchführung.

### 4.1 Die Vorbereitungen des Administrators zum Schlag gegen die Stadt

Nach seiner Rückkehr vom Kampf gegen die aufständischen Bauern wurden die Kräfte des Administrators zunächst völlig durch einen Streit mit dem Domkapitel gebunden. Es ging wieder einmal um gegenseitige Machtansprüche. Der Konflikt zog sich noch hin bis zum Ende des Jahres. Erst durch die Vermittlung Pfalzgraf Friedrichs und zweier Freisinger Räte kam am 19. Januar 1526 in Neumarkt eine Einigung zustande. Sie ging zu Lasten Johanns III, und bestätigte im Wesentlichen die bestehende Wahlkapitulation 101. Infolge dieser Auseinandersetzung scheint das Vertrauensverhältnis zwischen Administrator und Kapitel reichlich zerrüttet gewesen zu sein. Die Domherrn machten sich jedenfalls jetzt auf die Suche nach einem mächtigen Partner, der ihnen künftig Schutz gewähren sollte. Nicht zuletzt die Ereignisse vom Mai 1525 hatten ihnen gezeigt, daß der Administrator sie nicht vor Übergriffen seitens der Stadt bewahren konnte. Am 29. September 1525 schlossen sie einen Schutzvertrag mit den baierischen Herzögen 102. Die Abtei St. Emmeram folgte bald ihrem Beispiel 103. Das Zusammenspiel zwischen Abt und Administrator gestaltete sich auch oftmals schwierig. Abt Ambrosius Müntzer unterhielt aber ein ausgezeichnetes Verhältnis zu Herzog Wilhelm IV. und hatte schon 1521 deshalb den Titel eines herzoglichen Rates erhalten. Der Herzog fühlte sich ohnehin als Schutzherr der Abtei in der Verantwortung, da der größte Teil von deren Besitzungen auf baierischem Territorium lag. Baiern aber hatte durch die beiden Verträge wieder eine Handhabe bekommen, in die inneren Verhältnisse Regensburgs einzugreifen. Sie war den Herzögen angesichts der wachsenden lutherischen Haltung gewisser Kreise der Reichsstadt besonders wichtig.

Vgl. ebd. S. 163.
 Vgl. Ziegler (wie Anm. 33) S. 55.

<sup>101</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 162.

Johann III. begann nun ernsthaft zu sondieren, wie er den Rat dazu bringen könnte, die Geistlichen aus ihrem Pflichtverhältnis wieder zu entlassen. Er schickte zu diesem Zweck mehrere Gesandte zum Reichstag nach Speyer, um sich bei verschiedenen Fürsten nach diesbezüglichen Möglichkeiten zu erkundigen. Die Antworten waren überall sehr ähnlich. Der Administrator solle doch versuchen, sich mit dem Rat in gutem

Einvernehmen zu einigen und zu vertragen 104.

Offenbar hat das Johann III. zunächst tatsächlich versucht. Am 1. September 1526 ließ er durch seinen Hofmeister und seinen Rentmeister eine Anfrage an das Domkapitel stellen. In Worms und in Speyer hatten sich die Geistlichen mit ihren Städten wegen des bürgerlichen Mitleidens auf jährliche Zahlungen von 200 fl., bzw. 225 fl. geeinigt. Die Vereinbarung war begrenzt gültig bis zu einem kommenden Reichstag oder einem Nationalkonzil, wo eine Neuordnung des Verhältnisses angestrebt werden sollte 105. Johann III. hatte sich bei seinen beiden Brüdern Administrator Heinrich von Worms und Bischof Georg von Speyer 106 wegen dieser Regelungen erkundigt und strebte nun ein ähnliches Abkommen in Regensburg an. Er ließ deshalb dem Domkapitel von seinem Vorhaben berichten und anfragen, in welcher Höhe man sich eine solche Zahlung vorstellen könnte. Die Domherren befürchteten anscheinend, mehr als nötig zur Ader gelassen zu werden. Sie meinten, keinerlei Angaben darüber machen zu können, welche Summe angemessen sei. Doch baten sie den Administrator, bei den Verhandlungen ihre materielle Notsituation zu berücksichtigen 107. Bei einer erneuten Anfrage des Administrators in gleicher Sache zwei Tage später, beschied ihm das Kapitel dieselbe Antwort 108. Von eventuellen Verhandlungen, die er danach mit der Stadt aufgenommen haben könnte, ist nichts bekannt.

Auf dem Reichstag, der für den 1. April nach Regensburg einberufen wurde, wollte der Administrator weitere Sondierungen vornehmen. Wenige Tage vorher schrieb Pfalzgraf Friedrich seinem Rat Johann Maria Warschütz, daß er in dieser Sache Verhandlungen mit ihm führen müsse 109. Die Versammlung wurde jedoch schon sehr

bald wieder aufgelöst, da kaum Teilnehmer erschienen waren 110.

Johann III. gab sich mit der nach wie vor mißlichen Situation nicht zufrieden. Der nachgeborene Pfalzgraf fing jetzt an, seine Wittelsbacher Verwandtschaft zu mobilisieren. Zu einer Besprechung der weiteren Vorgehensweise kamen am 22. Juli 1527 die

105 BZAR BDK 9201, 39r.

108 BZAR BDK 9201, 40r, 40v, 42r.

<sup>104</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 174.

<sup>106</sup> Die Besetzung der Hochstifte Worms und Speyer mit nachgeborenen Pfalzgrafen sollte das Einflußgebiet der Kurpfalz abrunden und ist ein schönes Beispiel für wittelsbachische Hausmachtpolitik. Der älteste der 8 Söhne Philipps des Aufrichtigen war Kurfürst Ludwig V. von der Pfalz. Johann wurde auf den Stuhl von Regensburg gesetzt, weil sich dessen Diözesansprengel auf das Gebiet der Kuroberpfalz erstreckte, die sein älterer Bruder Friedrich als Statthalter verwaltete. Von Regensburg aus konnte man sich auch mit den bairischen Wittelsbachern arrangieren. Pfalzgraf Philipp wurde aus ebendiesem Grund Bischof von Freising. Vgl. Spindler III, 3, S. 247. Lossen, Staat und Kirche in der Pfalz, S. 131. NDB X, S. 519.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> BZAR BDK 9201, 39v.

RTA VII 1, S. 36. Warschütz war von 1519 bis 1532 im Dienste Friedrichs. Er starb wahrscheinlich 1533 im Katharinenspital zu Regensburg. Im dortigen Spitalarchiv liegt jedenfalls der größte Teil seiner Korrespondenz. Eine Auswertung könnte evtl. Einzelheiten auch über die späteren Verhandlungen ans Licht bringen. Vgl. Müller, Kurpfalz zur lutherischen Bewegung, S. 5. 110 Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 169 f.

Gesandten folgender Stände nach Ingolstadt<sup>111</sup>: Baiern, Pfalz, Oberpfalz, Pfalz-Neuburg<sup>112</sup>, Freising, Passau<sup>113</sup>, Speyer und Salzburg<sup>114</sup>. Die wittelsbachischen Fürsten waren also allesamt – außer Worms – durch eine Gesandtschaft vertreten. Bei der Besprechung sollten die ersten notwendigen Schritte beraten werden, um das Anliegen Johanns auf den Weg zu bringen<sup>115</sup>. Die Verordneten erachteten es in dem Fall nicht für sinnvoll, einen Prozeß gegen die Stadt anzustrengen, sondern rieten dem Administrator ebenfalls, eine Einigung mit dem Rat auf gütlichem Wege zu suchen. Die Möglichkeit einer freiwilligen jährlichen Beisteuer wurde dabei erneut diskutiert<sup>116</sup>.

Am 15. September kam es erneut zu einer Zusammenkunft – diesmal in Regensburg. Widmann berichtet von geheimen Verhandlungen etlicher geistlicher und weltlicher Fürsten im Domkapitelhaus <sup>117</sup>. Nach Theobald wollte der Administrator schon jetzt die direkte Konfrontation mit dem Rat suchen, schreckte dann aber davor zurück, weil die bairischen Gesandten fehlten. Sie waren angeblich bewußt ausgeblieben, da die Herzöge auf die Glaubenstreue der Reichsstadt Rücksicht nehmen wollten <sup>118</sup>. Die Verhandlungen wurden daraufhin abgebrochen, und die Delegationen reisten wieder ab. Über weitere Vorgänge in dieser Sache finden sich danach bis zu den Ereignissen von 1528 keine Berichte.

# 4.2 Die Verhandlungen von 1528 bis zur Wiedereinsetzung des Klerus in seine Privilegien

Ein neuer Eingriff des Rates in die Rechte des Bischofs bildete im Mai 1528 dann den Auslöser für dessen energische Gegenwehr. Der Kreis der Anhänger Luthers in der Stadt war inzwischen stark angewachsen. Immer mehr mehr Bürger lehnten es ab, auf dem Totenbett die Beichte abzulegen und die Sterbesakramente entgegenzunehmen. Die Pfarrer wurden darüber sehr ungehalten. Wohl auch als abschreckende Maßnahme verweigerten sie schließlich das kirchliche Begräbnis. Damit waren den Toten auch die Friedhöfe in der Stadt versperrt, und sie mußten auf dem kleinen städtischen Begräbnisplatz beim Siechenhaus St. Lazarus begraben werden 119. Der Rat wurde dadurch in eine mißliche Lage gebracht. Einerseits gab es einflußreiche Kräfte in der Stadt, die deutliche Sympathien für die neue Lehre zeigten und die man nicht ohne weiteres in ihre Schranken verweisen konnte und wollte. Andererseits mußten die evangelischen Verstorbenen irgendwo begraben werden, doch der Friedhof St. Lazarus konnte sie nicht alle fassen. Es blieb also nur die Möglichkeit, neue, größere Fried-

111 Vgl. ebd. S. 174.

113 Administrator des Hochstifts war seit 1517 Herzog Ernst, der jüngere Bruder der beiden

bairischen Herzöge Wilhelm und Ludwig.

115 HStA RHL 111.

Widmann, Chronik, S. 72.

118 Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S.174.

Das Fürstentum war nach dem Landshuter Erbfolgekrieg neu geschaffen worden für Ottheinrich und Philipp, die Söhne Pfalzgraf Ruprechts. Beide waren also Neffen des Regensburger Administrators.

<sup>114</sup> Auf dem Erzstuhl von Salzburg saß zwar zum Leidwesen der Wittelsbacher niemand aus ihrer Familie, doch war die Anwesenheit eines Gesandten des Metropoliten der Kirchenprovinz wichtig.

<sup>116</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 174.

Widmann, Chronik, S. 75. Vgl. Gemeiner (wie Anm. 22) S. 45.

höfe außerhalb der Stadtmauern anzulegen. Dazu war allerdings das Einverständnis des Administrators als zuständigem Ordinarius nötig. Der Rat entschloß sich, zwei neue Sepulturen selbständig und notfalls auch gegen den Widerstand des Administrators anzulegen. Man hatte sich im Vorfeld von Nürnberg beraten lassen und strebte nun eine ähnliche Lösung wie der größere Nachbar an <sup>120</sup>. Am 26. Mai 1528 wurde das Domkapitel vom Rat offiziell von der Veränderung der Sepulturen in Kenntnis gesetzt. Pfalzgraf Johann befand sich außerhalb der Stadt. Daher baten die Domherren, noch etwas mit den Arbeiten zu warten, bis man ihm den Ratsbeschluß mitgeteilt habe. Gumppenberg aber hatte bereits am 23. Mai von dem Vorhaben des Rats erfahren und unmittelbar darauf das Domkapitel informiert <sup>121</sup>. Von dort war die Nachricht sofort an den Administrator weitergeleitet worden, so daß dieser schon erste Vorbereitungen treffen konnte, wie er diesem neuen Rechtsbruch begegnen würde. Johann III. ließ den Rat schriftlich um einen einmonatigen Aufschub in der Sache bitten, da er selbst nach Regensburg kommen wolle. Die Ratsherrn schienen noch nichts von den gegen sie gerichteten Vorbereitungen zu ahnen und akzeptierten seinen Wunsch.

Der Administrator begann jetzt überall um Hilfe für sein Vorhaben zu werben, den Klerus seiner lästigen bürgerlichen Pflichten zu entledigen. Er mußte vor allen Dingen das mächtige Herzogtum Baiern auf seine Seite ziehen. Die Herzöge befürchteten noch immer den Abfall der Reichsstadt vom alten Glauben 122 und wollten wohl des-

wegen die Geduld der Bürger nicht über Gebühr strapazieren.

Der Administrator sandte nun seinen Hohenburger Pfleger Georg von Breitenstein zur Versammlung der bairischen Landstände, die in München tagte. Breitenstein schilderte dort ausführlich, was sich in Regensburg 1525 zugetragen hatte. Er wies ferner nachdrücklich darauf hin, daß in den Regensburger Stiften seit langer Zeit viele bairische Adelige unterhalten würden, welche von den Veränderungen direkt betroffen seien. Die Klöster und Stifte einer Stadt waren natürlich hervorragende Versorgungseinrichtungen für nachgeborene Söhne und nicht zu verheiratende Töchter des landsässigen Adels und wurden bevorzugt als solche genutzt. So nannte man z. B. die Domkapitel auch allerorten "Spitäler des Adels". Regensburg mit seinen vielen Einrichtungen dieser Art übte insofern eine wichtige Funktion für das wenig urbanisierte bairische Herzogtum aus. Damit dies auch in Zukunft so bleiben könne, bat nun Breitenstein um Unterstützung der Landstände für den Administrator <sup>123</sup>. Der Ausschuß der Landschaft sollte dazu auf die beiden Landesfürsten einwirken, damit diese etwas gegen die Stadt unternähmen.

Die Herzöge konnten sich der Bitte der Landschaft nicht entziehen. Der Administrator hatte den Plan gefaßt, am 21. Juni die Gesandten aller ihn unterstützenden Fürsten in der Stadt zu versammeln und durch sie dem Rat ein Ultimatum stellen zu lassen. Am 15. Juni wurde die bairische Gesandtschaft von den Herzögen mit einer Instruktion versehen <sup>124</sup>. Die vier Verordneten sollten alles daran setzen, damit die

<sup>120</sup> StAR I Ae2 1, S. 10.

<sup>121</sup> BZAR BDK 9201, 182r, 182v, 183r.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Vgl. Ziegler (wie Anm. 33) S. 60. Auch König Ferdinand teilte diese Befürchtung. Wahrscheinlich hinderte ihn dies auch an einer Intervention. Er war spätestens am 21.3. 1528 von den Vorgängen in Regensburg durch einen Brief Johanns in Kenntnis gesetzt worden. RTA VII 1, S. 208.

<sup>123</sup> Ried II, Num. MCXCV.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> HStA RHL 111. Die bairischen Gesandten waren Ludwig Pientzenauer, Marschall Ott Zenger, Ulrich Marschall von Pappenheim und der Landshuter Hofrat und Protonotar Johann Weissenfelder. Siehe auch: Hoffmann, Historia Episcoporum, S. 576.

Geistlichkeit in ihre Privilegien wiedereingesetzt und der von Baiern 1522 vermittelte Vertrag wieder in Kraft gesetzt würde. Die eigenmächtige Veränderung der Sepulturen sei außerdem zu unterbinden. Baiern scheint bei den sich anbahnenden Verhandlungen nicht nur mit einer Delegation vertreten gewesen zu sein, sondern es hatte ietzt sogar die Wortführerschaft übernommen. In einem Brief an Ottheinrich und Philipp von Pfalz-Neuburg drängt der Administrator auf ein gemeinsames Vorgehen. Ihre Räte sollten sich der bairischen Verhandlungslinie anschließen. Als Anlage übersandte er eine Kopie der herzoglichen Instruktion 125. Die Angelegenheit wurde höchst vertraulich behandelt: man wollte der Stadt keine Gelegenheit zu möglichen Gegenmaßnahmen geben. Domkapitel und die Abtei St. Emmeram waren allerdings informiert. In einem Brief vom 18. Juni 1528 unterrichtet Protonotar Weissenfelder Gumppenberg von der bairischen Verhandlungstaktik und übersendet auch ihm eine Kopie der herzoglichen Instruktion. Die fürstlichen Verordneten sollten möglichst behutsam vorgehen, aber dennoch das Verhandlungsziel den Ratsherrn unmißverständlich zu erkennen geben; die völlige Wiederherstellung der Rechte des Klerus. Bei einer andauernden Weigerung des Rates wurden auch Zwangsmaßnahmen von bairischer Seite ins Auge gefaßt. Die erhaltene Nachricht sollte Gumppenberg an den Abt von St. Emmeram weitergeben. Abt Ambrosius war also von den Vorbereitungen informiert. Um sich und seiner Abtei Unannehmlichkeiten zu ersparen, wollte er sich aber im Hintergrund halten 126. Da im Zuge der kommenden Ereignisse offensichtlich auch Übergriffe auf Geistliche und Plünderungen befürchtet wurden, bot Weissenfelder Gumppenberg an, Personen und Kirchenschätze auf die bairische Seite in Sicherheit zu bringen.

Am 21. Juni 1528 versammelten sich die Gesandtschaften von 22 Kurfürsten und Fürsten in der Stadt. Je 11 waren Abgesandte weltlicher und geistlicher Stände. Sie alle gingen am Morgen zum Rathaus und verlangten im Namen ihrer Obrigkeiten die sofortige und vollständige Restituierung der geistlichen Privilegien. Der Rat gab sich völlig überrascht und bat wegen der Tragweite der Forderung um einen Monat Bedenkzeit. Die Gesandten wollten zuächst eine Entscheidung bis zum Nachmittag erwirken, gaben jedoch nach einigem Hin und Her dem Anliegen der Ratsherrn nach <sup>127</sup>.

Pfalzgraf Friedrich veranlaßte zwischenzeitlich auch König Ferdinand, in die Auseinandersetzung einzugreifen. Er erinnerte ihn an seine Aufgabe als Statthalter des Kaisers zur Bewahrung des Reichsfriedens und drohte, daß die Fürsten andernfalls

selbst dem Administrator zu seinem Recht verhelfen wollten 128.

Ferdinand schickte von Prag aus am 23. Juni eine dreiköpfige Schlichterkommission, welche eine gütliche Vermittlung in dem Streit versuchen sollte <sup>129</sup>. Die Kommissare trafen allerdings erst nach einigen Wochen in Regensburg ein.

<sup>125</sup> HStA RHL 111.

<sup>126</sup> BZAR Gen. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Widmann, Chronik, S. 76. Auch Aventin hatte sich in diesen Tagen öfter in der Stadt aufgehalten. In seinem Hauskalender finden sich Eintragungen aus Regensburg vom 6.4., 19.4., 16.5., 1.6., 24.6., 26.7. und vom 3.8. Er meldet merkwürdigerweise nichts von den Vorgängen, die doch wegen der vielen fürstlichen Gesandtschaften einiges Aufsehen erregt haben dürften. Vgl. Johannes Turmair's genannt Aventinus sämtliche Werke. Hrsg. v. der Bayer. Akad. d. Wiss. Erster Band. Kleinere Historische und Philologische Schriften. München 1881, S. 680.

<sup>128</sup> Widmann, Chronik, S. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Die Kommissare waren Hans von Sternberg, Dr. Beat Widmann und Hans Seger. RTA VII 1, S. 318. Hoffmann, Historia Episcoporum, S. 577. Widmann, Chronik, S. 79. In den Reichstagsakten wird statt Hans Seger Hans Friedrich von Landegg genannt. Der spätere Vertrag wurde aber von Seger gesiegelt.

Der Innere Rat war unterdessen nicht untätig geblieben. In einer Supplik an den in Eßlingen versammelten Städtetag schilderte er die schwierige wirtschaftliche Lage Regensburgs und bat um Unterstützung gegen die Fürsten und Geistlichen. Die Reichsstädte reagierten umgehend mit einem Brief an den Administrator 130. Darin verwiesen sie auf das Ungleichgewicht bei der Verteilung der städtischen Lasten, wenn die Geistlichkeit, wie vor 1525, wieder von ihrer Beteiligung daran befreit würde. Der Anteil des Klerus war bekanntermaßen in Regensburg nicht unerheblich; im Interesse der Stadt und des ihr übergeordneten Reiches baten sie daher Pfalzgraf Johann, von seinem Vorhaben abzustehen und die neuen Verhältnisse nicht weiter anzutasten. Derartige Argumente waren dem Administrator nicht mehr neu und konnten ihn kaum dazu bringen, seine Meinung zu ändern.

Vom 2. bis zum 9. Juli hielten sich auch Herzog Ludwig von Baiern und Pfalzgraf Friedrich in der Stadt auf. Sie trafen sich mit anderen Reichsständen des bairischen Kreises, um die Türkenhilfe weiter voranzubringen. Ihre Sonderverhandlungen mit dem Rat blieben aber ebenfalls ergebnislos 131. Als der Rat sie schließlich vertraulich bat, seine Antwort auf das Ultimatum der Gesandtschaften offiziell entgegenzunehmen, lehnten sie das entschieden ab 132. Sie wollte dadurch den weiteren Verlauf der

Verhandlungen nicht negativ beeinflussen.

Die Ratsherrn erkannten, daß sich ihre Position so nur schwerlich halten ließ. Sie unternahmen daher den Versuch, den Klerus vom Administrator zu trennen und diesem so die Basis für seine Politik zu entziehen. Kurz vor Ablauf der Monatsfrist am 20. Juli 1528 erschien zu diesem Zweck eine Ratsdelegation bei allen geistlichen Obrigkeiten und bat diese, zusammen mit ihren Untergebenen, am nächsten Tag zu einer Versammlung in die Barfüßerkirche. Die Einladung weckte ungute Erinnerungen an jene drei Jahre zuvor am 3. Mai 1525. Von den Prälaten wurde sie an die Geistlichen weitergegeben. Als Gumppenberg dem Domkapitel die Nachricht überbrachte, verfaßte dieses sogleich eine schriftliche Antwort. Die Domherrn teilten dem Rat mit, daß sie sich auf Anweisung des Administrators in keine weiteren Diskussionen einlassen dürften, die seine ordentliche Obrigkeit berührten. Sie wollten daher der Einladung des Rates nicht Folge leisten. Sie erklärten sich allerdings bereit, evtl. Bitten an das Domkapitel gerne anzuhören 133.

Pfalzgraf Johann befand sich an diesem Tag nicht in der Stadt, war aber von der Ladung des Klerus sofort informiert worden. Er erließ ein überaus wütend gehaltenes Mandat, in dem er den geistlichen Ständen bei Leibstrafe verbot, der Aufforderung des Rates nachzukommen. Die Geistlichen befanden sich jetzt in einer Zwangslage, da sie von zwei Seiten bedrängt wurden. Letzlich entschieden sie sich zum Gehorsam gegenüber ihrem Ordinarius, da sie dieses Pflichtverhältnis freiwillig und nicht

gezwungenermaßen eingegangen waren 134.

Der Rat mußte die Ablehnung zur Kenntnis nehmen. Er versicherte dem Domkapitel schriftlich, daß er nicht vorhabe, den Administrator in seinen Rechten zu beschneiden. Die Ratsherrn gaben daher ihrer Hoffnung Ausdruck, daß die Geistlichen doch zu dem Treffen in die Barfüßerkirche kommen würden. Am Ende des Briefes fügten sie

134 Widmann, Chronik, S. 78.

<sup>130</sup> Datiert vom 3. Juli 1528 in Eßlingen und unterzeichnet im Namen der Reichsstädte Straßburg, Nürnberg, Frankfurt und Ulm. HStA RHL 111.

131 Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 174.

<sup>132</sup> Widmann, Chronik, S. 77.

<sup>133</sup> BZAR BDK 9201, 190r, 191r, 191v, 192r.

noch die kleine Drohung an, darauf zu achten, wer der Versammlung fernbleibe <sup>135</sup>. Die Andeutung zeigte auf die Domherren durchaus Wirkung. Noch am gleichen Tag wurden im Kapitel Verhaltensstrategien für den Fall erörtert, daß man von seiten des Rats gewaltsam gegen sie vorginge. Die Kapitulare hielten es für das beste, zusammenzubleiben und sich bis zur Ankunft der königlichen Kommissare in den Bischofshof zu begeben <sup>136</sup>.

Zu dem Treffen in der Barfüßerkirche am 21. Juli kamen nur wenige Geistliche: die Kommendatoren der Deutschherren von St. Ägid und der Johanniter von St. Leonhard, die Schotten, die Dominikanermönche und die Augustinereremiten <sup>137</sup>. Sie entschuldigten ihr Erscheinen später damit, daß sie erst in der Kirche von dem Verbot des Administrators erfahren hatten. Die Ratsherren waren aber ebenfalls ausgeblieben, denn sie hatten noch in der Nacht zuvor von dem Mandat Mitteilung erhalten <sup>138</sup>.

Die Geistlichen blieben in den folgenden Tagen über weitere Schritte des Rates im Unklaren. Wahrscheinlich wußten die Ratsherrn selbst nicht, wie sie vorgehen sollten. Das Domkapitel war stark verunsichert. Am 22. Juli berieten die Kapitulare erneut, was sie tun könnten, wenn es in der Stadt für sie gefährlich würde. Einige wollten sogar die Stadt verlassen; sie wurden aber verpflichtet, nach der Ankunft der königlichen Kommissare zurückzukehren 139. Dienstag, den 28. Juli dann, ging von neuem eine Ratsdelegation zu allen Prälaten und zeigte für den folgenden Tag den Besuch einer offiziellen Abordnung des Rates der Stadt und des Reichshauptmannes 140 an. Die Gesandten gaben an, daß die Abordnung dem Klerus eine wichtige Mitteilung zu machen habe und man sie deshalb erwarten solle. Am anderen Tag kamen dann frühmorgens der Reichshauptmann mit je zwei Vertretern der städtischen Ratsgremien und dem Stadtschreiber zuerst zum Domkapitel und gingen danach zu allen geistlichen Obrigkeiten der Klöster und Stifte der Stadt. Sie entschuldigten sich zunächst wegen des Unmuts, den sie durch ihr Vorhaben die Sepulturen betreffend hervorgerufen hatten. Das Fernbleiben der Geistlichen von der Zusammenkunft der letzten Woche hatte dem Rat zwar mißfallen, doch wollte er es damit auf sich beruhen lassen. Die Frage, die den Klerikern nun gestellt wurde aber war, ob die gegen die Stadt gerichteten Maßnahmen des Administrators auf ihre Veranlassung hin und mit ihrem Wissen geschehen waren oder nicht. Der Rat forderte damit die Geistlichen auf zu erklären, ob sie bewußt und gezielt entgegen ihrem Pflichtversprechen etwas zum Nachteil der Stadt unternommen hatten. Das war ein subtiler Versuch, den Klerus weiter unter Druck zu setzen. Wie die Antwort auch ausfiele: in beiden Fällen konnte der Rat die Geistlichen an ihre Pflichten mahnen. Zusätzlich wurden Zweifel an der Echtheit der fürstlichen Gesandtschaften laut 141. Der Rat unterließ offensichtlich nichts, um den Klerus zu verunsichern. Doch war es dafür jetzt schon zu spät. Der Versuch, die Geistlichen erneut in die Barfüßerkirche zu zitieren, um sie dort syste-

BZAR BDK 9201, 191r, 192v.
 BZAR BDK 9201, 193r, 193v.

Die Barfüßermönche waren als Hausherren sicherlich ebenfalls anwesend.

Widmann, Chronik, S. 78.
 BZAR BDK 9201, 194r, 194v.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Ritter Thomas Fuchs von Schneeberg war am 2.12.1526 verstorben. Nachfolger im Amt den Reichshauptmannes war sein Sohn Johann Fuchs.

<sup>141</sup> HStA RHL 111. Der Administrator berichtet davon in einem Brief an Ottheinrich und Philipp vom 30. Juli. Der pfalz-neuburgische Gesandte muß ohne fürstlichen Credenzbrief in Regensburg angekommen sein, was bei der Stadt Zweifel an seiner offiziellen Mission hervorgerufen hat.

matisch einzuschüchtern, war fehlgeschlagen. Danach war nahezu eine Woche lang nichts passiert. Wenn die Ratsherrn jetzt ihr Anliegen geradezu hausierend von Tür zu Tür trugen, konnte keine allzu große Gefahr mehr von ihnen drohen. Es waren innerhalb des Klerus auch vorher keine Absprachen getroffen worden, wie man auf den Besuch der Abordnung reagieren sollte. Die Antworten waren daher sehr verschieden 142. Die des bislang eher ängstlich erscheinenden Domkapitels wirkt für dessen Verhältnisse schon fast keck: Erstens habe man die bürgerlichen Beschwerden ganze drei Jahre lang getragen und alles wie aufgetragen bezahlt, und zweitens stehe es den Geistlichen als Untertanen nicht zu, ihrer Obrigkeit, dem Administrator, irgendwelche Anweisungen zu erteilen. Der Ordinarius brauche ihre Bewilligung zu seiner Politik auch gar nicht. Dann hielten sie den Ratsherrn noch den Abbruch geistlicher Zinshäuser und die geplante Neuanlage der Friedhöfe vor, wodurch diese eindeutig in die Rechte des Administrators eingegriffen hatten 143. Die Domherrn verfaßten diese Antwort allerdings schriftlich und erst am 30. Juli. Im Laufe des 29. Juli aber waren endlich die königlichen Kommissare eingetroffen 144. Damit konnte der Klerus nun im Verbund mit den fürstlichen Anwälten in konkrete Verhandlungen mit der Stadt eintreten und brauchte sich nicht mehr vor einem Gewaltstreich zu fürchten. Die Kommissare hatten dazu alle Vollmachten des Königs. Sie sollten zunächst mehrere Anhörungen durchführen und dann die Streitsache so schnell wie möglich beilegen.

Für alles weitere mußten die Parteien eilig ihre letzten Vorbereitungen treffen. Da einige Verordnete von Fürsten aus der Region schon wieder abgereist waren, mußten sie vom Administrator zurückgebeten werden <sup>145</sup>. Der Regensburger Rat wandte sich erneut an den Eßlinger Städtetag und suchte um konkrete Unterstützung durch eine Abordnung der Reichsstädte nach <sup>146</sup>. Der Städtetag schickte daraufhin eine Delegation mit Abgesandten von Nürnberg, Augsburg und Ulm <sup>147</sup>, die als Anwälte der Stadt

fungieren sollten.

Die drei Kommissare Ferdinands machten sich sogleich mit allem aufgebotenen Fleiß ans Werk. Vom 1. August an wurden täglich vor- und nachmittags Anhörungen in der Streitsache durchgeführt. Bis Dienstag, den 4. August waren diese öffentlich. Danach zog sich der wiedereinberufene Ausschuß des Gesamtklerus in den Bischofshof zurück. Die Besprechungen der Geistlichen blieben von da an geheim <sup>148</sup>. Da die Beratungen der beiden Parteien stets getrennt verliefen, war es ihnen nie möglich, ihre Argumente direkt auszutauschen. Die gegenseitigen Meinungen wurden immer nur schriftlich und durch Vermittler überbracht. Beide Seiten beharrten hartnäckig auf ihren Positionen und zeigten keinerlei Neigung, auch nur ein winziges Stück davon abzurücken. Die Verhandlungen gingen so nur äußerst schleppend voran. König Ferdinand drängte seine Kommissare in fast täglichen Briefen aus Prag, endlich ein Ergebnis zu erzielen <sup>149</sup>. So setzten diese für Dienstag, den 11. August, eine öffentliche und gemeinsame Verhandlung an. Der Administrator scheint in einem letzten Kraftakt dazu noch einmal alles aufgeboten zu haben, was ihm irgendwie möglich war. Aus

<sup>142</sup> Widmann, Chronik, S. 79.

<sup>143</sup> BZAR BDK 9201, 196v, 197r, 197v, 198v.

<sup>144</sup> Widmann, Chronik, S. 79.

<sup>145</sup> HStA RHL 111.

<sup>146</sup> RTA VII 1, S. 333.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Hoffmann, Historia Episcoporum, S. 576. Widmann nennt statt Ulm Straßburg. Widmann, Chronik, S. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Widmann, Chronik, S. 79.

Neuburg und Straubing wurden weitere Gesandte in die Stadt beordert <sup>150</sup>; dem Klerus befahl Johann die Entsendung von Vertretern aller geistlichen Stände zu der Verhandlung <sup>151</sup>. Am 10. August kamen außerdem noch zwei Verordnete des Reichsregiments in der Sache nach Regensburg. Gleichzeitig zeigten in diesen Tagen etwa 100

berittene adelige Lehensleute des Administrators ihre Präsenz 152.

Die klerikale Seite brachte gegen die Verbürgerlichung der Geistlichen vor allem die bereits o. a. juristischen Argumente vor <sup>153</sup>: die vielen von Königen, Kaisern und Päpsten ausgestellten Freiheiten und Privilegien, sowie die bestehenden Pflichtverhältnisse gegenüber den jeweiligen Obrigkeiten. Besonderer Nachdruck wurde nochmals auf die Stellung der Reichsprälaten gelegt. Sie waren als selbständige Reichsstände direkt dem Kaiser unterstellt und hatten ihm den selben Eid geschworen wie die Stadt. Der Rat wurde an die Bedeutung des Eides und der damit verbundenen Verleihung der Regalien erinnert. Darüberhinaus stellten die Kleriker nochmals fest, daß ihre Vorrechte erst beim Amtsantritt Karls V. in aller Form bestätigt worden waren. Die Stadt selbst habe noch 1522 in einem von Baiern vermittelten Vertrag unter ihrem Siegel die Freiheiten des Klerus ausdrücklich anerkannt. Auch die finanzielle Krise der Stadt ließ man als Argument nicht gelten, hatten doch die Geistlichen dem Rat in der Barfüßerkirche vor über drei Jahren eine angemessene Beihilfe angeboten.

Die Ratsherrn hielten ebenfalls an ihren Positionen fest 154. Man warf dem Klerus vor, daß er mehr als ein Drittel der Güter innerhalb der Stadtgrenzen besitze und sich noch nie an den allgemeinen Lasten beteiligt habe. Durch die jetzt offen zutagetretende wirtschaftliche Notlage Regensburgs könne sich die Stadt diese Situation nicht länger leisten. Die fortdauernde Befreiung der Geistlichen vom bürgerlichen Mitleiden übersteige die Kräfte der Gemeinde. Die Ratsherrn fügten noch hinzu, daß der Klerus im Mai 1525 dieses ihr "fruntlich vun vleissig ansuchen (...) gutwillig angenommen" habe 155. Ferner gaben sie an, schon vor Jahren wegen der schlechten Finanzlage der Stadt ein kaiserliches Privileg erhalten zu haben, demzufolge sie alle Inwohner zu bürgerlichem Mitleiden veranlagen dürften, egal ob sie geistlichen oder weltlichen Standes seien 156. Dennoch würden die Kleriker nach wie vor Sonderrechte genießen, da man ihnen nur die Güter innerhalb des Burgfriedens besteuere. Ein letztes Argument des Rates war die Geschäftstätigkeit der Geistlichen. Seit dem Abkommen von 1525 war es den Geistlichen erlaubt, bürgerliches Gewerbe zu treiben, und diese scheinen von der Möglichkeit auch regen Gebrauch gemacht zu haben. Der Administrator wußte ebenfalls davon und hatte keine Anstalten unternommen, die

<sup>150</sup> HStA RHL 111. Aus Straubing kam der dortige Untere Kanzler Dr. Brobst, aus Neuburg wurde Dr. Alber geschickt.

<sup>151</sup> BZAR BDK 9201, 198v, 199r. Bezeichnend ist die Reaktion des Domkapitels. Es entsandte Dr. Gumppenberg in den Ausschuß, der zwar zur stetigen Anwesenheit verpflichtet wurde, sich aber niemals äußern sollte.

152 Widmann, Chronik, S. 79f.

154 HStA RHL 111.

<sup>155</sup> HStA RHL 111. Diese und ähnliche Formulierungen finden sich auch später immer wieder in reichsstädtischen Darstellungen, welche die Vorfälle von 1525/28 berühren.

<sup>156</sup> Die Stadt berief sich hierbei wohl auf eine 1514 von den Reichskommissaren erteilte Erlaubnis, von den Geistlichen Ungeld zu verlangen, um ihre Einnahmen zu steigern. Die Geistlichen hatten diese Regelung nie anerkannt und sich deswegen beim Kaiser beschwert. Auch einen angestrebten Kompromiß hatten sie abgelehnt. Vgl. Fuchs, Wahlkapitulationen, S. 35.

<sup>153</sup> HStA RHL 111.

Gewerbetätigkeit seiner Standesgenossen zu unterbinden. Der Rat betrachtete diesen Umstand als Bekräftigung des Klerus, daß er zu seinen neuen Pflichten stehe. Überhaupt versuchte der Rat von neuem, einen Keil zwischen Klerus und Administrator zu treiben, indem er Verantwortung und Initiative für den Prozeß allein Johann III. zuschob. Dessen Intervention sei ohne die Aufforderung seiner Geistlichkeit zustandegekommen, denn von dieser Seite habe man bislang keinerlei Beschwerden erhalten 157. Die Stadt sah sich zweifellos in der Opferrolle. Den Administrator hielt man für den Verursacher des Streites, der durch seine Klage vor König Ferdinand und den anderen Fürsten die Situation erst so verschärft habe, daß die ganze Stadt dadurch ins

endgültige Verderben stürzen könne.

Keine der beiden Seiten hat offensichtlich irgendwelche Anstalten zu einem Vergleich getroffen. Der Verhandlungstag vom 11. August blieb somit erneut ergebnislos. Der Rat verfügte zu diesem Zeitpunkt allerdings nicht über die nötigen Mittel, seine Position durchzusetzen. Nachdem sich das nun immer deutlicher abzeichnete, reisten die Verordneten der Reichsstädte vorzeitig ab <sup>158</sup>. Die zur Unterstützung des Administrators in der Stadt weilenden kurfürstlichen und fürstlichen Gesandten drängten jetzt stärker auf ein Lösung zugunsten des Klerus. Sogar die Fürsten selbst schalteten sich schriftlich in die Verhandlungen ein und forderten die Zurücknahme der 1525 eingegangenen Verpflichtung. Nach Widmanns Angaben stand nun ein gewaltsames Eingreifen der Fürsten ernstalt im Raum, so daß die köngleichen Kom-

missare geradezu gezwungen waren, die Verhandlungen abzuschließen 159.

Der Rat hat seine Niederlage schließlich eingesehen. Von Hans Portner wurde den Kommissaren eine Vollmacht übertragen, selbständig im Namen der Stadt zu handeln. Damit schlossen sich die Ratsherrn selbst von den weiteren Beratungen in der Sache aus und vertrauten die Vertretung ihrer Interessen den Räten Ferdinands an. Es scheint der einzige Weg gewesen zu sein, den Schaden für die Stadt so gering wie möglich zu halten. Zweifellos war der Rat über den Vertragsentwurf gut unterrichtet, den die Kommissare nun erstellten. Man hatte sich vorher über den Inhalt verständigt 160. Am 20. August wurde der Entwurf für den angestrebten Vergleich abgefaßt. Der Administrator wehrte sich gegen den Kompromiß, da er keinerlei Zugeständnisse an die Gegenseite machen wollte. Er wurde aber mit Mühe zum Einlenken bewegt 161. Freitag, den 21. August, tagte morgens ab 7.00 Uhr ein neuerlicher Ausschuß des Klerus im Domkapitelhaus. Der Administrator hatte dazu Gesandte aller Klöster und Stifte befohlen, die mit Vollmachten ihrer Konvente ausgestattet sein sollten. In diesem Kreis gab Gumppenberg einen kurzen Rückblick auf das seit 1525 Geschehene. Dann ging er detailliert die einzelnen Artikel des Vertragsentwurfes durch und erläuterte sie. Zuletzt wurde noch ein Anliegen der Kommissare behandelt: Der Aus-

Widmann, Chronik, S. 80. Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 175.

<sup>157</sup> HStA RHL 111.

<sup>158</sup> Widmann, Chronik, S. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Widmann, Chronik, S. 80. Der Chronist berichtet dies mit deftigen Worten, die seine Befriedigung über den Vorgang kaum verbergen können: "das und kain anders, das dy küniglichen räth bedachten, das es miest gericht werden, oder es würden dy chur= und fürsten jamer angericht haben, das der hagl geschlagen het."

Widmann, Chronik, S. 80. Die Beratungen wurden möglicherweise sogar am Administrator vorbeigelenkt. Das Domkapitel war jetzt durch Gumppenberg unmittelbar beteiligt. Die Vorverhandlungen wurden für den Klerus von ihm und dem Dekan der Alten Kapelle, Sigismund Pender, geführt. BZAR BDK 9201, 200r.

schuß sollte die beiden Prälaten Gumppenberg und Pender mit einer Generalvollmacht zum Vertragsabschluß im Namen des Gesamtklerus ausstatten. Im Beisein von Notaren und einigen geladenen Zeugen wurde ihnen diese erteilt 162. Bei einigen kleineren Streitpunkten gab es allerdings noch Klärungsbedarf, v.a. zu den Fragen des Messerlohns und des Pflasterverbots 163. Am Sonntag wurde die letzgültige Einigung erzielt und am Montag, den 24. August, fand bereits der Vertragsabschluß statt. Der Vertrag wurde sogleich von den drei königlichen Kommissaren öffentlich verkündet 164. Zu den einzelnen Bestimmungen:

Erstens entließen Kammerer, Rat und Gemeinde der Stadt Regensburg den Klerus aus dem 1525 erklärten Pflichtverhältnis. Die dabei geleisteten Gelübde galten als auf-

gehoben.

Zweitens wurde der Klerus aus den drei bürgerlichen Pflichten Ungeld, Steuer und Wacht entlassen. Die daraus erfolgten Einnahmen der Stadt während der vergangenen drei Jahre sollten ihr verbleiben. Wegen der finanziellen Krise der Stadt sicherten ihr die Geistlichen eine jährliche Beisteuer von 200 fl. rh. zu 165. Dieser Pauschalbetrag mußte ab 1529 jeweils zum St. Bartholomäustag entrichtet werden. Kammerer und Rat verzichteten im Gegenzug auf weitere Ansprüche an den Klerus. Die Vereinbarung wurde befristet bis zu einer möglichen Neuordnung des Verhältisses zwischen geistlichem und weltlichem Stand auf einem kommenden Reichstag, einem Generaloder Nationalkonzil.

Zum Dritten wurden die Forderungen fallengelassen, die sich für den Klerus aus den entgangenen Zinsen wegen der abgebrochenen Häuser ergeben hatten.

Viertens mußten die beiden Vertragsurkunden von 1484 und 1522 dem Klerus rückübereignet werden, und die Bestimmungen waren ab sofort wieder in Kraft zu setzen. Die Ausübung bürgerlichen Gewerbes wurde den Geistlichen wieder verboten.

Wegen der Inventarisierung der Kirchenschätze einigte man sich darauf, daß die angelegten Verzeichnisse nicht zum Nachteil der Kleriker und ihrer Privilegien verwendet werden sollten.

Die Anlage neuer Sepulturen schließlich wurde ausdrücklich an die Zustimmung des Ordinarius gebunden.

Das Messergeld vom Getreide erhielt der Rat und auch das Pflasterverbot wurde ihm weiterhin zugestanden 166. Beide Parteien erklärten darüber hinaus, daß sie sich

<sup>162</sup> Widmann war nach eigenen Angaben selber anwesend. Vom Domkapitel waren Sixtus von Preysing und Sebastian Preintl verordnet. Widmann, Chronik, S. 81. BZAR BDK 9201, 200r.

Beim Messerlohn handelte es sich um die Geldabgabe beim Getreidemessen. Mit dem Pflasterverbot wurde die Begehung städtischer Gassen und Plätze untersagt. Es kam einem Hausarrest gleich. Es war eine seit längerem praktizierte Disziplinierungsmaßnahme der Stadt gegenüber den Geistlichen. Da diese durch das privilegium fori nicht der weltlichen Jurisdiktion unterlagen, konnten sie vom Rat nur auf diese Weise gemaßregelt werden. Siehe auch den Fall des Paul Schmidl von 1525. Vgl. Staber, Kirchengeschichte, S. 103. Widmann, Chronik, S. 58f.

164 Widmann, Chronik, S. 83-86. Der Herausgeber Oefele verwandte allerdings nicht die Kopie des Chronisten, sondern eine sorgfältiger gehaltene Ausfertigung aus dem kgl. Reichs-

archiv München, heute HStA.

Für diese Beisteuer diente offensichtlich das bereits o. a. Modell aus Worms und Speyer als Vorbild. Nach einer älteren Darstellung wurde die Stadt bei diesem Vergleich von 1000 fl. auf 200 fl. heruntergehandelt. Vgl. Gebrath, Geschichte der Fürstbischöfe, S. 140.

Das Recht, Geistlichen bei Verstößen gegen den Stadtfrieden das Pflaster zu verbieten, war für die Stadt nur ein Scheinerfolg, da es sich hier um eine gängige Praxis handelte. Vgl. Ziegler (wie Anm. 33) S. 61.

künftig vertragen und von weiteren Klagen bei Kaiser und Reichsregiment absehen wollten. Für die geistliche Seite nahmen den Vertrag Gumppenberg und Pender kraft ihrer Vollmacht an. Von der Stadt erklärten Kammerer und Innerer Rat ihr Einverständnis. Dann wurden die Vertragsurkunden ausgefertigt und mit sieben Siegeln versehen (es siegelten die drei Kommissare, der Administrator, das Domkapitel, das Kapitel zur Alten Kapelle und die Stadt Regensburg). Der Streit wurde damit als beigelegt betrachtet. Die kurfürstlichen und fürstlichen Gesandtschaften reisten noch am

selben Tag wieder ab 167.

Der Vertrag hatte also weitgehend die alten Verhältnisse wiederhergestellt, wie sie bis 1525 gegolten hatten. Die Stadt hatte wiederum das Nachsehen. Für sie war nur der Schatten eines Kompromisses erreicht. Die 200 fl., mit denen sich die Geistlichen fortan jährlich an den städtischen Lasten beteiligen wollten, waren keine Lösung für die immensen finanziellen Probleme Regensburgs. Entsprechend muß auch die Erbitterung der Bürger über das nun erzielte Verhandlungsergebnis gewesen sein. Die Abneigung gegen die alte Kirche wurde dadurch nur noch größer, und die evangelische Opposition zu den altgläubigen Ratsherrn erfuhr eine deutliche Stärkung <sup>168</sup>. Die jurisdiktionellen Auseinandersetzungen zwischen Administrator und Rat waren mit dem Vertrag von 1528 jedenfalls noch nicht zu Ende und sollten mit dem Anwachsen der reformatorischen Bewegung eine neue Qualität erhalten.

#### 5. Der Streit um die Mendikantenklöster

In den Jahren nach 1528 wurde das Zusammenleben von Bürgern und Geistlichen wieder etwas erträglicher. Beide Parteien scheinen sich darum bemüht zu haben, vernünftig miteinander auszukommen und ihre Politik praktischer zu gestalten 169. Man hielt die traditionellen Festtage wieder ein und nahm auch die Heiltumsweisungen wieder vor. Dennoch hielt der Rat weiter an dem Ziel fest, seine Hoheit auf das geistliche Territorium in der Stadt auszudehnen. Die evangelische Partei in der Bürgerschaft nahm stetig an Größe zu und sorgte damit für eine wachsende Gegenkraft zum altgläubigen Klerus und dessen Privilegien. Der Rat hatte aus der Erfahrung von 1528 gelernt, bei künftigen Vorstößen gegen die Geistlichkeit behutsamer vorzugehen. Deshalb konzentrierten sich die folgenden Auseinandersetzungen auf einzelne Objekte und Rechte, auf die der Rat ohnehin schon Zugriff hatte und entsprechende Ansprüche geltend machen konnte. Die drei Mendikantenklöster, aber auch die Schottenabtei St. Jakob boten sich dafür hervorragend an. Alle vier Klöster lagen auf reichsstädtischem Grund. Die bereits oben geschilderten Verhältnisse in den Konventen der Bettelorden hatten sich auch nach einigen Jahren nicht wesentlich verändert, und in St. Jakob herrschten ebensolche traurigen Zustände 170. 1534 war die Lage so

168 Vgl. Theobald (wie Anm. 27) S. 175.

<sup>167</sup> Widmann, Chronik, S. 82.

<sup>169</sup> Vgl. Ziegler (wie Anm. 33) S. 62f. Ziegler nennt einige Beispiele sinnvoller Zusammenarbeit zwischen der Abtei und dem Rat, bzw. einzelnen Mitgliedern daraus. So einigt man sich 1531 wegen des Baus einer Wasserleitung, und 1533 kommt man sich unkompliziert in der Frage des Weinschanks überein. Auch sind mehrere Darlehensvergaben des Abtes an Bürger bekannt.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Die wirtschaftliche Lage des Klosters verschlechterte sich im Laufe des 16. Jh. immer mehr. Auch der Konvent blieb von dieser Entwicklung nicht verschont. Nach 1559 bestand er nur noch aus 2 Mönchen. Da die Geschichte von St. Jakob nur sehr unzureichend und bruchstückhaft bearbeitet ist, muß sie aber in der weiteren Darstellung dieser Arbeit ausgeklammert

günstig, daß der Rat einen neuen Vorstoß wagen konnte. Das Haus Habsburg richtete seine ganze Aufmerksamkeit auf die Ereignisse in Württemberg 171, so daß man im Augenblick keine Reaktion von seiten König Ferdinands erwarten mußte. Die Ratsherrn nutzten die Gelegenheit und stellten die vier genannten Klöster kurzerhand unter städtische Pflegschaft 172. Damit hatten sie die Verwaltung über die kirchlichen Einrichtungen auf reichsstädtischem Boden übernommen. Das klösterliche Leben kam danach allerdings nicht zum Erliegen. Im Barfüßerkloster tritt der Guardian Johannes Erber noch 1536 glaubenstreu in Erscheinung <sup>173</sup>. Welche Auswirkungen die Maßnahme von 1534 genau nach sich zog, ist nicht bekannt. Sicher ist nur, daß der Rat auch damit nicht die vollständige Hoheit über die Klöster erreicht hatte. Erst mit der Einführung der Reformation 1542 werden die Vorgänge in und um die Regensburger Mendikantenklöster wieder deutlicher. Der Rat versuchte nun massiv, sie in städtischen Besitz gelangen zu lassen, denn für den neuen Gottesdienst standen im Herbst 1542 nur wenige Kirchen zur Verfügung. Pfarrkirche der neuen evangelischen Gemeinde wurde die ehemalige Wallfahrtskapelle zur Schönen Maria. Diese konnte aber unmöglich all die Gläubigen fassen, die sich schon damals zur Lehre Luthers bekannten. Man sah es deshalb als eine dringende Aufgabe an, weitere Kirchen für den evangelischen Gottesdienst zu gewinnen.

Die Besetzung der Dominikanerkirche St. Blasius fiel noch unter die Vorbereitungen zur Einführung der Reformation. Der offizielle Ratsbeschluß zur Annahme der neuen Lehre datiert vom 13. Oktober 1542. Schon sechs Wochen vorher, am 2. September, ließ der Rat dem Bischof Pankraz von Sinzenhofen mitteilen, daß der städtische Prediger 174 künftig in St. Blasius Gottesdienste abhalten werde. Der Bischof war verärgert über diese Mißachtung seiner Obrigkeit und bat, sich die Sache überlegen zu dürfen 175. Der Rat ließ sich nicht hinhalten. Ohne zu reagieren beließ er es bei der bloßen Mitteilung. Dann verkündete der städtische Geistliche zwei Tage später auf offener Kanzel, daß er ab sofort jeden Sonntag in der Dominikanerkirche predigen werde. Dies veranlaßte den Bischof zu einem abermaligen wütenden Schreiben, in dem er den Rat an bestehende Verträge erinnerte und Konsequenzen androhte, falls er an seinem Vorhaben festhalte 176. Der Einspruch zeigte jedoch keinerlei Wirkung. Die Kirche wurde besetzt, und am 15. Oktober predigte darin Erasmus Zollner zur Einführung der neuen Lehre 177. Die Beschlagnahme beschränkte sich auf das Kirchenschiff. Dem Konvent der Dominikaner überließ man den Chor zur Verrichtung seiner Gebete und Gottesdienste. Der Prior mußte resignierend zustimmen. Wenn selbst die Interventionen des Bischofs ergebnislos blieben, konnte er sich erst recht nicht wehren 178. So blieb es für das Weitere bei der neugeschaffenen Situation.

bleiben. Vgl. Flachenecker, Schottenklöster, S. 318. Hammermayer, Schottenabtei St. Jakob, S. 48f. Staber (wie Anm. 163) S. 112f.

<sup>171</sup> Mit der Restitution Herzog Ulrichs in Württemberg verlor Habsburg seine wichtigste überterritoriale Machtbasis in Süddeutschland. Vgl. Rabe (wie Anm. 12) S. 226 f.

Vgl. Kraus (wie Anm. 85) S. 155.
 Vgl. Hilz (wie Anm. 92) S. 4.

Der Rat hatte die Patronatsrechte über die Kirche zur Schönen Maria und postulierte deren Prediger.

175 StAR Eccl.I, Fasz. 5,18. Die Nachricht hatten ihm der Stadtschreiber und der Ratsherr Endres Wolff überbracht.

176 StAR Eccl. I, Fasz. 5,19.

177 Vgl. Schwarz, Die Reformation in Regensburg, S. 64.

178 Vgl. Popp (wie Anm. 90) S. 245.

Für die Übernahme des Barfüßerklosters standen die Chancen der Stadt ebenfalls nicht schlecht. Von November 1542 bis Januar 1543 hielt darin ein Mönch, der nicht mehr am Klosterleben teilnahm, evangelische Predigten. Seit dieser Zeit fanden kaum noch Messen nach römischem Ritus statt <sup>179</sup>. Der Rat wähnte sich jetzt als der Eigentümer des Klosters <sup>180</sup> und begann, die Gebäude nach Bedarf zu verändern. Am 3. Februar 1543 beschwerte sich der Bischof beim Rat über Baumaßnahmen im Barfüßerkloster, welche ohne sein und der Klosteroberen Wissen durchgeführt worden waren. Er verlangte eine schriftliche Mitteilung darüber, was im einzelnen gemacht wurde. Außerdem forderte er die Überstellung eines evangelisch gewordenen Geistlichen, der seinen Jurisdiktion unterstehe. Der Rat hatte diesen, namens Dr. Leonhard Eckhart, in seinen Dienst übernommen und ihm eine Wohnung im Augustinerkloster zugewiesen <sup>181</sup>. Eckhart wurde beauftragt, das Evangelium in der Klosterkirche zu verkünden <sup>182</sup>. Dies ist insofern von Interesse, als die städtische Obrigkeit auch über das Kloster der Augustinereremiten zu verfügen schien. Noch 1537 mußte die städtische Lateinschule auf Befehl des Provinzials die Gebäude räumen <sup>183</sup>.

Der Rat ließ sich Zeit, auf den Brief des Bischofs zu antworten. Mit Schreiben vom 19. Februar 1543 teilte er Sinzenhofen mit, daß er im Barfüßerkloster keine Maßnahmen vorgenommen habe, zu denen er nicht berechtigt gewesen sei. Die Umbauten seien wichtig und notwendig gewesen und darüberhinaus mit Zustimmung der Mönche geschehen. Zu Dr. Eckhart vertrat er die Meinung, daß dieser völlig zu Recht eine neue Stelle angenommen habe, da ihm seine Prädikatur zuvor vom Domkapitel gekündigt worden war. Die Pröpste an der Neuen Pfarre hatten mit ihm verabredet, daß er erst nach Beendigung seiner Tätigkeit am Domstift in den Kirchendienst der Stadt treten solle <sup>184</sup>. Der Wechsel sei also völlig rechtmäßig vonstatten

gegangen.

Als ihm die Verhältnisse im Kloster bekannt wurden, versuchte der Provinzial des Barfüßerordens am 1. Juli in einem Brief, die evangelischen Mönche von der neuen Lehre abzubringen. Die Anstrengungen blieben erfolglos. Drei der Konventsmitglieder traten in den Kirchendienst der Stadt und heirateten im Laufe des nächsten

Jahres 185.

Bischof Pankraz wollte sich die Eingriffe in seine hoheitlichen Rechte nicht länger gefallen lassen und intervenierte beim Kaiser. Karl V. reagierte umgehend mit einem Pönalmandat an die Stadt vom 23. Mai 1544 <sup>186</sup>. Er tadelte darin scharf die Mißachtung der bischöflichen Obrigkeit und befahl der Stadt, ihre in den Klostergebäuden wohnenden Prädikanten unverzüglich von dort zu entfernen und die Klöster dem Bischof zurückzugeben. Für den Fall, daß sich die Stadt dem Befehl nicht füge, drohte er ihr Ungnade und eine Strafe von 40 Mark schweren Geldes an, das an die kaiserliche Kammer zu bezahlen sei. Der Rat aber dachte nicht daran, nachzugeben. Am 29. Juli ermahnte Bischof Pankraz den Rat, dem Mandat des Kaisers endlich Folge zu lei-

184 StAR Eccl. I, Fasz. 5, 63.

186 StAR Eccl. I, Fasz. 8,6 B1.

<sup>179</sup> Vgl. Hilz (wie Anm. 92) S. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Vgl. Theobald, Reformationsgeschichte II, S. 29.

<sup>181</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 5, 62.

Vgl. Theobald (wie Anm. 180) S.7, S. 17f.
 Vgl. Hemmerle (wie Anm. 83) S. 160.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 180) S. 29. Der ehemalige Guardian Johannes Erber, Wolfgang Hamberger und Leonhard Kirchmaier.

sten 187. Der Brief war eine Entgegnung auf ein Ratsschreiben vom 19. Juli, in dem die Ratsherrn offensichtlich die Flucht nach vorne versucht hatten. Der Bischof machte nun deutlich, daß seine Klage an den Kaiser nicht die Religion betreffe, sondern die Art und Weise, wie der Rat mit den Klöstern umgehe. Er wollte nicht dulden, daß darin unter Mißachtung seiner Obrigkeit gebaut werde und evangelische Prädikanten dort wohnten. Ferner verwahrte er sich gegen die Forderung, für die städtischen Schulen und Kirchendiener Geld vorzustrecken. Pankraz von Sinzenhofen wollte die Bürger nicht zwingen, die entsprechenden kirchlichen Einrichtungen aufzusuchen, weil ein diesbezüglicher Reichsabschied nicht existierte. Wenn der Rat dennoch glaube, Schulen einrichten und Prediger anstellen zu müssen, solle er die Kosten dafür auch selber tragen. Zum Schluß seines Schreibens erneuerte der Bischof eine alte Forderung, die noch aus der Zeit des Administrators Johann III. rührte. Mit diesem sei der Rat vor Jahren vor den kaiserlichen Kommissaren übereingekommen, daß die in städtischen Besitz gelangten Kirchenschätze zurückgegeben werden sollten. Er bat die Ratsherrn, dieser Verpflichtung endlich nachzukommen. Hier findet sich ein deutliches Anzeichen dafür, daß die Differenzen von 1525/28 auch nach 16 Jahren noch immer nicht völlig ausgeräumt waren.

Der Rat scheint an seiner harten Haltung festgehalten zu haben. Am 10. Oktober 1544 dann wurde ihm das Barfüßerkloster von den ehemaligen Mönchen offiziell übergeben. Im Gegenzug garantierte der Rat eine lebenslängliche Pensionierung der letzten Insassen. Ab dieser Zeit fanden jeden Sonntag evangelische Predigten in der Klosterkirche statt <sup>188</sup>. Man bedrängte nun auch die verbliebenen Dominikaner, ihre Gottesdienste hinter verschlossenen Türen abzuhalten <sup>189</sup>. Vergebens – der Konvent wollte sich nicht zum heimlich geduldeten Gast in der eigenen Kirche machen lassen. Er mußte es allerdings hinnehmen, daß man ihm bis zum Interim 1548 den Ornat und

die Kirchengeräte wegnahm.

Zum Ende des Jahres 1544 unterlagen die Mendikantenklöster alle faktisch der Hoheit des Rats. Trotz seines Protests und des kaiserlichen Mandats hatte der Bischof

hier seine Obrigkeit nicht verteidigen können.

Auf dem Reichstag zu Worms, der am 24. März 1545 eröffnet wurde, ließ Pankraz von Sinzenhofen eine umfangreiche, aus 9 Artikeln bestehende Klageschrift gegen die Reichsstadt Regensburg einreichen. Sie wurde von den städtischen Gesandten angenommen und dem Rat überschickt <sup>190</sup>. Inhaltlich bezogen sich die meisten Anschuldigungen auf die Veränderungen, welche im Zuge der Reformierung der Reichsstadt durchgeführt worden waren. Angesprochene jurisdiktionelle Streitfragen zwischen Bischof und Rat waren die Neuanlage von Sepulturen, die Einnahme der Bettelklöster und Eingriffe in die Gerichtshoheit des Bischofs. Die klerikale Seite beschwerte sich auch wieder über Forderungen der Stadt, die städtischen Prädikanten zu bezahlen. Der Rat schickte umgehend eine Verteidigungsschrift, in welcher er seine Sicht der Dinge darlegte <sup>191</sup>. Die Neuordnungen bzgl. der Konfession waren legitim und wurden mit Hinweise auf den entsprechenden Abschied des Reichstages von Speyer

<sup>189</sup> Vgl. Kraus (wie Anm. 85) S. 156.

<sup>187</sup> StAR Eccl.I, Fasz. 5, 133.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Vgl. Hilz (wie Anm. 92) S. 21. Teile der Klostergebäude wurden dem Buchdrucker Hans Kohl für die Einrichtung seiner Werkstatt zur Verfügung gestellt. Theobald (wie Anm. 180) S. 29.

StAR Eccl. I, Fasz. 7. Vgl. auch Theobald (wie Anm. 180) S. 81 f.
 StAR Eccl. I, Fasz. 16, 97.

begründet. Die Sepulturen wollte der Rat vom früheren Administrator genehmigt wissen, und Eingriffe in die Jurisdiktion des Bischofs stritt er rundweg ab. Zur Frage der Bettelklöster gaben sich die Ratsherrn unschuldiger als sie tatsächlich waren. Sie wollten keinen der Konvente je an deren Zeremonien oder Einkommen gehindert haben, sondern nur an Feiertagen in den drei Kirchen predigen lassen, weil die Neue Pfarre eben zu klein sei. Mögen diese Angaben dem Wortlaut nach auch zutreffen, so verschweigen sie doch, daß die Klöster längst unter der Verfügungsgewalt der Stadt standen. Auf die Anschuldigung, sie würden vom Klerus Geld für die Bezahlung ihrer Prädikanten verlangen, reagierten die Ratsherrn empört. Sie verwahrten sich dagegen und bezeichneten die Behauptung als unverschämt und unwahr 192. Ein bald darauf vom Kaiser gegen die Reichsstadt erlassenes Strafmandat blieb auch diesmal ohne Wirkung 193. Die Regensburger beschäftigte wohl mehr die umfassende Handelssperre, welche die bairischen Herzöge nach Einführung der Reformation über die Stadt verhängt hatten. Demgegenüber kamen den Streitereien mit dem Bischof geringere Bedeutung zu. So zogen sich die Auseinandersetzungen über einen längeren Zeitraum hin, ohne daß sich eine Lösung abgezeichnet hätte. Was die Mendikantenklöster betraf, konnten die Bürger und der Rat den status quo halten. Auch über den Reichstag von 1546 hinweg verblieben die Bettelordenskirchen dem evangelischen Gottesdienst 194. Die Klagen der Geistlichen blieben also trotz des Aufschwungs, den die katholische Seite durch den Schmalkaldischen Krieg erfahren hatte, erfolglos. Das lag nicht zuletzt daran, daß unter dem Pontifikat Pankraz von Sinzenhofens ein systematisches Vorgehen gegen die evangelische Reichsstadt kaum möglich war. Der körperliche und geistige Verfall des Bischofs infolge einer fortgeschrittenen psychischen Krankheit behinderte seine Amtsführung bis zur totalen Handlungsunfähigkeit. In den letzten Monaten seines Lebens war Bischof Pankraz ein hilfloser Pflegefall; er verweigerte aber dennoch strikt die Annahme eines Koadjutors 195. Auf städtischer Seite war man natürlich froh über einen solchen Gegenspieler, welcher vergleichsweise nur wenig Unannehmlichkeiten bereitete 196. Über seinen Tod am 24. Juli 1548 hinaus änderte sich nichts an den Verhältnissen in der Stadt. Bis zur Annahme des Augsburger Interims im Jahre 1548 unterstanden die drei Bettelklöster weiterhin der Obrigkeit des Rats.

Dann allerdings wendete sich das Blatt zugunsten der alten Kirche und ihrer Geistlichkeit. Der Rat hatte sich verpflichtet, die Interimsbestimmungen in der Reichsstadt umzusetzen. Am 1. Juli 1548 wurde die evangelische Seelsorgetätigkeit eingestellt, die Kirchen geschlossen. Da sich die lutherischen Geistlichen vehement gegen diese Entscheidung eingesetzt hatten, waren sie nun gezwungen, die Stadt zu verlassen 197. Der neue Bischof, Georg Marschall von Pappenheim, wurde am 8. August vom Domkapitel gewählt. Er hatte bereits auf dem letzten Reichstag als Domherr die Belange der

<sup>193</sup> Ausgefertigt am 19. Juli, am 3. September der Stadt überreicht. Vgl. Theobald (wie Anm. 180) S. 82.

194 Vgl. ebd. S. 116.

<sup>195</sup> Vgl. Hausberger, Geschichte des Bistums Regensburg I, S. 319.

<sup>196</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 180) S. 141.
 <sup>197</sup> Vgl. ebd. S. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Theobald glaubt, die Beschuldigung bezieht sich auf die jährliche Beisteuer von 200 fl., welche die Geistlichen auf diesem Wege abzuschütteln suchten. Theobald (wie Anm. 180) S. 81. Die Stadt wird aber 1557 eine ähnliche Forderung unter Verweis auf einen Reichstagsabschied von 1555 tatsächlich erheben (s. u.).

Regensburger Kirche vertreten und war mit den Einzelheiten des Rechtsstreites vertraut.

Anfang Dezember erreichte den Rat ein kaiserlicher Bescheid, welcher die vielen Streitpunkte der langjährigen Auseinandersetzung mit dem Bischof regeln sollte. Unter dem vierten Punkt des Schreibens wurde die Restitution der Bettelklöster verfügt: Der Rat sollte ohne Zustimmung der Mönche und Priore keinerlei Umbauten vornehmen und Fremden keine Wohnungen darin zuteilen. Das eingezogene Klostergut sei auf Verlangen zurückzugeben. Ferner wurden die Bürger ermahnt, die Kleriker bei der Ausübung ihrer Privilegien und im Genuß ihrer Pfründen nicht einzuschränken 198. Zum Schluß wurden Bischof und Domkapitel an die korrekte Bezahlung ihrer 200 fl. Beisteuer erinnert. Die Wertsachen der Augustinereremiten und der Dominikaner hat man den Konventen unmittelbar darauf rückübereignet. Der Kirchenschatz des Barfüßerklosters war jedoch gegen eine Pensionierung der letzten Brüder an die Stadt abgelöst worden. Aus diesem Grund verweigerte der Rat die Rückgabe 199. Da sich der Bischof damit nicht zufrieden gab, blieb dieser Punkt noch längere Zeit umstritten.

Im Barfüßerkloster wohnte mit Leonhard Kirchmaier auch einer der letzten evangelischen Geistlichen, die in Regensburg verblieben waren. Er wurde vom Rat nicht entfernt. Über beides beschwerte sich Bischof Georg in einem Brief vom 4. April 1549 an Kammerer und Rat der Stadt und forderte sie auf, die kaiserliche Weisung auch in diesen Fällen umgehend zu vollziehen 200. Ansonsten war man den Befehlen weitgehend nachgekommen. Von der Dominikanerkirche jedenfalls werden in den Klosterakten nach 1548 keine neuen Auseinandersetzungen genannt 201. Wegen des Augustinerklosters sind ebenfalls keine weiteren Klagen bekannt. Wenn im kaiserlichen Rezeß vom 5. Juni 1549 die drei Bettelklöster nochmals angesprochen werden, können sich die diesbezüglichen Befehle nur auf das Barfüßerkloster beziehen 2002. Hier

zog sich der Streit aber noch bis 1551 hin.

Ein zweiter Rezeß des Kaisers datiert vom 12. Februar 1551 und verfügte jetzt ultimativ die Rückgabe des Klosters innerhalb von sechs Wochen, ungeachtet eines möglichen Einspruchs der Stadt. Die vom Rat geltend gemachten Patronatsrechte wurden nicht berücksichtigt <sup>203</sup>. Trotz dieser unmißverständlichen Weisung setzten die Ratsherrn auch weiterhin auf Zeit. Als der Befehl am 6. April noch nicht umgesetzt war, wandte sich Bischof Georg in einem Brief von neuem an den Rat und forderte ihn auf, das Kloster zu übergeben. Die Antwort vom 16. April enthielt die lapidare Mitteilung, daß auch der Provinzial des Barfüßerordens Ansprüche auf die Gebäude geltend mache und eine Übergabe wegen der laufenden Verhandlungen nicht möglich sei <sup>204</sup>.

<sup>200</sup> BŽAR BDK XV, Klerus und Reichsstadt Regensburg. Streitakten. 1511–1629. Siehe auch Theobald (wie Anm. 180) S. 157.

<sup>201</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 4. Mit dem Interim geht nur das definitive Ende der evangelischen Gottesdienste einher. Die volle Freigabe des Klosters brachte der Augsburger Religionsfriede; die endgültige Restitution des früheren Zustandes kam erst 1557. Vgl. Kraus (wie Anm. 85) S. 156.

<sup>203</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 16, 95.

Vgl. ebd. S. 155 f.
 Vgl. ebd. S. 156 f.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> BZAR BDK XV, Klerus und Stadt Regensburg. Religionsänderung und folgende Streitakten. 1496–1661. Es wird darin erneut angeordnet, keine baulichen Veränderungen vorzunehmen, niemand ohne Erlaubnis des Konvents im Kloster wohnen zu lassen und die Wertgegenstände zurückzugeben.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Vgl. Theobald (wie Anm. 180) S. 168. Der Rat hatte sich jedoch bereits in einem Schreiben

Beide Seiten versuchten stur, auf ihren Positionen zu beharren. Nach einigen weiteren Briefwechseln zeigte sich, daß der Bischof am längeren Hebel saß. Er hatte, seine engen Verbindungen zu einigen kaiserlichen Hofräten geschickt nutzend, die Ausstellung eines kaiserlichen Executoriats erreicht. Das Mandat gegen die Reichsstadt erging am 21. Mai 1551 und wurde dem Rat am 15. Juni übergeben <sup>205</sup>. Das Ultimatum vom Februar wurde darin nochmals wiederholt: die Rückgabe des Klosters innerhalb von sechs Wochen und drei Tagen nach Erhalt des Schreibens. Der Rat kam jetzt dem Befehl des Kaisers nach. Allerdings ließ er sich damit noch reichlich Zeit: Erst am 27. August 1551 wurde das Kloster restituiert. Die Wertgegenstände scheint der Rat entgegen der Weisung einbehalten zu haben, denn sie blieben noch längere Zeit Teil der bischöflichen Klagen. Die Ansprüche der Stadt auf das Kloster wurden aufrechterhalten, auch wenn an eine Durchsetzung derzeit nicht zu denken war. Leonhard Kirchmaier mußte seine Wohnung in den Gebäuden von St. Salvator räumen.

Der Bischof konnte triumphieren, denn mit den Mendikantenklöstern hatte der Rat die Kontrolle über die traditionell wichtigsten Seelsorgezentren der Stadt verloren. Um sie der alten Kirche zu erhalten, mußten die Verhältnisse darin möglichst schnell geordnet werden. Das Barfüßerkloster wurde 1552 mit zwei Patres aus dem Villinger Konvent neu besetzt<sup>206</sup>. Es entwickelte sich in der Folgezeit zu einem Zentrum der

Gegenreformation in Regensburg.

Erst 1555 finden sich wieder Dokumente über den weiteren Fortgang des Streits. Der Bischof versuchte über eine Klage vor König Ferdinand u.a. die Rückgabe des Kirchenschatzes an das Kloster zu erreichen. Er verwies dabei auf die beiden Rezesse des Jahres 1551, welche in diesem Punkt von der Stadt nicht vollzogen worden waren. Der Rat hingegen pochte in seiner Verantwortung gegenüber dem König vom 23. August 1555 auf eigene Rechte an dem Kloster, scheute aber vor einer detaillierten Begründung zurück<sup>207</sup>. Das silberne Kirchengerät war bereits vor Jahren eingeschmolzen worden, angeblich mit Einwilligung von Prior und Konvent 208. Die Ratsherrn hatten nach eigenen Angaben sogar eine Entschädigung zahlen wollen - allerdings nach Abzug der für die Klostergebäude aufgewendeten Baukosten. Weil Bischof Georg aber auf diesen Vorschlag nicht eingegangen war, wurde die Sache von seiten der Stadt eingestellt. In einer späteren Verteidigungsschrift beklagt sich der Rat, daß die gegen ihn gerichteten Mandate stets ohne seine vorherige Anhörung erlassen worden waren. Da er eine gütliche Einigung anstrebte, habe er immer wieder zu Verhandlungen gedrängt und die Verfahren nie als abgeschlossen betrachtet. Auf das hartnäckige Drängen des Bischofs hin seien dann die Befehle des Kaisers zum Nachteil der Stadt ergangen. Der Rat habe dabei überhaupt keine Gelegenheit erhalten, seine Argumente auszubreiten 209. Daß er als Reichsstand das Recht zu einem ordentlichen Verfahren habe, machte er ebenfalls deutlich. Alles in allem verwahrte sich der Rat damit nachdrücklich gegen die Anschuldigungen des Bischofs, die er in der vorliegenden

an den Provinzial vom 28. Februar 1551 zur Restitution des Klosters verpflichtet. StAR Eccl. I, Fasz. 9, 15.

Vgl. Hilz (wie Anm. 92) S. 22.
 StAR Eccl. I, Fasz. 16, 95.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> BZAR BDK XV, Klerus und Stadt Regensburg. Augsburger Vertrag, Kaiserl. Recesse 1571. Siehe auch Theobald (wie Anm. 180) S. 168 f. Theobald datiert den ganzen Vorgang fälschlicherweise ins Jahr 1549.

BZAR Gen. 126, Nach 1555. Gegenbericht des Rats auf Klagen des Bischofs.
 BZAR Gen. 126, Nach 1555. Gegenbericht des Rats auf Klagen des Bischofs.

Form als nicht akzeptabel betrachtete. Der Rat wollte mit dem Verweis auf formale Unzulänglichkeiten der bischöflichen Klage offenkundig wiederum Zeit gewinnen.

Die Rechtmäßigkeit der Ansprüche des Bischofs erscheint nach dem Verlauf der bisherigen Auseinandersetzung und nach Ausweis der Akten ziemlich eindeutig. Doch hatten sich die Machtverhältnisse innerhalb der Stadt bezüglich des Kirchenwesens mit dem Abschluß des Augsburger Religionsfriedens 1555 wieder zugunsten der evangelischen Mehrheit verändert. Der Rat war von neuem Selbstbewußtsein erfüllt und mußte nun dafür sorgen, daß die protestantische Seelsorgetätigkeit in ausreichendem Maße gewährleistet wurde. Dazu war es vor allem dringend nötig, mindestens eine, wenn möglich sogar mehrere große Kirchen in den Besitz der Stadt zu bekommen. Das war jedoch nicht so einfach. Die Situation stellte sich für den Rat als reichlich verfahren dar. Die einzigen Klöster, auf die man realistische Ansprüche geltend machen konnte, weil sie auf städtischem Boden standen, hatte man während des Interims an die Altgläubigen zurückgeben müssen. Der Rat wandte sich an die übrigen Stände der Augsburger Konfession und bat sie um Unterstützung 210. Er schilderte die Zustände in der Neuen Pfarrkirche, welche nach seinen Angaben nur etwa 25-30% der Gläubigen Platz bot. Die katholischen Kirchen der Stadt waren andererseits zum großen Teil nahezu verwaist. Nur noch wenige Mönche lebten in den meisten Klöstern, und die Gebäude befanden sich nicht selten in einem katastrophalen Zustand. Weil sie wußten, daß sie beim Bischof keinerlei Entgegenkommen erwarten konnten, ersuchten die Ratsherrn die anderen evangelischen Stände um Hilfe. Die zu diesem Zweck verfaßte Supplik enthält aber keine konkreten Handlungsvorschläge. Nur das Ziel wird klar formuliert: Die Stadt solle mindestens in den Besitz der drei Mendikantenklöster gelangen. Welche Politik der Rat im einzelnen verfolgte, geht aus dem Schreiben nicht hervor. Ob er die Übernahme der Klöster auf dem Rechtsweg erzwingen wollte, oder ob ihm die protestantischen Stände bei einem gewaltsamen Vorgehen den Rücken freihalten sollten, ist aus den Akten nicht ersichtlich. Anzumerken ist jedoch, daß es der Stadt noch über Jahre hinweg nicht gelang, aus der Defensive zu kommen. Die folgenden Auseinandersetzungen beruhten stets auf den Klagen des Bischofs, der darin beharrlich auf die Herausgabe des Klostervermögens der Barfüßer drängte. Von einem ernsthaften Versuch des Rats zur Übernahme einer der großen Bettelordenskirchen ist in den 50er Jahren des 16. Jahrhunderts nichts mehr bekannt.

Dahingegen zog sich der Streit um den vor langer Zeit eingezogenen Kirchenschatz noch mehrere Jahre hin. In einem Schreiben vom 31. März 1557 erinnerte Bischof Georg erneut an die kaiserlichen Rezesse von 1551 und forderte, die Kirchenornate und -kleinodien nun endlich zurückzugeben <sup>211</sup>. Der Rat entgegnete am 24. April mit einer scharfen Antwort, wobei er sich erst gar nicht die Mühe machte, auf die Forderungen einzugehen. Vielmehr verwies er auf den lasterhaften und unzüchtigen Lebenswandel der Geistlichkeit, welcher nach seinem Dafürhalten ein öffentliches Ärgernis in der Stadt darstellte <sup>212</sup>. Die Klage war wohlbekannt. Das ausschweifende

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 16,8.

<sup>211</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 9, 21. Die Forderung betraf noch weitere unerledigte Punkte, wie Eingriffe in die bischöfliche Jurisdiktion bei Strafdelikten von Geistlichen und in Eheangelegenheiten.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 8, 30A. Der Vorwurf, der Regensburger Klerus sei der schlimmste im ganzen Reich, ist in dieser Form sicher eine Übertreibung. Er wurde aber oft vorgebracht: "das Irer Khay. Mt. nit allein von denen von Regenspurg sonnder auch von anndern orten mehr allerlay glaubhaftiger bericht vnnd anzaig furkhommen welche sie nit on sonndere hohe beschwerung

Leben vieler adeliger Chorherrn, aber auch der einfachen Kleriker, war in vielen Städten ein großes Problem, da sie aufgrund ihres geistlichen Standes der weltlichen Gerichtsbarkeit entzogen waren. Der berechtigte Vorwurf wurde aber hier vom Rat instrumentalisiert, um von den legitimen Ansprüchen des Bischofs abzulenken. Diese Strategie des Gegenangriffs verfolgten die Ratsherrn von da an immer wieder – stets mit dem Hinweis auf die öffentliche Unzucht und mit der Drohung, bald selbst dagegen einzuschreiten, falls der Bischof nichts unternehmen sollte. Zu den Forderungen des Bischofs wurde von seiten der Stadt nur ganz allgemein auf eigene Rechte hin-

gewiesen, die sich von verschiedenen Reichsabschieden ableiten ließen.

Weitere Briefwechsel folgten 213. Der Rat bestritt jegliche Verpflichtung auf Rückgabe des Klostergutes und machte nun deutlich, daß er den Gegenwert zum Unterhalt der eigenen Kirchen und Schulen herzunehmen gedenke<sup>214</sup>. Er bezog sich dabei auf einen Artikel des Augsburger Religionsfriedens, nach dem die lutherischen Stände das vor dem Friedensvertrag zum Unterhalt ihrer Kirchen eingezogene Gut behalten durften 215. Es wurden sogar weitere finanzielle Ansprüche angemeldet, um die verbleibende Differenz auszugleichen, da das eingezogene Vermögen zur Finanzierung des Kirchenwesens nicht ausreichte. Der Bischof war sehr verärgert über diese Interpretation des betreffenden Artikels, da er sie nicht im Einklang mit dem angeführten Reichsabschied betrachtete. Er wandte sich jetzt an den König und verlangte ein Mandat gegen die Stadt, um die Belästigungen wegen der Unterhaltszahlungen abzuwehren. Ferdinand reagierte umgehend. Zwar versagte er dem Bischof das geforderte Mandat<sup>216</sup>, doch er erließ einen schriftlichen Befehl an die Stadt, die ausstehende Geldsumme ohne Verzögerung an das Barfüßerkloster zu bezahlen 217. Die Irrungen bezüglich der Unterhaltszahlungen sollten aber auf dem nächsten Reichstag verhandelt und ausgeräumt werden. Das Angebot, den Streit dort beizulegen, nahmen die Ratsherrn gerne an <sup>218</sup>. Ansonsten aber blieben sie bei ihrer Sicht der Dinge und verweigerten die Bezahlung der Schuld. Sie betrachteten die Streitsache als vorläufig eingestellt. An den König schrieben sie, daß sich die Stadt mit dem Bischof auf der nächsten Reichsversammlung vergleichen wolle. Ferdinand akzeptierte das natürlich gerne, zumal es ihm viel Mühe ersparte, wenn sich die beiden Kontrahenten selbständig einigten. Nur war diese Rechnung ohne den Bischof gemacht worden. Der schrieb wutentbrannt an den König, daß er niemals in einen solchen Vergleich eingewilligt habe und pochte nachdrücklich auf die Vollziehung der kaiserlichen Rezesse und Dekrete. Ferdinand, seit März 1558 Kaiser, mußte abermals in den Konflikt eingreifen. Er war vom Rat ein wenig getäuscht worden, da dieser seinen Befehl zur Bezahlung der Geldschuld ignoriert hatte. Am 3. Juni 1558 erneuerte der neue Kaiser seinen Befehl<sup>219</sup>. Die Stadt sollte ihre Schulden an das Barfüßerkloster endlich begleichen.

Ires gemuets vernomen das die geistlichen zu Regenspurg Ires ergerlichen strefflichen lebens vnnd wandls halb mehr dann anderer ort der gantzen teutschen nation beschraiet seyen." BZAR Gen. 126, Nach 1555. Gegenbericht des Rats auf Klagen des Bischofs.

<sup>213</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 9, 15. Bischof Georg an Kammerer und Rat vom 12.5. 1557.

<sup>214</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 9, 16. Rat an Bischof vom 14.6. 1557.

<sup>219</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 9, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 16, 106. BZAR Gen. 126, Gegenbericht des Rats auf Klagen des Bischofs.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 9, 18. König Ferdinand an Bischof Georg, Wien, 22. 9. 1557.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 9, 20. König Ferdinand an den Rat, Wien, 22. 9. 1557.

<sup>218</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 16, 106. Kammerer und Rat an Bischof Georg, 6. 10. 1557.

Dem mußte sich der Rat schließlich beugen. Er bestand aber darauf, nochmals festzustellen, daß die bischöfliche Forderung seiner Ansicht nach nicht gerechtfertigt war. Man wollte aber dem Reichsoberhaupt den Gehorsam nicht versagen und bezahlte

gegen Quittung<sup>220</sup>.

Damit war ein langes Kapitel in den Auseinandersetzungen zwischen Bischof und Rat zu Ende, das mit dem Versuch zur Übernahme der Mendikantenklöster durch die Stadt und der Inventarisierung der Kirchenschätze im Jahre 1525 seinen Ausgang genommen hatte. Doch war dieses Ende nur vorläufig. Die Augsburger Konfession wurde gestärkt und gefestigt in der Reichsstadt, doch es fehlte noch immer ein genügend großer Raum für den Gottesdienst, der die Masse der Gläubigen fassen konnte. Daher strebte der Rat noch immer danach, eine der großen Kirchen in seine Hand zu bekommen.

1563 mußte St. Oswald wegen Baufälligkeit geschlossen werden. Sie war neben der Neuen Pfarre und der Bruderhauskirche die dritte evangelische Kirche der Stadt<sup>221</sup>. Der Ausfall des Predigtraumes war so schmerzlich, daß ein sofortiger Ersatz gefunden werden mußte. Zunächst versuchte der Rat, die Dominikaner zu bewegen, daß sie ihm ihre Kirche leihweise überließen. Doch die Mönche wehrten sich mit Vehemenz gegen das Ansinnen. Daraufhin ließ der Rat die Kirche gewaltsam durch einen Gang der angebauten Betschule öffnen und nahm sie wie vor 1548 in Beschlag 222. Man hielt wiederum nur das Kirchenschiff besetzt, um darin predigen zu lassen. Der Chor verblieb unangetastet den Mönchen. Der Bischof - seit 1563 Veit von Fraunberg - führte unverzüglich Klage bei Kaiser Ferdinand. Am 23. Juni desselben Jahres versuchte ein kaiserlicher Kommissar den neuerlichen Konflikt zu schlichten. Von einem Ergebnis ist nichts bekannt. Bis 1568 änderte sich nichts an der Situation. Dann war das Kirchendach von St. Blasius baufällig geworden, doch dem Konvent fehlten die Mittel für eine Reparatur. Die Mönche fragten daher beim Rat um ein Darlehen nach. Der witterte jetzt seine Chance, den mit der Besetzung der Kirche begangenen Rechtsbruch zu legalisieren. Man trat in Verhandlungen mit dem Provinzial Richard Giselig, dem Prior Georg Hack und dem Konvent und schloß am 24. Mai 1568 einen Vertrag ab. Die Dominikaner erhielten Holz, Steine, Kalk, Sand und alles andere Baumaterial kostenlos von der Stadt. Im Gegenzug erlaubten sie dem Rat, die evangelische Predigt im vorderen Teil der Kirche "vff einig Zeit pleiben zu laßen"223. Eine Konkretisierung dieser Frist vermied der Rat wohlweislich. Außerdem erklärten beide Vertragspartner, daß sie wegen der Kirche keinen Rechtsstreit mehr beginnen wollten. Damit hatte das Stadtregiment einen großen Sieg errungen. Der Bischof konnte ihm jetzt den Besitz der Kirche nicht mehr streitig machen. Der Rat hielt so lange wie es ihm möglich war daran fest. Das Kirchenschiff von St. Blasius sollte der evangelischen Gemeinde bis 1626 als Predigtraum verbleiben 224.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 9, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> St. Oswald war die zweite evangelische Hauptkirche der Stadt. Der Bau gehörte ursprünglich zu einer Karmelitenniederlassung. Wie er unter die Hoheit des Rates kam, ist bislang nicht bekannt. Zu der Kirche gehörte ein evangelisches Frauenstift. Seit 1553 fanden in ihr protestantische Gottesdienste statt. Das Bruderhaus, eine bürgerliche Sozialstiftung des 15. Jahrhunderts, kam im 16. Jahrhundert in die Verfügungsgewalt des Rates. Auch die kleine ihm zugehörige Kirche wurde für den evangelischen Gottesdienst genutzt. Vgl. A. Schmid (wie Anm. 21) S. 256 f.

StAR Eccl. I, Fasz. 4.StAR Eccl. I, Fasz. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Vgl. A.Schmid (wie Anm. 21) S. 223.

# 6. Der Kampf um das bischöfliche Propstgericht

Das Propstgericht mit seinen Zugehörungen Friedgericht und Kammeramt bildete seit der endgültigen Übernahme des herzoglichen Schultheißengerichts 1492 ein weiteres bevorzugtes Angriffsziel der Reichsstadt gegen die geistliche Macht. Den Rat drängte es dazu, die weltliche Gerichtskompetenz des Bischofs auszuschalten, um die

seine auf alle nichtgeistlichen Inwohner der Stadt auszudehnen.

Das Propstgericht war das bischöfliche Hauptgericht. Seine Jurisdiktionsgewalt war hauptsächlich leibrechtlich abgegrenzt<sup>225</sup>. Es umfaßte alle Eigen- und Zinsleute der Kirche; das waren zunächst die Hintersassen der Regensburger Stifte und Klöster, sowie die der auswärtigen Klöster und Kirchen. Außerdem fielen unter die Gerichtsbarkeit des Bischofs alle diejenigen Personen, die auf den Territorien und in den Häusern der Geistlichkeit wohnten, auch wenn sie nicht in Sold und Dienst des Klerus standen. Ursprünglich übte das Gericht auch die geistliche Jurisdiktion über den Klerus aus. Im 15. Jahrhundert ging diese dann auf das neugeschaffene bischöfliche Chorgericht über, vor dem alle Klagen aus dem kanonischen Recht verhandelt wurden 226.

Oberster Gerichtsherr war der Bischof. Er sprach jedoch nicht selbst Recht, sondern delegierte diese Aufgabe an den Propstrichter<sup>227</sup>, der als Nachfolger des Domvogts im Gericht auch den Blutbann erhielt. Die Gerichtverfassung war wohl ähnlich ausgebildet wie die des herzoglichen Schultheißengerichts 228. Der Propst selbst war nur Vorsitzender. Die Rechtsfindung oblag einem Schöffengremium, das wahrscheinlich seit 1205 mit dem des Schultheißengerichts identisch war 229. Die zwei Hochgerichte der Stadt waren also seit langem eng miteinander verbunden. Die Verschiedenheit beider Instanzen war nur durch die wechselnden Vorsitzenden erkennbar. Das Schultheißengericht war seit 1279, das Propstgericht seit 1352 immer wieder an Regensburger Bürger verpfändet <sup>230</sup>. Sie gelangten schließlich 1360 und 1441 in den Besitz der Stadt. Es wurde nun zum erklärten Ziel des Rates, beide Gerichte in der Hand eines einzigen Richters zu vereinigen, um so die jurisdiktionelle Hoheit über die ganze Stadt zu erlangen 231. Der Rückkauf des Schultheißengerichts durch Herzog Albrecht IV. 1485 warf den Rat in seinem Vorhaben nochmals zurück. Nachdem das Gericht aber 1496 wieder an die Stadt zurückgefallen war, zielten von da an alle Anstrengungen des Rates auf die endgültige Übernahme des Propstgerichts. Bischof Heinrich IV. von Absberg hatte bereits 1488 versucht, die Richterstelle mit einem seiner Diener zu besetzen und war dabei auf heftigen Widerstand gestoßen. In den

<sup>225</sup> Vgl. Liegel (wie Anm. 68) S. 44ff, S. 92, S. 108ff.

<sup>229</sup> Vgl. ebd. S. 22.

bann verleihen.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Der geistliche Gerichtszwang durfte nur von einem Richter ausgeübt werden, der selbst geistlichen Standes war. Als der Propstrichter aus den Reihen der Bürger bestellt worden war, mußte für den Klerus ein spezifisch geistliches Gericht geschaffen werden. Es wurde 1443 von Friedrich III. bestätigt. Vgl. Liegel (wie Anm. 68) S. 92f.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Die Bezeichnung findet sich in Bayern häufiger, steht aber in keinem Zusammenhang mit dem kirchlichen Amt des Propstes. Sie leitet sich von der Einteilung von Grundherrschaften in prepositurae ab, die in karolingischen Quellen vorkommt. Vgl. Klebel, Landeshoheit, S. 32. <sup>228</sup> Vgl. Martin, Probstgericht, S. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Vgl. Kropac/Botzem, Verfassung und Verwaltung, S. 102. Martin (wie Anm. 228) S. 29 ff. <sup>231</sup> Vgl. Martin (wie Anm. 228) S. 39. Zu diesem Zweck vergibt der Rat 1443 das Propstgericht an Conrad Gravenreuther, den Sohn des Schultheißen. Er sollte nach dem Tod seines Vaters auch dessen Amt übernehmen. Der Bischof mußte auf Befehl Kaiser Friedrichs III. den Blut-

Augen der Bürger verstieß der Bischof damit gegen altes Herkommen. Sein Nachfolger Pfalzgraf Rupert II. mußte aufgrund eines kaiserlichen Mandates vom 22.9.1492 wieder einen Regensburger Bürger in das Amt berufen 232. Das Gericht verlor im Laufe dieser Auseinandersetzungen beträchtlich an Geltung. Im Jahre 1496 waren nur noch 37 Familien dem weltlichen Gerichtszwang des Bischofs unterworfen.

Friedgericht und Kammeramt gehörten als untergeordnete Behörden zum Propstgericht. Das Friedgericht war eine Art mittlerer Gerichsinstanz, die in ihrer Zuständigkeit weitgehend auf die Aburteilung von Friedbruchsachen beschränkt blieb<sup>233</sup>. Parallel zum bischöflichen gab es auch ein herzogliches Friedgericht. Aus dem 14. Jahrhundert ist sogar die Behandlung von peinlichen Fällen bekannt, doch durften von dem Gericht nie Todesstrafen verhängt werden. Verstöße gegen den Stadtfrieden

wurden in der Regel durch Geldbußen geahndet.

Für die Verrechnung der Gerichtstaxen von Propst- und Friedgericht war das Kammeramt zuständig <sup>234</sup>. Es hatte die Gebühren festzusetzen und einzutreiben. Außerdem waren verschiedene Gefälle mit den beiden Gerichten verbunden. Zahlreiche Handwerker und Gewerbetreibende in der Stadt mußten für sie Abgaben leisten und entrichteten diese ebenfalls an das Kammeramt. So boten die Gerichte für ihren jeweiligen Besitzer eine nicht zu unterschätzende Einnahmequelle und waren daher immer wieder begehrte Pfandobjekte. Das Friedgericht wurde ähnlich dem Propstgericht seit Mitte des 14. Jahrhunderts immer wieder an wohlhabende Bürger verpfändet, von den Bischöfen aber auch wiederholt ausgelöst.

Seit Beginn des 16. Jahrhunderts häuften sich die Übergriffe der Stadt auf die Jurisdiktion des Bischofs, sowohl gegenüber den weltlichen als auch den geistlichen Untertanen. Während der Rat aber mit den Klerikern noch sehr vorsichtig verfuhr und sie höchstens mit dem Pflasterverbot bedrohte, ging er gegen ihre Diener ungleich härter vor. Über sie ließ man Urteile fällen und tatsächlich vollstrecken. So wurde 1514 ein Diener des Domherrn Hans Zenger ausgepeitscht und der Stadt verwiesen, nachdem er drei Tage zuvor mit seinem Herrn einer Prostituierten während der Nacht die Tür

eingeschlagen hatte 235.

Sieben Jahre später befanden sich Administrator Johann und der Rat mitten im Streit um die Einnahmen aus der Wallfahrt zur Schönen Maria. Als in dieser Situation der Emmeramer Kämmerer Johannes Gartner und ein anderer Bediensteter namens Pleninger nur einen unvernünftigen Verdacht über die Verwendung der Opfergaben äußerten, wurden sie vom Rat festgesetzt und an den Pranger gestellt. Diese Demonstration ihrer Macht genügte der städtischen Obrigkeit allerdings noch nicht: Die beiden Emmeramer Diener wurden geblendet <sup>236</sup>.

Am 8. Juli 1537 verweigerte der Rat die Überstellung von Jörg Eysmann an das Propstgericht<sup>237</sup>. Der Mann kam aus Arnbach und war Freisinger Untertan. Wurde er in Regensburg straffällig, fiel er damit unter die Jurisdiktion des Bischofs. Die Stadt ließ diese Argumentation nicht gelten und beanspruchte, Eysmann selbst abzuurteilen.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Vgl. Martin (wie Anm. 228) S. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Vgl. Kropac/Botzem (wie Anm. 230) S. 102 f. Liegel (wie Anm. 68) S. 50 f. Martin (wie Anm. 228) S. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Auch Kammerschatz oder Kammerzins genannt, vgl. Liegel (wie Anm. 68) S. 125. Braun, Finanzwesen der Reichsstadt Regensburg, S. 109.

Widmann, Chronik, S. 27.Widmann, Chronik, S. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Vgl. Liegel (wie Anm. 68) S. 112.

Der Rat scheint dabei gezielt taktiert zu haben; er wollte den Bischof durch ständige Eingriffe in seine Gerechtsame zermürben. Gegen Ende des Jahres 1537 waren dann auch Verhandlungen über den Kauf des Propstgerichtes durch die Stadt im Gange. Der Rat war bereit, bis zu 6.000 fl. rh. für das bischöfliche Gericht zu bezahlen, was einem vorhergehenden Angebot des Administrators entsprach 238. Die Gespräche führten zu keinem Abschluß. Weshalb sich der Kauf letztlich zerschlagen hat, ist nicht feststellbar. Die Auseinandersetzungen zwischen Bischof und Reichsstadt konnten damit in ihre nächste Runde gehen.

Der bereits oben im Zusammenhang mit den Mendikantenklöstern erwähnte kaiserliche Rezeß vom Juni 1549 betraf auch das Propstgericht. Kaiser Karl V. unterließ es aber, in diesem Punkt einen Spruch zu fällen und verwies die Schlichtung des permanent schwelenden Streits an eine unparteiische Kommission<sup>239</sup>. Er ermahnte den Rat jedoch eindringlich, den Bischof nicht in der Ausübung seiner Rechtspflege zu beeinträchtigen. Das hinderte die Ratsherrn nicht, mit ihrer Politik der kleinen Nadelstiche fortzufahren, um die bischöfliche Jurisdiktion weiter zu untergraben und aus-

zuhöhlen. Der Bischof setzte sich dagegen nachhaltig zur Wehr.

1550 versuchte Bischof Georg, den Vorsitz im Propstgericht mit einem Mann seines Vertrauens zu besetzen. Er hatte dabei indes eine ungeschickte Wahl getroffen. Sein Kandidat war ein Auswärtiger und hatte überdies kurz zuvor vom Rat einen Stadtverweis erhalten. Aus diesem Grund weigerte man sich auf seiten der Stadt beharrlich, die Bestallung anzuerkennen<sup>240</sup>. Der neuerlich entstandene Streit sollte sich nun über 20 Jahre hinziehen und erst 1571 im Augsburger Vertrag einen vorläufigen Ausgleich finden<sup>241</sup>. Der Rat pochte auf die Einhaltung des seit langem geübten Brauchs, den Propstrichter aus den Reihen der Bürgerschaft zu berufen. Er nahm sogar für sich in Anspruch, den Richter ebenso wie die Beisitzer selbst zu vereidigen. Der Bischof hielt dagegen, daß er nur dann einen bürgerlichen Richter bestallen müsse, wenn er vom Rat zuvor darum ersucht würde <sup>242</sup>. Die Vereidigung wollte auch er selbst vornehmen. Darauf ging der Rat aber nicht ein. Er verwies darauf, daß man seit über 50 Jahren einen Bürger mit dem Amt betraut habe, ohne je dabei den Bischof konsultiert zu haben. Falls eine diesbezügliche Verpflichtung jemals bestanden habe, betrachtete man sie als erloschen.

Mit ungleich größerer Spitzfindigkeit gingen die Ratsherrn daran, den Wirkungsbereich des Gerichts selbst zu beschneiden. Als der Bischof die Zuständigkeit des Propstgerichtes in einer Anzahl von Fällen geltend machen wollte, wies man ihn brüsk zurück. Der Rat verlangte klare Nachweise über die spezifischen Fälle, die vor dem Gericht zu verhandeln waren. Ihm war dabei offensichtlich bewußt, daß der Bischof dafür keine Urkunden, sondern nur ungesiegelte Verzeichnisse besaß. Da auch in den Lehensbriefen keine konkreten Fälle benannt waren, bestritt der Rat jegliche Jurisdiktionsgewalt des Bischofs in der Reichsstadt überhaupt. Er betrachtete seinen Schult-

<sup>239</sup> BZAR BDK XV, Klerus und Stadt Regensburg. Religionsänderung und folgende Streitakten. 1496–1661.

<sup>240</sup> Vgl. Martin (wie Anm. 228) S. 45.

<sup>242</sup> StAR Eccl. I, Fasz. 16, 95.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> StAR Historica II, Akt 7, 42. Die Verhandlungen betrafen das Propstgericht einschließlich des Pflasterzolls, der immer wieder mit diesem zusammen genannt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Unter StAR Ecclesiastica I, Fasz. Nr. 16 ist dazu im Regensburger Stadtarchiv noch umfangreiches Aktenmaterial vorhanden, das bisher noch weitgehend unbeachtet geblieben ist. Die Auswertung hätte den Rahmen dieser Arbeit bei weitem gesprengt.

heißen als allein zuständig. Alle gegenteiligen Ansprüche sollten detailliert nachgewiesen werden <sup>243</sup>. Hierbei wird deutlich, daß die tatsächliche Arbeit des Propstgerichtes gegen Mitte des 16. Jahrhunderts kaum noch Bedeutung hatte. Der Bischof versuchte zwar, überkommene Ansprüche wieder geltend zu machen, überschätzte dabei aber offensichtlich seine Einflußkraft. Der Rat hingegen wich keinen Schritt von seinen mühsam erlangten Rechten zurück. Er trachtete danach, die jurisdiktionelle Hoheit des Bischofs insgesamt auszuschalten und sich zum alleinigen Gerichtsherrn in der

Stadt aufzuschwingen.

Beim Streit um das Friedgericht und das Kammeramt wurde die Machtlosigkeit des Bischofs noch offenkundiger. 1388 war das Gericht zuletzt verpfändet worden. Seither scheint es sich permanent im Besitz der Bürger befunden zu haben. Eine Rückforderung von Bischof Heinrich IV. aus dem Jahre 1487 wurde schlichtweg ignoriert 244. Aus der praktischen Rechtspflege muß das bischöfliche Friedgericht Mitte des 16. Jahrhunderts völlig verschwunden gewesen sein. Als es Bischof Georg zusammen mit dem Kammeramt für sich reklamierte, holte der Rat den Kaufvertrag von 1496 hervor, der ihn als souveränen Besitzer der beiden Behörden auswies. Dabei unterschlug er ganz einfach die Existenz eines dezidiert bischöflichen Friedgerichts, das offenbar kaum noch in Erinnerung war. Denn das in der Urkunde ausgewiesene Friedgericht war die vormals herzogliche Parallelbehörde, welche 1496 zusammen mit dem Schultheißengericht an die Stadt gelangt war. Mit dieser Argumentation konnte sich der Rat natürlich nicht durchsetzen. Rein formal war der Bestand des Friedgerichtes für den Bischof leicht nachzuweisen, da er in den Lehensbriefen eindeutig festgehalten war. Allerdings mußte sich der Regensburger Oberhirte fragen lassen, ob es noch viel Sinn machte, einem alten Rechtstitel nachzujagen, der de facto nicht mehr bestand. An eine Neubelebung des Friedgerichts war nicht zu denken, zumal dessen Kompetenzen in völlige Vergessenheit geraten waren.

Über den Verlauf des Streites in den 60er Jahren des Jahrhunderts ist bislang nichts bekannt. Erst die Verhandlungen von 1571 und der Abschluß des Augsburger Ver-

trages lassen wieder Rückschlüsse auf die Positionen der beiden Parteien zu.

# 7. Der Augsburger Vertrag von 1571

Im Jahre 1571 wurde endlich ein ernstzunehmender Versuch unternommen, die langdauernden, quälenden Streitigkeiten aus dem Weg zu schaffen. Vor nunmehr über 20 Jahren war damals von Bischof Georg ein auf neun Klagepunkten beruhender Rechtsstreit angestrengt worden, der aber aufgrund der unsicheren Positionen beider Parteien und verschiedener machtpolitischer Verschiebungen innerhalb der Stadt, auch wegen ständiger juristischer Winkelzüge, zu keinem befriedigenden Ende geführt werden konnte. Im Zuge des Augsburger Reichstages wurden im Mai und Juni 1571 die Ansprüche von Bischof und Rat neu verhandelt. Als Vermittler fungierten Verordnete der Reichsstadt Augsburg: der Bürgermeister Leonhard Christoph Rhelinger, der Ratsherr Johann Matthäus Stambler, und die beiden Advokaten Dr. Jakob Schönstetter und Dr. Werner Seutter. Sie hatten den Auftrag, einen Vergleich herbeizuführen und den Rechtsstreit zur Zufriedenheit beider gegnerischer Parteien zu schlichten. Zu diesem Zweck wurden die Unterhändler der Streitgegner bereits für

BZAR Gen. 126, Gegenbericht des Rats auf Klagen des Bischofs.

den 3. Mai 1571 nach Augsburg gerufen. Langwierige Verhandlungen setzten sich in Gang. Die bischöfliche Seite scheint bis über die erste Juniwoche hinaus bei ihrer weitgehend starren Haltung geblieben zu sein. Die Verhandlungsdelegation unter Leitung des Domdekans Dr. Johann Pyrrher drängte Bischof David Kölderer von Burgstall in ihren Berichten, nichts von seinen umstrittenen Gerechtsamen aufzugeben <sup>245</sup>. Die Unterhändler hielten die bestehende Rechtslage für eindeutig zugunsten des Bischofs und baten um freien Spielraum für die Verhandlungen. Die Gerichte waren Teil der Regalien und als solche in den kaiserlichen Lehensbriefen verzeichnet. Das Präsentationsrecht der Stadt für die Stelle des Propstrichters wurde von geistlicher Seite grundsätzlich akzeptiert, allerdings müsse der Rat beim Bischof um eine Bestätigung seines Kandidaten nachsuchen. Geschehe dies nicht, so könne der Bischof einen Richter seiner Wahlmitdem Amtbetrauen. An dieser Frage hatte sich der Rechtsstreit 1550 entzündet.

Friedgericht und Kammeramt, sowie die übrigen Zugehörungen <sup>246</sup> waren auf 20 Jahre um 2.300 fl. versetzt worden. Der Bischof hatte sich dabei aber ein immerwährendes Recht zur Wiedereinlösung vorbehalten. In diesem Streitpunkt schien die Rechtslage den Unterhändlern wiederum so eindeutig, daß sie von einer Aufgabe der Ansprüche abrieten, auch wenn genaue Aufzeichnungen über die konkreten Zustän-

digkeiten des Friedgerichtes fehlten.

Die bischöfliche Seite konnte sich mit ihrer Verhandlungslinie nicht durchsetzen. Das lag wohl vor allem daran, daß ihre Kompromißvorschläge nicht weit genug gingen, um einen Vergleich herbeizuführen, der beide Parteien zufriedenstellen konnte<sup>247</sup>.

Die reichsstädtische Delegation<sup>248</sup> versuchte in den Verhandlungen eine möglichst weitreichende Ausdehnung der jurisdiktionellen Obrigkeit des Rates zu erreichen. Der letztendlich gefundene Vergleich erweckt den Eindruck einer Vernunftlösung. Am 15. Juni 1571 wurde der Vertrag abgeschlossen. Die einzelnen Bestimmungen spiegeln im wesentlichen den status quo, wie er sich in den Jahren zuvor ausgebildet hatte.

<sup>245</sup> Außer dem Domdekan waren in Augsburg vertreten der Kustos und Scholaster Adam Vetter von St. Ägid, der Kanzler Dr. Johann Auerbach und Dr. Matheus Layman. Sie wurden beraten und unterstützt von dem fürstlich-salzburgischem Rat Dr. Johann Baptist Fübher und von dem fürstlich-bairischen Rat Wigulans Hundt von Lautterbach. BZAR Gen.126, Clag Puncten von der Statt Regenspurg gegen gemainer alhiesigen Clerisey betr dat 15 Juni 1571.

<sup>246</sup> Genannt werden als den Gerichten anhängende Rechte der große und der kleine Zoll, die Galgenhueb und die Waage. BZAR Gen. 126, Clag Puncten von der Statt Regenspurg (...) betr.

<sup>249</sup> Die gesamte Streitsache bestand aus neun Klagepunkten. Neben den beiden Gerichten wurden noch verhandelt: Übergriffe auf die Freiung des Bischofshofes und auf die bischöfliche Jurisdiktion über den Klerus und dessen Diener, die Obrigkeit über den bischöflichen Münzmeister, die Verwaltung des Katharinenspitals, der Streit über ein Feldgrundstück des Bischofs, auf dem durch die Stadt Grabungsarbeiten durchgeführt worden waren, der Verkauf von Gütern aus den bischöflichen Lehen, sowie als gemeinsamer Punkt der Brückenzoll, das Leutgeld, der Weinschank und der Messerlohn. Die bischöfliche Delegation wollte sich nur in unwesentlichen Fragen auf den Rat zubewegen. In den entscheidenden Punkten, welche die Gerichte, das kirchliche Asylrecht und den Gerichtszwang über den Klerus selbst betrafen, wollte sie hart bleiben. BZAR Gen. 126. 1571, Relation und Handlung auf dem Reichstag zu Augsburg.

<sup>248</sup> In der Abordnung unter Leitung der beiden Kammerer Johann Steyer und Dionisius von Präckendorff befanden sich noch der Ratsverwandte Carolus Gartner, der Advokat Dr. Michael Bichelmair und der städtische Syndicus M. Nicolaus Dinzl. Die Gesandten wurden unterstützt

von dem kaiserlichen und pfälzischen Rat Dr. Ulrich Sinzinger zum Holstein.

Das Propstgericht mit allen Zugehörungen inklusive des versetzten Friedgericht, Kammeramt etc. traten Bischof und Domkapitel vollständig an den Rat der Stadt Regensburg ab. Der Kaiser sollte als oberster Lehensherr die Übergabe des Hoch- und des Niedergerichts samt aller Gefälle und Einkommen konfirmieren. Die Gerichte gingen als freies kaiserliches Regal in den Lehensbesitz der Reichsstadt über.

Im Gegenzug verzichtete die Stadt auf die jährliche Beisteuer des Klerus von 200 fl., wie sie 1528 vertraglich vereinbart worden war. Darüberhinaus versprachen die Ratsverordneten, keine neuen Beihilfeforderungen an die Geistlichen zu richten. Von Ungeld, Steuer, Wacht und allen anderen bürgerlichen Beschwerungen sollte der

Klerus für alle Zukunft befreit sein 249.

Nicht betroffen von der Übergabe der Gerichte war die Jurisdiktion über den Klerus selbst und über seine Diener und zwar ungeachtet, ob diese ihre Wohnungen in geistlichen oder bürgerlichen Häusern hatten. Falls die Bediensteten allerdings Straftaten auf offener Straße begingen, hatte der Rat das Recht, sie vor sein Gericht zu fordern. Geschah der Frevel in einem geistlichen Haus, wurde er vom bischöflichen Gericht geahndet. Die übrigen Inwohner geistlicher Häuser unterstanden aber grundsätzlich dem Gerichtszwang des Rates 250.

Auch das Asylrecht in Kirchen und im Bischofshof erhielt eine gewisse Einschränkung, denn es sollte nur noch Personen Schutz gewährt werden, die ohne gefährlichen

Vorsatz gehandelt hatten 251.

So hat das Ergebnis der Augsburger Verhandlungen nur die Situation festgehalten, wie sie sich ohnehin bis 1571 gezeigt hatte. Propst- und Friedgericht mit dem Kammeramt und allen Zugehörungen waren für den Bischof seit langem bedeutungslos geworden, weil er seine diesbezüglichen Ansprüche nicht mehr durchsetzen konnte. Der Rat übte die nahezu uneingeschränkte Jurisdiktionsgewalt innerhalb der Stadtmauern aus. Nur die Gerichtsbarkeit über den Klerus und dessen Bedienstete war von den Vertragsvereinbarungen nicht betroffen. Es wird dem Rat keine weiteren Probleme bereitet haben, auf die 200 fl. jährliche Beisteuer des Klerus zu verzichten, da es schon vorher bei der Bezahlung dieser Pauschale ständige Schwierigkeiten gegeben hatte 252. Die korrekte Entrichtung des Geldes mußte auf Klage des Rates vom Kaiser immer wieder angemahnt werden. Ein gezielter Boykott der Zahlungen läßt sich jedoch nicht nachweisen. Da der Betrag in Anbetracht der großen finanziellen Schwie-

<sup>249</sup> BZAR Gen. 126, Clag Puncten von der Statt Regenspurg (...) betr. Einzige Ausnahme dieser Regelung war wiederum eine mögliche Neuordnung des Verhältnisses von Bürgerschaft und Klerus durch ein General- oder Nationalkonzil oder durch eine gemeine Reichsversammlung. Auf die Zuwendungen, die er sich daraus erhoffte, wollte der Rat nicht verzichten.

<sup>250</sup> Vgl. Liegel (wie Anm. 68) S. 129f. Diese Bestimmung ist im Vertrag nur indirekt enthalten und wurde zum Anlaß für weitere fast 100 Jahre andauernde Streitigkeiten zwischen Bischof und

<sup>251</sup> Das Asylrecht galt nicht mehr für Mörder, Brandstifter, Räuber, Diebe, Todschläger, Ehebrecher, Jungfrauenschänder, Vergewaltiger, Gewalttäter, Aufrührer, erklärte Feinde, ungehorsame Regensburger Bürger und Bürgerinnen, gefährliche Bankrotteure und Spione.

Vgl. Liegel (wie Anm. 68) S. 130.

Schon 1528 berichtet Widmann von Unregelmäßigkeiten bei dem Umlage der Steuer auf die einzelnen Geistlichen. Die Eintreibung des Betrages war zunächst Aufgabe des Domkapitels. Es gelang aber in keinem Jahr, den Betrag vollständig zusammenzubringen. Seit 1563 lagen Domkapitel und Bischof deswegen in ständigem Streit, der sich wegen der Auslagen zum Ausgleich der Steuersumme noch bis lange nach 1571 hinzog. Vgl. Widmann, Chronik, S. 86ff. Fuchs (wie Anm. 156) S. 36. Schellhaß, Ninguarda, S. 268.

rigkeiten der Stadt nur ein sogenannter Tropfen auf den heißen Stein war, wird ihn der Rat wohl gerne gegen den Rechtszuwachs eingetauscht haben, zumal er seinen Status als alleinige Obrigkeit der Reichsstadt absicherte.

# 8. Zusammenfassung

Die Skizze des Verlaufs der dargelegten jurisdiktionellen Auseinandersetzungen ermöglicht in Teilen eine genauere Beurteilung des machtpolitischen Kampfes zwischen Bischof und Reichsstadt um obrigkeitliche Rechte in der Stadt.

Die Maßnahmen des Rates von 1525 zur Eingliederung des Klerus in die Bürgergemeinde waren kein Einzelfall. In den verschiedensten Städten des Reichs spielten

sich zur selben Zeit ähnliche Dinge ab.

Als der Regensburger Rat im Mai 1525 die Geistlichkeit zur Annahme der bürgerlichen Lasten nötigte, sah er wohl in erster Linie die finanziellen Vorteile, die sich aus dieser Maßnahme ergaben. Die wirtschaftliche Situation in der Reichsstadt war zum damaligen Zeitpunkt mehr als desolat, so daß sich der Gedanke an eine finanzielle Beteiligung des Klerus geradezu aufdrängte. Darüberhinaus waren die rechtlichen Verhältnisse in Regensburg durch die territoriale Aufsplitterung in Reichsstadt und geistliche Reichsstände so verworren, daß sie für die weitere Entwicklung der Stadt als behindernd angesehen wurden. Die Idee, der Privilegierung des geistlichen Standes ein Ende zu bereiten, wurde nicht erst 1525 geboren, sondern sie steckte bereits seit längerer Zeit in den Köpfen der Ratsherrn. Es finden sich allerdings keine konkreten Hinweise dafür, daß die Verbürgerlichung des Klerus als unmittelbare Vorbereitung oder Begleitmaßnahme zur Einführung der Reformation geplant war. Die Mission Hiltners zu Luther, um einen evangelischen Prediger nach Regensburg zu holen, sagt diesbezüglich noch gar nichts. Angesichts der noch eher schwachen lutherischen Bewegung um 1525 hätte der Prediger zunächst eine breite Basis für die neue Lehre schaffen sollen. An eine Einführung der Reformation war zu diesem Zeitpunkt noch nicht zu denken. Mit der Eingliederung des Klerus in die Bürgergemeinde wäre jedoch eine entscheidende Voraussetzung geschaffen worden, um die Stadt später zu reformieren. Daher kann man vermuten, daß einflußreiche Kreise in Regensburg dieses Ziel mittelfristig angestrebt haben.

Die Durchführung der Maßnahme selbst läßt wiederum Zweifel an ihrer durchdachten Vorbereitung aufkommen. Der Administrator war kaum aus der Stadt verschwunden, da schritten die Ratsherrn schon zur Tat. Durch gezielte Einschüchterung und massive Drohungen konnten sie schließlich durchsetzen, daß die Kleriker in die Annahme der bürgerlichen Pflichten einwilligten. Dabei mußte der Rat die Formel für das den Geistlichen aufgenötigte Pflichtversprechen abändern, weil er einsah, daß er sich damit in eine unhaltbare juristische Lage gebracht hätte. An der Verpflichtung selbst hielt er aber trotz schwerwiegender Einwände von seiten des Klerus fest. Der Rat mußte wissen, auf welch unsicherem Gleis er sich bewegte, wenn er gerade die reichsunmittelbaren Prälaten den bürgerlichen Pflichten unterwarf. Er konnte außerdem nicht darauf hoffen, daß der Administrator die Vorgänge stillschweigend akzeptieren würde. Die politischen Mittel des Regensburger Oberhirten waren zwar gering, aber mit der mächtigen Verwandtschaft des Wittelsbacher Pfalzgrafen hätte man

grundsätzlich rechnen müssen.

Nicht unbeachtet bleiben darf auch der wichtigste machtpolitische Faktor der Region, auf den die Reichsstadt wegen ihrer geographischen Lage immer angewiesen blieb: das Herzogtum Baiern. Der Emmeramer Abt verwies schon bei den ersten Beratungen in der Barfüßerkirche auf sein besonderes Schutzverhältnis zu den Herzögen. Zwar hielten sich diese auf die Klagen des Administrators noch einige Zeit bedeckt, wären jedoch reformatorische Umtriebe im Zusammenhang mit der Verbürgerlichung des Klerus ruchbar geworden, hätte man diese Zurückhaltung nicht erwarten dürfen. Die bairischen Herzöge verstanden sich schon damals als entschiedene Verteidiger des alten Glaubens. Auf einigen Druck hin ließen auch sie sich bis 1528 überzeugen, daß sie für die Interessen des Regensburger Klerus eintreten mußten und

gaben schließlich den Ausschlag zur Schlichtung des Streites.

Die Regensburger Vorgänge von 1525 erwecken weithin den Eindruck einer überhasteten Aktion, deren Konsequenzen nicht richtig bedacht wurden. Das wurde möglicherweise auch den Ratsherrn nach und nach klar, denn mit dem Einzug der Vertragsurkunden von 1484 und 1522, der Steuerveranlagung und der Invertarisierung der Kirchenschätze wollten sie wohl in aller Eile vollendete Tatsachen schaffen. Darüberhinaus versuchten sie noch vor Rückkehr des Administrators, ihre Aktion durch Erzherzog Ferdinand von Österreich legitimieren zu lassen. Dabei mußten sie aber die Nötigung so beschönigen, daß sie sich als Bitte des Klerus um städtischen Schutz darstellte.

Rein rechtlich befand sich die Reichsstadt zwar in einer prekären Lage, doch war den Ratsherrn wohl bewußt, daß es dem Administrator nicht leicht fallen würde, seine Ansprüche gegen sie durchzusetzen. So versuchte dieser auch zunächst, eine gütliche Lösung in dem Konflikt herbeizuführen. Als dies mißlang, brauchte er volle drei Jahre und die Mithilfe von 22 Fürsten, um die Verbürgerlichung seines Klerus zu revidieren. Der Rat ist vor dem wachsenden Druck des Administrators nur zäh zurückgewichen. Die Strategie, einmal erlangte Vorteile beharrlich zu verteidigen, um zumindest Teile davon zu behalten, zeichnete den Rat auch in späteren Auseinandersetzungen mit dem Bischof aus. In den Verhandlungen des Jahres 1528 brachte sie ihn jedoch kaum weiter. Die Ablösung der Verpflichtung des Klerus gegen eine jährliche Beisteuer von 200 fl. war für die Stadt in ihrer wirtschaftlichen Not kaum eine Hilfe. Sie lieferte den Geistlichen nur ein billiges Gegenargument zu der Anschuldigung, sie würden sich nicht an den hohen Kosten für das Gemeinwesen beteiligen. So erscheint der Vertragsabschluß von 1528 nach außen zwar als Kompromiß, tatsächlich aber war er eine empfindliche Niederlage für die Reichsstadt.

Eine besondere Rolle spielten schon damals im Laufe der Auseinandersetzungen die Mendikantenklöster. Sie befanden sich auf reichsstädtischem Boden und waren deshalb ein begehrtes Ziel des Rates. Da die Konvente völlig verarmt waren und sich zum Teil schon in Auflösung befanden, schien eine Übernahme nur noch eine Frage der Zeit. Die Klöster wurden in Pläne zur Aufstellung eines evangelischen Predigers einbezogen und sollten in diesem Fall als Wohnung und Predigtraum dienen. Die Wahl des Versammlungsortes vom 3. und 4. Mai 1525 in der Barfüßerkirche ist somit auch

kein Zufall.

Nach dem vorläufigen Ende der Streitigkeiten 1528 kam es zunächst zu einer Entspannung des Verhältnisses zwischen Bürgern und Geistlichen. Mit dem allmählichen Anwachsen der lutherischen Bewegung mußten allerdings schon bald Überlegungen angestellt werden, wie der Aufbau eines evangelischen Konsistoriums bewerkstelligt werden konnte. Wiederum rückten dazu die Mendikantenklöster in das Blickfeld des Rates. Bis zur Einführung der Reformation 1542 wurden sie nach und nach unter die Hoheit der Reichsstadt gebracht. Die Klosterkirchen wurden als Predigtraum genutzt, in den übrigen Gebäuden wurden zum Teil Wohnungen für die evangelischen Geistlichen eingerichtet.

Da sich der Bischof wiederum gegen den Eingriff in geistliche Rechte zur Wehr setzte und dagegen Klage beim Kaiser erhob, wurde dadurch erneut ein langdauernder Rechtsstreit ausgelöst. Doch konnte Bischof Pankraz von Sinzenhofen aufgrund seiner zeitweiligen geistigen Umnachtung der ständigen Hinhaltetaktik des Rats nur wenig entgegensetzen. So mußte er zusehen, wie man die vom Kaiser erlassenen Mandate schlichtweg ignorierte, oder nur zum Teil umsetzte. Sein Nachfolger, Bischof Georg von Pappenheim, ging mit größerer Energie ans Werk. Auch waren für ihn die Zeitumstände günstiger, da die protestantischen Stände mit dem Ende des Schmalkaldischen Krieges und der Aufrichtung des Augsburger Interims in die Defensive geraten waren. Die Klöster mußten nach und nach restituiert werden, was aber den Rat noch immer nicht von seinem grundsätzlichen Ziel abweichen ließ, sie irgendwann doch noch seiner Hoheit zu unterstellen. Es zeigte sich aber, daß seine Machtmittel dazu nicht ausreichend genug waren. 1563 zwang ihn die Raumnot in den evangelischen Gotteshäusern zu einer erneuten Besetzung der Dominikanerkirche, doch fand der Rat letztlich keine Handhabe, die Mendikantenklöster der alten Kirche zu entreißen.

Ein anderer wichtiger Streitpunkt im Kampf um Rechtspositionen innerhalb der Stadt war das bischöfliche Propstgericht. Es rührte noch aus der Zeit, als der Bischof einer der Stadtherrn war und wichtige hoheitliche Rechte in der Stadt ausübte. Die hohe Gerichtsbarkeit über einen Teil der Inwohner war ihm verblieben. Doch waren etliche Zuständigkeiten durch immer neue Verpfändungen des Gerichts so weit in Vergessenheit geraten, daß seine tatsächlichen Kompetenzen kaum noch Bedeutung hatten. Durch ständige Eingriffe des Rats in seine Jurisdiktion mußte dies der Bischof schmerzlich zur Kenntnis nehmen. Man wußte offenbar schon länger um die Wirkungslosigkeit des Gerichts, denn bereits 1537 wollte es Administrator Johann an die Stadt verkaufen.

Den Ratsherrn lag andererseits eine Menge an der Übernahme des bischöflichen Hochgerichts. Die Vereinigung sämtlicher Gerichte in der Hand des Rates sollte seine souveräne Obrigkeit über das gesamte Gebiet der Reichsstadt festschreiben. Mit der Ausschaltung der bischöflichen Rechte wäre er den zweiten lästigen Konkurrenten um obrigkeitliche Rechte in der Stadt losgeworden. Der bairische Herzog war bereits 1496 mit dem Verkauf seines Schultheißengerichts aus der machtpolitischen Auseinandersetzung ausgestiegen. Doch der Bischof klammerte sich an jedes einzelne seiner Rechte, was angesichts der Größe seines Hochstifts auch nicht weiter verwundert. Beide Seiten lieferten sich in der Folgezeit eine lange zermürbende Auseinandersetzung. Der Rat behielt dabei den längeren Atem. Seine Strategie, die Rechtspflege des Bischofs immer weiter zu untergraben und auszuhöhlen, erwies sich als weit wirkungsvoller als die der Gegenseite, welche immer nur stur auf ihre verbrieften Rechte verwies.

Dies stellte sich spätestens 1571 heraus, als man den Versuch unternahm, die Ansprüche beider Seiten zu vergleichen und den Streit damit endgültig aus der Welt zu schaffen. Die bischöfliche Seite versuchte zunächst wiederum, an ihren verbrieften Rechten festzuhalten, mußte dann aber doch einen Kompromiß eingehen. Das Propstgericht wurde schließlich gegen die jährliche Beisteuer von 200 fl. eingetauscht. Der im Augsburger Vertrag festgelegte Handel zeigt deutlich, welch geringe Bedeutung den Gerichten noch zugemessen wurde, daß man sie gegen eine doch relativ geringe Summe abzulösen bereit war. Der Vertrag war zu diesem Zeitpunkt der Auseinandersetzungen zwischen Bischof und Reichsstadt ein Gebot der Vernunft, da für keine der Parteien mehr zu erreichen war. Er spiegelte nur den augenblicklichen Stand

im Spiel um die jurisdiktionellen Hoheitsrechte in Regensburg. Daher verwundert es auch keineswegs, daß die Differenzen zwischen Bürgern und Geistlichen damit noch lange nicht ausgeräumt waren. Der Streit sollte noch bis weit in das 17. Jahrhundert hinein weitergeführt werden und erst mit der Auflösung des alten Reiches im Jahre 1803 sein definitives Ende finden.

#### **OUELLENVERZEICHNIS**

# Ungedruckte Quellen

#### Bayerisches Hauptstaatsarchiv München

#### Hochstift Regensburg, Literalien (RHL)

- 111: Irrungen zwischen Reichsstadt und Klerus, 1484-1528.
- 116: Inventare über den Kirchenornat 1525.
- 117: Steuer der Geistlichkeit 1525/26.

# Bischöfliches Zentralarchiv Regensburg

# Archiv des Bischöflichen Domkapitels (BDK)

## XV, 3 Faszikel:

Klerus und Stadt Regensburg. Verschiedene Irrungen betr. Religion und Immunität. 16. Jh.

Klerus und Reichsstadt Regensburg. Streitakten. 1511-1629.

Klerus und Stadt Regensburg. Religionsänderung und folgende Streitakten. 1496–1661.

# 9201: Bischöfliches Domkapitel, Protokolle 1526-1528.

## Generalia (Gen.)

126, 2 Faszikel

127, 1 Faszikel

#### Stadtarchiv Regensburg

#### Chroniken

I Ae2 1 Christian, Gottlieb Dimpfel, evang. Prediger, RATISBONA NOVA ANTIQUA Kurtze wiewohlen gründliche Beschreibung Römisch Reichs Teutscher Nation Freyen Stadt Regensburg in XIV Theilen unpartheiisch entworfen und aufgesetzet von . . . 1740.

#### Ecclesiastica I

- 1 Die ersten Anfänge der allmähligen Einführung von Dr. M. Luthers Lehre in Regensburg 1533–1541.
- 4 Ein Auszug aus den Akten des Predigerklosters 1542–1625
- 5 Die Einführung Dr. Martin Luthers Lehre in Regensburg, derselben Fortgang und Schicksal. Fasc. A. 1542–1740.
- 6 Die Einführung Dr. Martin Luthers Lehre in Regensburg, derselben Fortgang und Schicksale. (Fortsetzung) Fasc. B. 1542–1740.
- 7 Deductio historika. Das Exercitium Religionis Augustanae Confessionis in der Stadt Regensburg betreffend. Ca.1630.
- 8 Beilagen zu der Deductio historika: das Exercitium Religionis August. Confessionis in Regensburg. 1542–1630.

- 9 Acta in punkto Reformationis Ecclesiae Ratisb. zwischen dem Bischof und Rate in Regensburg. 1544–1590.
- 10 Formula Reformationis nach dem in der evangelischen Kirche eingeführten Interim und diesbezügliche Korrespondenzen. 1547–1555.
- 16 Allerlei auf die evangelische Kirche in Regensburg bezügliche Aktenprodukte. Faszikel A. 1551 sequ.
- 17 Allerlei auf die evangelische Kirche in Regensburg bezügliche Aktenprodukte. Faszikel B. 1555.

#### Ecclesiastica II

- 1 Auszüge aus Verträgen der Stadt Regensburg von 1497, 1558, 1574.
- 4 Konfessionelle Beschwerden und der Kalenderstreit wegen des Katharinenspitals. 1545–1782.

#### Historica I

Akt 3 Anzeige allerlei Verehrungen an Kaiser, Könige, Fürsten von gemeiner Stadt, 1512–1576.

#### Historica II

- Akt3 Eppinger, Collectanea genealogica historica. Sammlung (Amtsnachlaß des Stadtschreibers Eppinger?).
- Akt 4 Gölgel, Johann Georg, Collectanea historica. Sammelakt.
- Akt4 Häberle, Johann Friedrich, Adversaria Regynoburgensia collecta a Joanne Friderico Haeberle Reipublicae Patriae Consilario etc. In Anno MDCCLIII et sequentibus 1797.
- Akt 7 Anonymus (Eppinger?), Collectanea ac Excerpta historica Ratisbonensia.
- Akt 9 Georg Platos Verzeichnis sämtlicher Bürgermeister, Kämmerer, Ratsherrn und Syndici, Schultheißen, Pröbste, Stadtschreiber.
- Akt 13 Das Münzamt der Reichsstadt Regensburg vom Jahre 1532-1629.

#### Gedruckte Quellen

- Deutsche Reichstagsakten. Jüngere Reihe. VII. Band. 1. Halbband. Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Karl V. Bearbeitet von Johannes Kühn (1935). Göttingen 1963.
- Deutsche Reichstagsakten. Jüngere Reihe. VII. Band. 2. Halbband. Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Karl V. Bearbeitet von Johannes Kühn (1935). Göttingen 1963.
- Hoffmann, Christophorus: Historia Episcoporum Ratisbonensium necnon Monasterii D. Emmerami Abbatum. In: Andreas Felix Oefele: Rerum Boicarum Scriptores. Tomus I. Augsburg 1758, S. 543–578.
- Ried, Thomas: Codex chronologico-diplomaticus Episcopatus Ratisbonensis. Tomus II. Continens DL. diplomata, omnisque generis chartas a saeculo XIV ad finem saeculi XVI. Ratisbonae 1816.
- Leonhard Widmann's Chronik von Regensburg 1511–43. 1552–55. In: Die Chroniken der baierischen Städte. Band 15. Regensburg. Landshut. Mühldorf. München. Hrsg. durch die Historische Commission bei der königlichen Academie der Wissenschaften. Leipzig 1876, S.1–244.

#### LITERATURVERZEICHNIS

- Allgemeine Deutsche Biographie. Auf Veranlassung seiner Majestät des Königs von Bayern hrsg. durch die historische Commission bei der königlichen Akademie der Wissenschaften. Band XIV. Leipzig 1881.
- Benker, Sigmund: Der Freisinger Hof in Regensburg und sein Umbau durch Johann Lorenz Hierschstötter. In: Hochstift Freising. Beiträge zur Besitzgeschichte. Hrsg. v. Hubert Glaser. München 1990, S. 407–415.
- Blaich, Fritz: Wirtschaft und Gesellschaft in der Reichsstadt Regensburg zur Zeit Albrecht Altdorfers. In: Albrecht Altdorfer und seine Zeit. Hrsg. v. Dieter Henrich (= Schriftenreihe der Universität Regensburg 5). Regensburg <sup>2</sup>1992, S. 83–102.
- Braun, Nikolaus: Das Finanzwesen der Reichsstadt Regensburg im Spätmittelalter. In: Regensburg im Mittelalter. Beiträge zur Stadtgeschichte vom frühen Mittelalter bis zum Beginn der Neuzeit. Hrsg. v. Martin Angerer und Heinrich Wanderwitz. Regensburg 1995, S. 107–124.
- Dallmeier, Martin: Der alte Freisinger Hof. Ein verschwundener bischöflicher Freihof. In: Regensburger Almanach 1988. Mit einem Register der Jahrgänge 1968–1987. Bearbeitet von Ingrid Kirch. Hrsg. v. Prof. Dr. Ernst Emmering u. a. Regensburg 1987, S. 208–217.
- Duhr Bernhard: Ungedruckte Briefe des Erzbischofs Dr. Vauchop und seines Gefährten, des Jesuiten P. Claudius Jaius. In: Zeitschrift für katholische Theologie 21 (1897), S. 601 ff.
- Flachenecker, Helmut: Schottenklöster. Irische Benediktinerkonvente im hochmittelalterlichen Deutschland. Paderborn, München, Wien, Zürich 1995.
- Fuchs, Norbert: Die Wahlkapitulationen der Fürstbischöfe von Regensburg. In: VHVO 101 (1960/61), S. 5-108.
- Gebrath, J. N.: Geschichte der Fürstbischöfe von Regensburg. 1795.
- Gemeiner, Carl Theodor: Geschichte der Kirchenreformation in Regensburg. Aus den damals verhandelten Originalacten beschrieben. Regensburg 1792.
- Gemeiner, Carl Theodor: Regensburgische Chronik. Unveränderter Nachdruck der Originalausgabe. Mit einer Einleitung, einem Quellenverzeichnis und einem Register neu hrsg. v. Heinz Angermeier. Band III/IV. München 1971.
- Gumpelzhaimer, Christian Gottlieb: Regensburgs Geschichte, Sagen und Merkwürdigkeiten von den ältesten bis auf die neuesten Zeiten, in einem Abriß aus den besten Chroniken, Geschichtsbüchern und Urkundensammlungen. Zweite Abteilung. Vom Jahre 1486 bis 1618. Regensburg 1837.
- Hammermayer, Ludwig: Zur Geschichte der Schottenabtei St. Jakob in Regensburg. Neue Quellen aus schottischen Archiven. In: ZBLG 22 (1959), S. 42–76.
- Handbuch der Bayerischen Geschichte. Zweiter Band. Das alte Bayern. Der Territorialstaat vom Ausgang des 12. Jahrhunderts bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts. Begründet von Max Spindler. Hrsg. v. Andreas Kraus. München 1988.
- Handbuch der Bayerischen Geschichte. Dritter Band. Erster Teilband. Franken bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts. In Verbindung mit Sigmund Benker . . . hrsg. v. Max Spindler. München 1979.
- Handbuch der Bayerischen Geschichte. Dritter Band. Dritter Teilband. Geschichte der Oberpfalz und des bayerischen Reichskreises bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts. Begr. v. Max Spindler. In Verbindung mit Dieter Albrecht . . . neu hrsg. v. Andreas Kraus. München 1995.
- Handwörterbuch zur Deutschen Rechtsgeschichte. Hrsg. v. Adalbert Erler und Ekkehard Kaufmann unter phil. Mitarbeit von Ruth Schmidt-Wiegand. Mitbegründet von Wolfgang Stammler. Berlin 1971–1995.
- Hausberger, Karl: Geschichte des Bistums Regensburg. Band 1. Mittelalter und frühe Neuzeit. Regensburg 1989.

- Hausberger, Karl: Leidliches Auskommen und offene Feindseligkeit. Zum Verhältnis von Bischof und Reichsstadt im spätmittelalterlichen Regensburg. In: 1250 Jahre Bistum Regensburg. Hrsg. v. Hans Bungert (= Schriftenreihe der Universität Regensburg 16). Regensburg 1989, S. 81–100.
- Hausberger, Karl: Zum Verhältnis der Konfessionen in der Reichsstadt Regensburg. In: Reformation und Reichsstadt. Protestantisches Leben in Regensburg. Hrsg. v. Hans Schwarz (= Schriftenreihe der Universität Regensburg 20). Regensburg 1994, S. 134–146.
- Hemmerle, Josef: Zur geschichtlichen Bedeutung der Regensburger Augustiner. In: VHVO 101 (1961), S. 147–163.
- Hilz, Anneliese: Die Minderbrüder von St. Salvator in Regensburg 1226–1810. In: BGBR 25 (1991).
- Hilz, Anneliese: Eine Regensburger Seelgerätstiftung von 1520. In: VHVO 127 (1987), S. 153–164.
- Huber, Heinrich: Das Bürgerrecht der Reichsstadt Regensburg. In: VHVO 79 (1929), S. 101–113.
- Klebel, Ernst: Landeshoheit in und um Regensburg. In: VHVO 90 (1940), S. 5-61.
- Kraus, Andreas: Beiträge zur Geschichte des Dominikanerklosters St. Blasien in Regensburg 1229–1809. In: VHVO 106 (1966), S. 141–174.
- Kropac, Ingo H. und Susanne Botzem: Verfassung und Verwaltung der Reichsstadt Regensburg von 1245 bis zur kaiserlichen Regimentsordnung von 1514. In: Regensburg im Mittelalter. Beiträge zur Stadtgeschichte vom frühen Mittelalter bis zum Beginn der Neuzeit. Hrsg. v. Martin Angerer und Heinrich Wanderwitz. Regensburg 1995, S. 97–106.
- Lexikon für Theologie und Kirche. Begründet von Michael Buchberger. Dritte, völlig neu bearbeitete Auflage. Hrsg. v. Walter Kasper mit Konrad Baumgartner, Horst Bürkle u.a. Freiburg, Basel, Rom, Wien.
- Liegel, Theodor: Reichsstadt Regensburg und Klerus im Kampf um ihre Rechte. Diss.masch. München 1950.
- Lossen, Richard: Staat und Kirche in der Pfalz im Ausgang des Mittelalters. Münster i. W. 1907.
- Martin, Hanns: Das Probstgericht in Regensburg bis zum Jahre 1571. Kallmünz 1928.
- Moeller, Bernd: Kleriker als Bürger. In: FS für Hermann Heimpel. Band II. Göttingen 1972, S. 195–224.
- Müller, Walter: Die Stellung der Kurpfalz zur lutherischen Bewegung von 1517 bis 1525. Heidelberg 1937.
- Neue Deutsche Biographie. Hrsg. v. der Historischen Kommission bei der Bayer. Akad. d. Wiss. Berlin.
- Popp, Marianne: Die Dominikaner im Bistum Regensburg. In: BGBR 12 (1978), S. 227-257.
- Rabe, Horst: Reich und Glaubensspaltung. Deutschland 1500-1600. München 1989.
- Ries, Thomas: Entwurf zu einem Generalschematismus aller Geistlichen des Bistums Regensburg. A-Z. Regensburg o. J.
- Schellhaß, Karl: Der Dominikaner Felician Ninguarda und die Gegenreformation in Süddeutschland und Österreich. 1560–1583. Band I. Rom 1930.
- Schlichting, Günther: Dr. Johann Hiltner, der Reformator der Reichsstadt Regensburg. In: VHVO 120 (1980), S. 455–472.
- Schlichting, Günther: Luthers Vermächtnis in Regensburg. In: VHVO 123 (1983), S. 49-70.
- Schmid, Alois: Regensburg. Reichsstadt Fürstbischof Reichsstifte Herzogshof (HAB 60). München 1995.

- Schmid, Herbert: Eine ,Freistadt' wird zur ,gemeinen Reichsstadt' Regensburg in der Zeit der Reichshauptleute unter Kaiser Maximilian I. In: VHVO 128 (1988), S. 7–80.
- Schmid, Peter: Regensburg zwischen Bayern und Reich. In: Regensburg im Mittelalter. Beiträge zur Stadtgeschichte vom frühen Mittelalter bis zum Beginn der Neuzeit. Hrsg. v. Martin Angerer und Heinrich Wanderwitz. Regensburg 1995, S. 137–146.
- Schönfeld, Roland: Regensburg im Fernhandel des Mittelalters. In: VHVO 113 (1973), S. 7-48.
- Schott, Sebastian: Die Geschichte der jüdischen Gemeinde in Regensburg im Mittelalter. In: Regensburg im Mittelalter. Band I. Beiträge zur Stadtgeschichte vom frühen Mittelalter bis zum Beginn der Neuzeit. Hrsg. v. Martin Angerer und Heinrich Wanderwitz. Regensburg 1995, S. 251–258.
- Schwarz, Hans: Die Reformation in Regensburg bis zur Konkordienformel. In: 1542–1992. 450 Jahre evangelische Kirche in Regensburg. Regensburg 1992, S. 59–70.
- Staber, Josef: Kirchengeschichte des Bistums Regensburg. Regensburg 1966.
- Strahl, Gerlinde: Die Wallfahrt zur Schönen Maria. In: BGBR 2 (1968), S. 35-282.
- Theobald, Leonhard: Die Reformationsgeschichte der Reichsstadt Regensburg. Band 1. München 1936.
- Theobald, Leonhard: Die Reformationsgeschichte der Reichsstadt Regensburg. Band 2. Nürnberg 1951.
- Trenkle, Theobald: Beiträge zur Würdigung des Dr. jur. Johann Hiltner, Ratskonsulent in Regensburg von 1523 bis 1567. In: BBKG 28 (1922), S. 1–14 (Erster Teil); S. 33–52 (Zweiter Teil).
- Volkert, Wilhelm: Luthers Reformation in den Reichsstädten Nürnberg und Regensburg. In: Martin Luther. Eine Spiritualität und ihre Folgen. Hrsg. v. Hans Bungert (= Schriftenreihe der Universität Regensburg 9). Regensburg 1983, S. 107–122.
- Volkert, Wilhelm: Die Entstehung des reichsstädtischen Kirchenregiments in Regensburg. In: Reformation und Reichsstadt. Protestantisches Leben in Regensburg. Hrsg. v. Hans Schwarz (= Schriftenreihe der Universität Regensburg 20). Regensburg 1994, S. 29–53.
- Ziegler, Walter: Das Benediktinerkloster St. Emmeram zu Regensburg in der Reformationszeit. In: Thurn und Taxis Studien. Hrsg. v. Fürstlich Thurn und Taxisschen Zentralarchiv und der Fürstlich Thurn und Taxisschen Hofbibliothek. 6. Band. Kallmünz 1970.
- Ziegler, Walter: Regensburg am Ende des Mittelalters. In: Albrecht Altdorfer und seine Zeit. Hrsg. v. Dieter Henrich (= Schriftenreihe der Universität Regensburg 5), Regensburg 1981, S. 61–82.

# "Als es zu Dingolfing gut lutherisch war"

Niederbayerische Pfarreien des Isar-, Vils-, Kollbach-, Bina- und Aitrachtals im Reformationszeitalter

#### von

# Fritz Markmiller

# INHALT

| Que  | llen- und Literaturverzeichnis .   | •   |    |      |   | • | • |     |   |   |   |   |   |   |   |   | •   | 103 |
|------|------------------------------------|-----|----|------|---|---|---|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|-----|
| Einl | eitung                             |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 108 |
| I.   | Am Vorabend der Reformation        |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 109 |
|      | 1. Strukturen des öffentlichen Leb | ens |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 110 |
|      | In Staat und Kommune               |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 110 |
|      | Dekanatseinteilung                 |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 111 |
|      | Pfarrorganisation                  |     | ٠  |      |   |   |   |     |   |   |   | ٠ | ٠ |   |   |   |     | 112 |
|      | 2. Probleme und Defizite           |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 112 |
|      | 3. Personen und Biogramme .        |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 115 |
|      | 4. Religiöse Grundstimmungen       |     |    |      |   |   |   | ul. |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 117 |
|      | Eucharistieverehrung               |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 117 |
|      |                                    |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 118 |
|      | Verbildlichte Andacht              |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 119 |
| II.  | Die neue Lehre – Spurensuche im 1  | Hei | ma | trau | m |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 121 |
|      | 1. Ein lutherischer Prediger       |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 122 |
|      | 2. Seelsorge und ihr Entgelt       |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 122 |
|      | 3. Studenten als Ideenvermittler   |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 124 |
|      | Familiäre Verbindungen             |     |    | -    |   |   |   |     |   | - |   |   |   |   |   |   |     | 125 |
|      |                                    |     |    |      |   |   |   |     | • | • | • |   | • | • | • |   | 3.0 |     |
|      | 4. Geistlicher Personalstand .     |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   | • |   |     | 126 |
|      | Stadtpfarrer                       |     |    |      |   |   | ٠ |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 126 |
|      | Kooperatoren                       |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 127 |
|      | Stadtprediger                      |     |    |      |   |   | ٠ |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 127 |
|      | Meßbenefizien                      | ٠   | ٠  |      | • | • | ٠ | ٠   | ٠ | • | ٠ | ٠ |   |   | ٠ | ٠ | ٠   | 128 |
| III. | Verwaltung der Kirchengüter .      |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 130 |
|      | 1. Entwicklung der Pfarrpfründen   |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 130 |
|      | Rechtsgrundlagen                   |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 130 |
|      | Inkorporation                      |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 131 |
|      | Staatliches Kirchenregiment .      |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     | 131 |
|      |                                    |     |    |      |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |

|      | 2. | Besetzung der Pfarrpfründe in Dingolfing .    |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 132 |
|------|----|-----------------------------------------------|------|-------|-----|-----|------|-----|---|------|---|------|-----|
|      |    | Peter Hachreiter (1501–1532)                  |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 133 |
|      |    | Georg Marschalk von Pappenheim (1532–1533)    | •    |       |     | •   |      |     | • | •    | • | •    | 133 |
|      |    | Sigmund Leuchinger (1533–1546)                |      |       |     | •   | •    | •   |   |      |   | •    | 134 |
|      |    | Johann Wolfauer (1546–1547)                   |      | ٠.    |     |     | •    | •   | • | •    | • | •    | 135 |
|      |    | Mag. Hans Gassinger (1547)                    | •    |       |     | •   | •    | 12  | • | •    | • | ٠    | 136 |
|      |    | Wag. Hans Gassinger (1547)                    | •    |       |     |     | •    | •   | • |      | • | •    | 136 |
|      |    | Emmeran Karrer (1547–1552)                    | •    |       | •   |     |      |     |   |      |   | •    |     |
|      |    | Christoph Kronwitter (1552–1553)              | •    | ٠.    | •   |     | ٠    |     |   |      | • | ٠    | 136 |
|      |    | Georg Bernkopf (1553–1555)                    | •    |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 137 |
|      |    | Christoph Khörrer (1555–1556)                 | ٠    |       | ٠   |     |      |     |   | ٠    | • | •    | 140 |
|      |    | Johannes Staindl (1556–1563)                  | •    |       | •   | •   |      | ٠   | • |      |   |      | 143 |
|      |    | Stephan Spinner (1563–1567)                   |      |       |     |     |      | ٠   |   | ٠    |   |      | 144 |
|      |    | Sebastian Federkiel (1567–1576)               | •    |       | ٠   | •   |      | •   | • |      |   |      | 148 |
|      |    | Georg Kreps (1576)                            |      |       |     |     |      | •   |   |      |   |      | 149 |
|      |    | Mag. Mathias Perle (1576–1591)                |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 150 |
|      |    | Mag. Andreas Woltius (1591–1594)              |      |       |     |     |      | ٠   |   |      |   |      | 151 |
|      |    | Heinrich Schwab (1594–1595)                   |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 153 |
|      |    | Mag. Johann Gabriel (1595–1601)               |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 153 |
|      |    | Mag. Johann Albert Westermayr (1601-1633)     |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 154 |
|      |    | Zusammenfassende Würdigung                    |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 155 |
|      | 2  | Klosterverwaltung Niederviehbach und Pfarrbe  |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      |     |
|      | 3. | Klosterverwaltung Niederviehbach und Pfarrbei | setz | ung   | Loi | zen | Kirc | che | n | •    | • | ٠    | 156 |
|      | 4. | Pfarrpfründen Reisbach, Ottering, Martinsbuch | 1    |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 158 |
|      |    | Verwendung von Benefizialeinkünften           |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 159 |
|      | ٥. |                                               |      |       | •   | •   |      | •   | • | •    | • | •    |     |
|      |    | Vakante Benefizien                            | •    |       |     | •   |      | •   | ٠ | •    |   | •    | 159 |
|      |    | Stipendium und Musikersold                    | •    |       | •   | •   | •    | ٠   | • | •    | • | •    | 162 |
|      |    | "Verschwendung" und Rücklagenbildung          | ٠    |       | •   | •   | •    |     | ٠ | •    | • |      | 163 |
|      |    | Versuche der Reorganisation                   |      | •     |     | ٠   | ٠    | •   | ٠ | •    | • |      | 165 |
|      |    | Bäckerbenefizium                              |      |       |     |     |      | •   | • | •    |   |      | 166 |
|      |    | Michaeli-Benefizium                           | •    |       |     | •   | •    | •   |   |      |   | ٠    | 167 |
|      |    | Annenbenefizium                               |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 170 |
|      |    | Frühmesse in Frontenhausen                    |      |       |     |     | •    |     |   |      |   |      | 171 |
|      |    | Benefizien in Vilsbiburg                      |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 172 |
|      | 6. | Staatliche Ordnung des Verwaltungssystems     |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 172 |
|      |    | Pfründeverwaltung                             |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 173 |
|      |    | Absetzung der Stadtrats                       |      |       |     |     |      |     | • | •    | • | ٠    | 174 |
|      |    | Kirchenstiftungsverwaltung                    |      |       |     |     |      |     |   | •    | • |      | 176 |
|      |    |                                               |      |       |     |     |      | ٠   |   | •    | • |      |     |
|      |    | Bau- und Ausstattungsmaßnahmen                |      |       |     |     | ٠    | ٠   | ٠ | •    | • | •    | 177 |
|      |    | Kult- und Kunstausstattung                    |      |       |     |     |      | •   | • |      |   |      | 178 |
|      |    | Stagnation                                    |      |       | ٠   |     |      |     | • |      | • |      | 180 |
|      |    | Glocken und Paramente                         | •    |       |     |     |      | ٠   | ٠ |      |   |      | 182 |
|      |    | Grabdenkmäler                                 | •    |       |     |     | •    |     |   |      |   |      | 183 |
| TX 7 | т  | 1 . 1 . 61 . 1                                |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      |     |
| IV.  |    | eben aus dem Glauben                          |      |       |     |     | ٠    | ٠   |   |      |   | ٠    | 185 |
|      | 1. | Strukturelle Befindlichkeiten                 |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 185 |
|      |    | Staatliche Verfügungen                        |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 186 |
|      |    | Reichsunmittelbare Territorien                |      |       |     |     | ٠.   |     |   | 7/87 |   | 11.5 | 188 |
|      |    | Kirchliche und staatliche Visitationen        |      | V 770 |     |     |      |     |   |      |   |      | 190 |
|      |    | Dr. Wolfgang Viehpeck, Gegenreformator aus I  | in   | olfi  | 10  |     | •    | •   |   |      | • | 8    | 193 |
|      | _  |                                               |      |       |     |     |      |     |   | •    | • | •    |     |
|      | 2. | Glaubensverkündung                            |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 194 |
|      |    | Bildung und Ausbildung                        |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 194 |
|      |    | Predigttätigkeit                              |      |       |     |     |      |     |   |      |   |      | 196 |

|    |    | Predigtstiftungen Ordensprediger "Winkelprediger" und "Winkelsch" Schulmeister und Cantoren | uler | 1"   | :    |      |     |    |     |     |   |   | • | • | • | : | 196<br>203<br>204 |
|----|----|---------------------------------------------------------------------------------------------|------|------|------|------|-----|----|-----|-----|---|---|---|---|---|---|-------------------|
|    |    |                                                                                             |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   | ٠ | 207               |
|    | 3. | Lehrinhalte und Lernziele                                                                   |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   | ٠ | 212               |
|    |    | Produktion und Handel religiöser S                                                          | schr | ifte | n    |      | •   |    |     |     |   | • |   |   |   |   | 213               |
|    |    | Buchhandel und Buchverbreitung                                                              | •    | •    | •    |      |     | •  | •   | •   | • | ٠ | ٠ | ٠ |   | ٠ | 216               |
|    |    | Bücherbesitz bei Geistlichen                                                                | •    | •    | •    | •    | •   | •  | ٠   |     |   |   |   | • | ٠ |   | 217               |
|    |    | Katholische Predigtliteratur Katholische Autoren                                            | ٠    | •    | •    |      | •   | •  | •   |     |   |   | • |   |   | ٠ | 218               |
|    |    | Katholische Katechismen                                                                     |      |      |      |      |     |    |     |     |   | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | 221               |
|    |    | Schullektüre                                                                                |      |      |      |      |     |    |     |     |   | • |   | • |   | ٠ | 222               |
|    |    | Reformatorische Autoren                                                                     |      |      |      |      |     |    |     |     | • | Ċ | • | • | • | • | 223               |
|    |    | Reformatorische Katechismen .                                                               |      |      |      |      |     |    |     |     |   | : |   |   |   | • | 226               |
|    |    | Bücherbesitz bei Laien                                                                      |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   | • |   | ٠ | • | 227               |
|    |    | Predigt und Gebet                                                                           | •    | •    | •    |      |     | •  |     | •   | • | • | • |   |   | • | 229               |
|    |    | Gebet für die Verstorbenen                                                                  | •    | •    | •    | •    | •   | •  | •   |     |   | • |   | • | • | • | 231               |
|    |    | Gebetral die Versterbeiten                                                                  | •    | •    | •    | •    | •   | •  | •   | •   | • | • |   |   | • | • | 231               |
| V. |    | kramentales Leben                                                                           |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 232               |
|    | 1. | Schrifttum zu Verständnis und Ver                                                           | wal  | tun  | g de | er S | akı | am | ent | e . |   |   |   |   |   |   | 233               |
|    | 2. | Das Sakrament der Taufe                                                                     |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 235               |
|    |    | Ritueller Vollzug                                                                           |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   | , |   |   | 235               |
|    |    | Die Wiedertäufer                                                                            |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 238               |
|    |    | Registrierung des Sakramentenemp                                                            | fans | gs   |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 239               |
|    |    | Namensstatistik und Heiligenvereh                                                           | run  | g    |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 242               |
|    |    | Anrufung der Heiligen                                                                       |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 247               |
|    |    | Taufgerät                                                                                   |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 248               |
|    | 2  | Des Salamanant des Barille                                                                  |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 250               |
|    | ٥. | Das Sakrament der Buße                                                                      |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   | • | • |                   |
|    |    | Rechtfertigungslehre                                                                        | ٠    | •    | •    | •    |     |    | ٠   |     |   |   | ٠ |   |   |   | 251               |
|    |    | Kenntnisse des Klerus                                                                       | •    | •    | •    | •    | ٠   | •  | •   |     | • | ٠ | • |   | • | ٠ | 251               |
|    |    | Sakramentale Beichte                                                                        | ٠    |      | •    | •    | •   |    | •   |     |   |   | ٠ |   |   |   | 253               |
|    |    | Offene Beichte                                                                              |      | •    | •    | •    | •   | •  | •   |     |   | • | • |   | • | • | 255               |
|    |    | Persönliche Beichtpraxis des Klerus                                                         | 6    | •    | •    | •    | •   | •  | •   |     |   | ٠ | • | • | • | ٠ | 256               |
|    |    | Fastengebote                                                                                |      |      |      | •    |     | •  |     |     | • |   | ٠ | • | • |   | 257<br>259        |
|    |    | idee und spatere Praxis                                                                     | ٠    | •    | •    |      |     |    | •   | •   |   | • | ٠ | • | ٠ |   | 259               |
|    | 4. | Das Sakrament des Altares                                                                   |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 260               |
|    |    | Eucharistieverständnis                                                                      |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 261               |
|    |    | Die Meßfeier                                                                                |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 262               |
|    |    | Die Meßfeier                                                                                |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 264               |
|    |    | Benefizial- und sonstige Stiftungsm                                                         | esse | en   |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 266               |
|    |    | Rückgang von Meßgottesdiensten                                                              |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 268               |
|    |    | Bruderschaftsmessen wie vor alters                                                          |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 270               |
|    |    | Bruderschaftsmessen wie vor alters<br>Traditioneller Lichterbrauch                          |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 271               |
|    |    | Theophorische Prozession                                                                    |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 272               |
|    |    | Fronleichnamsprozession                                                                     |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 273               |
|    |    | Donnerstagsprozession                                                                       |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 274               |
|    |    | Krankenkommunion                                                                            |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 276               |
|    |    | Heilige Behältnisse                                                                         | •    |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   | 278               |
|    |    | Altarbaukunst                                                                               |      |      |      |      |     | ٠  |     |     |   |   |   |   | ٠ |   | 280               |
|    |    |                                                                                             |      |      |      |      |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   |                   |

|     | Ablehnung der Transsubstantiation Die Kelchbewegung Traditioneller Ritus und neue Forderung Verweigerung der Doppelkommunion Kelchfreundliche Seelsorger Die Kelcherlaubnis Neue Umfrageergebnisse Regulierung der Kelchpraxis Staatliche Kontrollmaßnahmen Eingeforderter Kommunionsgehorsam |     |   |   |  | <br> |   |   |   |   |   | 281<br>283<br>285<br>287<br>288<br>289<br>290<br>293<br>294<br>297 |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|---|--|------|---|---|---|---|---|--------------------------------------------------------------------|
| 5.  | Das Sakrament der Firmung                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |   |   |  | •    |   |   |   |   |   | 299                                                                |
|     | Visitationsergebnisse                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |   |   |  |      |   | : |   |   |   | 299<br>301                                                         |
| 6.  | Das Sakrament der Ehe                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |   |   |  |      |   | • |   |   |   | 301                                                                |
|     | Visitationsergebnisse 1559                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |   |   |  |      | • |   |   | • | • | 302                                                                |
|     | Registrierung der Sakramentenspendung                                                                                                                                                                                                                                                         |     | • |   |  |      | • |   | ٠ |   |   | 304                                                                |
|     | Einhaltung der Ehemoral                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |   | • |  | •    | • | ٠ | ٠ |   |   | 305                                                                |
| 7.  | Das Sakrament der Priesterweihe                                                                                                                                                                                                                                                               |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 307                                                                |
|     | Kirchenverständnis                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 308                                                                |
|     | Weihezulassung und Weihezeugnis .                                                                                                                                                                                                                                                             |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 312                                                                |
|     | Statistischer Querschnitt 1526                                                                                                                                                                                                                                                                |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 314                                                                |
|     | Statistischer Querschnitt 1559                                                                                                                                                                                                                                                                |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 317                                                                |
|     | Herzogliche Posseßerteilung                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 321                                                                |
|     | Disziplinarmaßnahmen                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 321                                                                |
|     | Disziplinarmaßnahmen                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 323                                                                |
|     | Eid auf den Glauben                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 324                                                                |
|     | Herzogliches Präsentationsrecht                                                                                                                                                                                                                                                               |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 325                                                                |
|     | Geistliche Rats-Examen                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 325                                                                |
|     | Tonsur und priesterliche Kleidung .                                                                                                                                                                                                                                                           |     |   | ٠ |  |      | • |   |   |   |   | 331                                                                |
|     | Breviergebet und Geistliche Lesung .                                                                                                                                                                                                                                                          |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 332                                                                |
|     | Fastengebot                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 333                                                                |
|     | Geistliche Lektüre                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 333                                                                |
|     | Äußeres Ansehen                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |   |   |  |      |   |   |   | • |   | 334                                                                |
|     | Verhalten im öffentlichen Leben                                                                                                                                                                                                                                                               |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 335                                                                |
|     | Der Fall Stadtpfarrer Spinner                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 337                                                                |
|     | Weitere Vorfälle                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 340                                                                |
|     | Zölibat und "Priesterehe"                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 342                                                                |
| 8.  | Das Sakrament der Krankensalbung .                                                                                                                                                                                                                                                            |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 351                                                                |
| 9.  | Weihungen und Segnungen                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 353                                                                |
|     | Visitationsberichte                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 354                                                                |
|     | Der Fall der Pfarrer Weiß von Martinsbu                                                                                                                                                                                                                                                       | ich |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 355                                                                |
|     | Zauber- und Hexenwesen                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 363                                                                |
| 10. | Geistliche Wallfahrt                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 364                                                                |
| 11. | Kirchenmusik                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 367                                                                |
|     | Gemeindegesang                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 368                                                                |
|     | Die Kantorei                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 370                                                                |
|     | Musikalische Andachten                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 371                                                                |
| 12  | Ausblick                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |   |   |  |      |   |   |   |   |   | 372                                                                |

# QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

# I. Ungedruckte Quellen

# 1. Bischöfliches Zentralarchiv Regensburg

Domkapitlische Sitzungsprotokolle 1532 ff (Verhandlungen über inkorporierte Pfarrpfründen)

Registrum citationum 1530-32 (Forderungen gegenüber Geistlichen)

Pfarrakten Dingolfing 1520, Ottering, Vilsbiburg 16./17. Jh.

Pfarrakten Dingolfing, Benefizien Peter, Michael, Magdalena I521 (Präsentationen und Besetzungen)

Pergamentsiegelurkunden des Pfarrarchivs Dingolfing 15./16. Jh. (Stiftungen zum Leprosenhaus)

Pfarrmatrikel Dingolfing 1571 ff (Taufen, Heiraten, Sterbefälle)

Ries, Thomas: Entwurf zu einem Generalschematismus aller Geistlichen des Bistums Regensburg, masch.-schr. Manuskript.

## 2. Bayerisches Hauptstaatsarchiv München, Abt. I Allgemeines Staatsarchiv

Staatsverwaltung 2790 (Ermordung des Gottfriedinger Pfarrers Achaz Gaibinger 1582)

Staatsverwaltung 2949 (Rulander-Meßeinkommen in Dingolfing als Organistenbesoldung 1614)

Staatsverwaltung 2951 (Pfarrliches Zehenteinkommen im Rentamt Landshut 1610)

Staatsverwaltung 2970 (Pfarreienbeschreibung des Pfleggerichts Dingolfing 1578)

Staatsverwaltung 2975 (Pfarreienbeschreibung im Rentamt Landshut 1586)

Staatsverwaltung 2979 und 2983 (Geistliches Lehrenbuch 1526 ff)

Staatsverwaltung 2981 (Pfarreienbeschreibung im Rentamt Landshut 1610)

Staatsverwaltung 2783 (Schriftverkehr wegen Visitationen 1567)

Staatsverwaltung 2791 (Verhör des Dingolfinger Pfarrers Johann Wolfauer 1546)

Staatsverwaltung 2293 bzw. 2957 (Pfarreienbeschreibung des Landgerichts Dingolfing 1576)

Staatsverwaltung 2997 (Verzeichnis der Kirchen in den Rentämtern Landshut und Straubing)

Staatsverwaltung 2997 (Verzeichnis der Kirchen in den Rentämtern Landshut und Straubing mit Angabe der Dienstleistungsfähigkeit zum Scharwerk um 1510/20)

Staatsverwaltung 2998 (Stand der Pfarreien im Rentamt Landshut 1604)

Staatsverwaltung 3019 (Examen des Dingolfinger Pfarrers Hanns Steindel 1556)

Staatsverwaltung 3019 (Rulander-Meßeinkommen in Dingolfing als Stipendium 1557)

Staatsverwaltung 3022 (Schriftverkehr wegen Präsentation der Dingolfinger Pfarrer Georg Krebs und Mag. Mathias Perle 1676)

Staatsverwaltung 3023 (Dingolfinger Stadtprädikatur 1578)

Staatsverwaltung 3027 (Dingolfinger Stadtprädikatur 1587)

Staatsverwaltung 3031 (Präsentation des Dingolfinger Pfarres Andreas Wolcius 1591)

Staatsverwaltung 3034 (Gesuch um Prädikatur und Bäckenmesse des Dingolfinger Pfarrers Heinrich Schwab 1594)

Staatsverwaltung 3035 (Posession für den Dingolfinger Pfarrer Mag. Johann Gabriel 1595)

Staatsverwaltung 3052 (Schriftverkehr wegen des Dingolfinger Michaeli-Benefiziums 1620)

Ger.-Lit. Dingolfing Nr. 1 (Geistliche Pensionen, Absentien und Reservate im Gericht Dingolfing 1532)

Ger.-Lit. Dingolfing Nr. 2 (Schwarwerksverzeichnis des Gerichts Dingolfing 1600)

Ger.-Lit. Dingolfing Nr. 15 (Possessverweigerung des Dingolfinger Pfarrers Stephan Spinner 1564)

GL Fasz. 758 (Lateinische Schule in Dingolfing 1554)

GL Fasz. 755 (Vakantes Michaeli-Benefizium in Dingolfing 1608 und Bericht des Pflegers zur Kirchenmusik 1609)

GL Fasz. 756 (Herzogliche Präsentationen auf Dingolfinger Pfarr- und Altarpfründen 1555 ff, Verzeichnis des Dingolfinger Pfarreinkommens 1556 und 1576)

GL Fasz. 757 (Pfarreienbeschreibung im Geistlichen Lehenbuch 1446 bzw. 1526, extrahiert 1787)

GL Fasz. 758. (Vakante Benefizien in Dingolfing 1554 ff.)

GR Fasz. 368 (Pfarreinkommen und Zehent 1578)

GR Fasz. 518/82 (Inkonventien durch Geistliche 1574/83)

GR Fasz. 523/110 (Verzeichnis der vakanten Pfründen im Herzogtum Bayern 1560)

GR Fasz. 523/111 (Dotierung der Dingolfinger Lateinischen Schule 1556)

GR Fasz. 622 (Beschreibung der Pfarreien des Pfleggerichts Dingolfing und der Leichengebühren 1525)

Kurbayern Äußeres Archiv 4273 (Bayerische Landeskinder in Regensburg 1607)

Kurbayern Äußeres Archiv 4266 (Visitationsberichte des Rentamts Landshut 1563/64)

Sitzungsprotokolle des Geistlichen Rats 1556ff (Possesgebungen, Examen, Berichte an den Herzog wegen Pfründeinhabern)

Hochstift Regensburg Lit. 130 (Schriftverkehr wegen des Dingolfinger Pfarrers Georg Bernkopf 1555)

Hochstift Regensburg Lit. 167 (Schriftverkehr wegen des Dingolfinger Pfarrers Mag. Mathias Perle 1587).

# 3. Staatsarchiv Landshut

Rentmeisteramtsrechnungen/Rentamt Landshut 1530/31 (Wiedertäufer aus Gangkofen)

Landschreiberrechnungen/Rentamt Landshut 1504 ff (Notizen über Strafgelder 1524 über einen predigenden Mönch in Dingolfing)

Gerichtsrechnungen Dingolfing 1504ff (Notizen über Strafgelder, Leib- und Lebensstrafen sowie Schandstrafen)

Kirchenrechnungen des Gerichts Dingolfing 1553 ff (Bau- und Ausstattungsmaßnahmen, Ausgaben zur Fronleichnamsprozession)

Rentmeisterumritts-Relation 1594 (Kirchenrechnungen des Rentamts Landshut)

Rentmeisterumritts-Relation, Geistliche Relation 1600, 1604 und 1614 (Kirchenrechnungen des Rentamts Landshut, Beurteilung der Geistlichen)

Rep. 79 Fasz. 82 Nr. 32 (Dingolfinger Stadtprädikatur 1579).

# 4. Stadtarchiv Dingolfing

Pergamentsiegelurkunden 15./16. Jh. (Spitalstiftung, Kirchenstiftung St. Johannes).

#### 5. Pfarrarchiv Dingolfing - St. Johannes

Akt Beschreibung der Pfarrei etc. (Extrakt aus den fürstl. Lehenbuch über die Pfarrei und die hiesigen Benefizien 1610).

#### 6. Bayerische Staatsbibliothek München

cgm 2195 (Urfehde des Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Wolfauer 1547).

#### II. Gedruckte Quellen

- Ferchl, Georg: Bayerische Behörden und Beamte 1550–1804, in: Oberbayerisches Archiv für vaterländische Geschichte 53, München I 1908–1910.
- Landersdorfer, Anton: Das Bistum Freising in der bayerischen Visitation des Jahres 1560, in: Münchner Theologische Studien, 1. Hist. Abt., Bd. 26, St. Ottilien 1986.
- Lexikon für Theologie und Kirche (Hsg. Michael Buchberger), 10 Bde., Freiburg 1957–1967.
- Lipf, Joseph: OberhirtlicheVerordnungen und Allgemeine Erlasse für das Bistum Regensburg vom Jahre 1250–1852, Regensburg 1853.
- Mai, Paul/Popp, Marianne: Das Regensburger Visitationsprotokoll von 1508, in: Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg, Bd. 18, Regensburg 1984.
- Mai, Paul: Das Regensburger Visitationsprotokoll von 1526, in: Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg, Bd. 21, Regensburg 1987.
- Mai, Paul: Das Bistum Regensburg in der bayerischen Visitation von 1559, in: Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg, Bd. 27 Regensburg 1993.
- Matrikel der Diözese Regensburg, Regensburg 1916.
- Wetzer und Welte's Kirchenlexikon oder Enzyklopädie der katholischen Theologie und ihrer Hilfswissenschaften, 2. Aufl. Freiburg i. Breisgau, 1895.

#### III. Literatur

- $Bauerreiss, Romuald: Kirchengeschichte \, Bayerns, \, Bd. \, 6, \, Augsburg \, 1965, \, Bd. \, 7 \, Augsburg \, 1970.$
- Brandmüller, Walter: Handbuch der bayerischen Kirchengeschichte, Bd. I 1999.
- Demel, Bernhard: Die Deutschordens-Kommende Gangkofen 1278/79–1805/06, in: Gangkofen und die Deutschordenskommende 1279–1979, Gangkofen 1979, S. 19–75.
- Die Kunstdenkmäler von Niederbayern, Heft I, Bezirksamt Dingolfing ff., München 1912ff.
- Eberl, Joseph Wolfgang: Geschichte der Stadt Dingolfing und ihrer Umgebung, Freising 1856.
- Friedrich, Werner: Wirkungen der lutherischen Lehre in Stadt und Rentamt Straubing im 16. Jahrhundert. Versuch einer zusammenfassenden Darstellung, in: Jahresbericht des historischen Vereins für Straubing und Umgebung 99 (1997), S. 221–332.
- Gottesdienst der Kirche. Handbuch der Liturgiewissenschaft, Teil 8 Sakramentale Feiern II, Regensburg 1984.
- Hausberger, Karl: Geschichte des Bistums Regensburg. I. Mittelalter und Frühe Neuzeit, Regensburg 1989.
- Haushofer, Josef: Die Kelchbewegung in Eggenfelden, in: Ostbairische Grenzmarken 13 (1971), S. 161–175.
- Hemmerle, Josef: Niederviehbach, in: Die Klöster der Augustiner-Eremiten in Bayern (= Bayerische Heimatforschung, Heft 12), München-Pasing 1958, S. 62–65.
- Heyl, Gerhard: Der Geistliche Rat in Bayern und Maximilian I. 1558–1651 mit einem Ausblick auf die Zeit bis 1745, Diss. München 1956.
- Heyl, Gerhard: Der Religions- und Geistliche Lehensrat, in: Bayern, Staat und Kirche, Land und Reich (= Winkler-FS), München 1960.
- Hiereth, Sebastian: Die bayerische Gerichts- und Verwaltungsorganisation vom 13. bis 19. Jahrhundert, München 1950.

- Hopfner, Max: Synodale Vorgänge im Bistum Regensburg und in der Kirchenprovinz Salzburg unter besonderer Berücksichtigung der Reformationszeit, in: Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg, Bd. 13, Regensburg 1979, S. 235–388.
- Jedin, Hubert: Die Visitation im Dienste der kirchlichen Reform (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung), Bd. 25/26, 1967.
- Knöpfler, Alois: Die Kelchbewegung in Bayern unter Herzog Albrecht V. Ein Beitrag zur Reformationsgeschichte des 16. Jahrhunderts, München 1891.
- Lindner, Dominikus: Die Lehre von der Inkorporation in ihrer geschichtlichen Entwicklung, München 1951.
- Lindner, Dominikus: Inkorporation und Baulast im Bistum Regensburg, München 1955.
- Lutz, Heinrich: Bayern und der Laienkelch, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken Bd. 34, 1954.
- Mai, Paul: Predigtstiftungen des späten Mittelalters im Bistum Regensburg, in: Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg, Bd. 2, Regensburg 1968, S.7-33.
- Mai, Paul: Geschichte der Pfarrei Gangkofen, in: Gangkofen und die Deutschordenskommende, 1279–1979, Gangkofen 1979, S. 99–143.
- Mai, Paul (Hsg.): Der Katechismus (= Kataloge und Schriften des Bischöflichen Zentralarchivs und der Bischöflichen Zentralbibliothek Regensburg, Bd. 1), München und Zürich 1987.
- Markmiller, Fritz: Die Kirchenstiftung Sankt Johannes zu Dingolfing, in: Der Storchenturm 2 (1967), Heft 3, S. 1–68.
- Markmiller, Fritz: Die Pfarreien und Kirchen des Gerichts Dingolfing im Jahr 1525, in: Der Storchenturm 2 (1967), Heft 4, S. 52-60.
- Markmiller, Fritz: Die Bestandteile und die Organisation der Pfarrei Dingolfing, in: Der Storchenturm 3 (1968), Heft 5, S. 1–76.
- Markmiller, Fritz: Die Aicher, in: Blätter d. Bayer. Landesvereins f. Familienkunde 31 (1968), Nr. 2/3, S. 63-80.
- Markmiller, Fritz: Seelgerätforderungen der Geistlichen nach Berichten aus Massing und Gangkofen vom Jahr 1524, in: Heimat an Rott und Inn, Eggenfelden 1968, S. 98–101.
- Markmiller, Fritz: Ergänzung zur Genealogie der Aicher, in: Blätter d. Bayer. Landesvereins f. Familienkunde 33 (1970), Nr. 7, S. 268–278.
- Markmiller, Fritz: Drei alte Loichinger Bruderschaften, in: Der Storchenturm 5 (1970), Heft 9, S. 18-32.
- Markmiller, Fritz: Verhandlungen über Hexen- und Zauberwesen im Pfleggericht Dingolfing, in: Der Storchenturm 5 (1970), Heft 9, S. 67–71.
- Markmiller, Fritz: Entstehung und Entwicklung der Gerichte Landau, Dingolfing, Teisbach, Leonsberg und Reisbach, in: Der Storchenturm 7 (1972), Heft 13, S. 28–59
- Markmiller, Fritz: Die Beamten des Pfleggerichts Dingolfing von 1251 bis 1803, in: Der Storchenturm 7 (1972), Heft 13, S. 60–99.
- Markmiller, Fritz: Bau- und kunstgeschichtliche Notizen über Kirchen im Gericht Dingolfing, in: Der Storchenturm 9 (1974), Heft 18, S. 1–28.
- Markmiller, Fritz: Die Statuten der Schuhmacher-Bruderschaft in Reisbach von 1513, in: Der Storchenturm 11 (1976), Heft 22, S.66-75.
- Markmiller, Fritz: Das Kerzenbrauchtum der Dingolfinger Handwerke, in: Der Storchenturm 11 (1976), Heft 22, S. 83–96.
- Markmiller, Fritz: Die Wallfahrtsprozessionen der Stadt und Pfarrei Dingolfing, in: Der Storchenturm 12 (1977), Heft 24, S. 1–35.

- Markmiller, Fritz: Die Beschwörungen des Martinsbucher Pfarrers Johann Weiß gegen Ende des 16. Jahrhunderts, in: Der Storchenturm 5 (1970), Heft 9, S. 54-66
- Markmiller, Fritz: Versehgang und feierliche Provisur am Beispiel Dingolfings, in: Der Storchenturm 15 (1980), Heft 29, S. 36–67.
- Markmiller, Fritz: Die ältesten Dingolfinger Taufmatrikeln 1571–1685 als historisch-volkskundliche Quellen, in: Der Storchenturm 16 (1981), Heft 32, S. 51–84.
- Markmiller, Fritz: Familie und Werk des niederbayerischen Kanzlers Dr. Wolfgang Viehpeck (um 1510–1576), in: Beilage zum Amtlichen Schul-Anzeiger f. d. Reg.-Bez. Ndb. Landshut 1985, Nr. 4, S. 1–15.
- Markmiller, Fritz: Aspekte des Schulgesangs im bayerisch-österreichischen Raum zwischen Renaissance und Biedermeier, in: Niederbayer. Blätter f. musikal. Volkskunde 5 (1985), S.2–93.
- Markmiller, Fritz: Stadtpfarrkirche Vilsbiburg mit Filial- und Nebenkirchen (= Schnell, Kunstführer Nr. 1652), München und Zürich 1987.
- Markmiller, Fritz: Dingolfing. Stadtpfarrkirche St. Johannes mit Filial- und Nebenkirchen (= Schnell, Kunstführer Nr. 1569), München und Zürich 1988.
- Markmiller, Fritz: Kult und Kultur, Strukturen des Kirchlich-Religiösen, in: Der Landkreis Dingolfing-Landau. Ein Buch von seiner Geschichte und Gegenwart, Dingolfing 1988 (1989), S.345–388.
- Markmiller, Fritz: "Ain schöner gotsdienst mit vocal und instrument et music. Renaissancezeitliche Belege aus Niederbayern, in: Festschrift für Horst Leuchtmann, Tutzing 1993, S. 273–302.
- Markmiller, Fritz: Die Kirchen der Pfarreien Niederviehbach-Oberviehbach (= Schnell, Kunstführer Nr. 2046), Regensburg 1995.
- Mitterwiesen, Alois: Geschichte der Stiftungen und des Stiftungsrechts in Bayern, Würzburg 1907.
- Pfeilschifter-Baumeister, Georg: Die Weihezulassungen in den altbayerischen Diözesen des 16. Jahrhunderts, in: Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte 7 (1934), S. 357–422.
- Roepke, Claus-Jürgen: Die Protestanten in Bayern, München 1972.
- Rößler, Hans: Geschichte und Strukturen der evangelischen Bewegung im Bistum Freising, Nürnberg, 1966.
- Schrems, Karl: Die religiöse Volks- und Jugendunterweisung in der Diözese Regensburg vom Ausgang des 15. Jahrhunderts bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts (= Veröffentlichungen des Vereins zur Erforschung der Regensburger Diözesangeschichte, H. 1), München 1929.
- Spirkner, B[artholomäus]: Geschichte des Klosters Niederviehbach, in: Verhandlungen des Hist. Vereins v. Niederbayern, Bd. 54, Landshut 1919, S. 1–95.
- Spirkner, B[artholomäus]: Ein Beitrag zu dem religiös-sittlichen Zustande Altbayerns vor und nach dem 30jährigen Kriege (nach Visitationsakten), in: Verhandlungen des Historischen Vereins für Niederbayern 62 (1929), S. 217–244.
- Spirkner, B[artholomäus]: Beiträge zur Geschichte des Marktes Vilsbiburg, Mühldorf o.J. [1921].
- Staber, Josef: Kirchengeschichte des Bistums Regensburg, Regensburg 1966.
- Wehr, Gerhard: Umstrittene Reformation, München 1983.

### Einleitung

Wir begingen 1996 den 450. Todestag des deutschen Reformators Dr. Martin Luther, der am 18. Februar 1546 in Eisleben 62 jährig verstorben ist. Bundespräsident Herzog hat ihn gewürdigt, der Vorsitzende der katholischen Deutschen Bischofskonferenz Lehmann seiner besonderen Spiritualität gedacht. Erst kürzlich hat ferner der Papst auf seinem Deutschlandbesuch wichtige Feststellungen über ihn getroffen. Die evangelische Kirche offerierte eine Fülle von Gedenkveranstaltungen und ging dabei der Frage nach, "Was Luther den Menschen heute noch zu sagen habe". 1997 jährte sich zum 500. Mal auch der Geburtstag seines wichtigsten Weggefährten Philipp Melanchthon, dessen Schriften auch hier verbreitet waren. Für unsere engere Heimat ist zunächst der Historiker aufgerufen, zu erforschen und darzustellen, welchen Verlauf die Reformation in der Region nahm und zwar "wie es wirklich gewesen ist". Diesem Ziel dient auch nachfolgende Studie.

Der erste Geschichtsschreiber der Stadt Dingolfing, Dr. Joseph Wolfgang Eberl, berichtet in seinem Buch von 1856 über die konfessionellen Auseinandersetzungen während des 16. Jahrhunderts lediglich, daß ein hiesiger Stadtpfarrer namens Hanns Spinner 1567 "wegen Häresie und unpriesterlichen Wandels" abgesetzt und eingekerkert worden sei. Auch gegen den damaligen Pfarrprediger Ulrich Schroffer von der Salla habe man "die Inquisition eingeleitet". Schon um 1523 sei in Ingolstadt ein Magister Dinauer aus Dingolfing, "vieler Irrthümmer beschuldigt", ins Gefängnis gewor-

fen worden.

Seither gab es keine Veröffentlichung, die weitere Erkenntnisse über das Geschehen in Dingolfing und Umgebung vermittelt hätte. Demgegenüber ist die Reformationsgeschichte im Raum Landshut gut erforscht und dargestellt. Die Herausgabe der Visitationsprotokolle von 1559 über die Verhältnisse in den Bistümern Freising und Regensburg (auch 1508 und 1526) hat sehr viele Daten und Nachweise gebracht. Eine auf Archivalien beruhende Gesamtpublikation über letztere Diözese gibt es jedoch – abgesehen von Handbuchkapiteln – immer noch nicht.

Verfasser hat in langen Jahren die verschiedensten Quellen in mehreren Archiven ausgeschöpft, um authentische Belege zu finden. Dies ist in hohem Maß gelungen. Ihre Zusammenstellung und Analyse soll nun Gegenstand dieser Studie sein. Dabei gilt das Hauptaugenmerk wegen Fülle des Materials der Stadtpfarrei Dingolfing. Doch werden auch die umliegenden Pfarreien Gottfrieding, Mamming, Hofdorf und Loiching behandelt; dazu kommen noch Frontenhausen, Vilsbiburg, Reisbach und

verschiedene andere.

Zunächst soll eine Zeittafel einen Überblick "über die Daten und Fakten der allgemeinen Reformationsgeschichte im Herzogtum Bayern bieten. An ihnen sind dann die lokalen und regionalen Ereignisse zu orientieren.

# Zeittafel

- 1483 10. November. Geburt Martin Luthers in Eisleben
- 1507 3. April. Priesterweihe Martin Luthers
- 1510 November. Martin Luther reist nach Rom
- 1512 19. Oktober. Luthers Promotion zum Dr. theol. an der Universität Wittenberg
- 1517 31. Oktober. Veröffentlichung der 95 Thesen gegen den Ablaßhandel

- 1520 Verbreitung der päpstlichen Bannandrohungsbulle
- 1521 3. Januar. Offizielle Verhängung des Kirchenbanns über Martin Luther
- 1522 5. März. Herausgabe des ersten bayerischen Religionsmandats gegen Luther
- 1524 2. Oktober. Herausgabe des zweiten bayerischen Religionsmandats
- 1545 Beginn des Konzils von Trient, bis 1563
- 1546 18. Februar. Martin Luther stirbt in Eisleben
- 1555 Augsburger Religionsfriede
- 1556 31. März. Herzogliche Deklaration hinsichtlich der Kommunion unter beiden Gestalten
- 1559 Kirchenvisitation im Bistum Regensburg
- 1564 April. Bewilligung des Laienkelches für Bayern durch Papst Pius IV.
- 1571 Kirchenvisitation im Rentamt Landshut. Abschaffung des Laienkelchs, Durchsetzung der "ausschließlichen Katholizität" in Bayern.

Vom Jahr 1597 stammt ein Diktum des damaligen Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Gabriel. Er verwendete es in einem Schreiben an die Regierung Landshut im Zusammenhang mit seiner – uns noch ausführlich beschäftigenden – Auseinandersetzung mit dem Stadtrat über die Verwaltung der Kirchengüter. Pfarrer Gabriel wies dabei auf eine Zeit vor rund 30 Jahren hin, "als es zu Dingolfing guet lutherisch wardt". Dann beschrieb er weiter "wie noch etliche Funckhen sich eraugnen [= ereignen]".

Die seinerzeitigen Querelen eskalierten rasch. Das Ergebnis war, daß 1604 der gesamte Stadtrat seiner Posten enthoben, ein Staatskommissar für zehn Jahre über die Verwaltung gesetzt, aber auch Pfarrer Gabriel 1602 nach Gerzen abgeschoben wurde. Erst unter herzoglicher Regie und dank eines neuen tatkräftigen Seelsorgers konnte auch in Dingolfing nach Reformation und Gegenreformation eine echte katholische Reform Terrain gewinnen und schließlich erfolgreich durchgeführt werden.

Bis es dazu kam, mußten in Stadt und Umland drei Generationen vergehen, in welchen alle negativ-menschlichen Äußerungen hervortraten: Haß und Neid, Zank und Streit, ja Mord und Totschlag. Die geistig-geistliche Verwirrung in der Bevölkerung sorgte für Unsicherheit und Umbruch im täglichen Zusammenleben ebenso wie im sittlich-religiösen Bereich.

Es kann jedoch nicht Aufgabe dieser Studie sein, Vorwürfe an die oder jene Seite zu richten. Sie möchte Fakten aufzeigen, die Verhältnisse erklären und heutigen Betrachtern soweit als möglich nahebringen, was damals wann, wo, von wem und warum getan, gesprochen und geschrieben worden ist. Verfasser verspricht sich davon ein besseres allgemeines Verständnis der Geschichte und würde sich freuen, damit auch seinen Beitrag zu Toleranz und ökumenischer Gesinnung im engeren Heimatraum leisten zu können.

#### I. Am Vorabend der Reformation

"Reformation" – Das war das große Thema in der Geschichte Europas und der abendländischen Christenheit im ausgehenden Mittelalter. In dieser Bedeutung und Wirkung hat es keine religiöse Bewegung gegeben, welche im Ereigniszusammenhang einen ähnlichen Rang erreicht hat. Ihr elementarer Aufbruch und die dadurch hervorgerufene schicksalshafte Wende entgründete und entwickelte sich weiter in einem

Feld von Widersprüchen. Der Ruf nach einer grundlegenden Erneuerung von Kirche und Gesellschaft blieb ja nicht ein Anliegen der Geistlichkeit, sondern aller Stände und Klassen der Bevölkerung. Es ging auch nicht allein um die Beseitigung kirchlicher Mißstände, sondern um eine Neuorientierung des gesamten gesellschaftlichen Lebens.

Auch bei uns sehnte man sich nach "Freiheit" von kirchlicher wie staatlicher Bevormundung und nach Befreiung von drückenden ideellen und materiellen Lasten. Im Frömmigkeitssinn der mittelelterlichen Menschen paarten sich Himmelssehnsucht und Höllenangst. Die große Frage Luthers "Wie finde ich einen gnädigen Gott" und der nicht nur ihm als Ärgernis aufstoßende Ablaßmißbrauch veranlaßten den Weg in eine neue "Freiheit des Christenmenschen".

In unserer Heimat haben die staatlichen Herrschaftsmittel seinerzeit einen Schlußpunkt unter die "evangelische" Bewegung gesetzt. Weitergehende Gesinnung, etwa bei den sogenannten Wiedertäufern, wurde von Katholiken wie Protestanten gleichermaßen geächtet und verfolgt. Umstrittene Reformation da wie dort und alles in allem Anlaß genug, die Zeichen der Vergangenheit in der Gegenwart auf die Zukunft hin zu bedenken wie zu deuten, um "das Überkommene in der eigenen Existenz zu verändern" (G. Wehr).

Der alte – im umfassenden Wortsinn – katholische Grundsatz "Ecclesia semper reformanda" gilt einst wie heute. Das Wissen um damalige Irrungen und Wirrungen mag dazu beitragen, sie in unserer Gegenwart sich gar nicht erst ausbreiten zu lassen: "Historia magistra – Geschichte als Lehrmeisterin" zu Menschlichkeit und Toleranz – hat sie heute angesichts der jüngsten Balkankrise wirklich eine Chance?

## 1. Strukturen des öffentlichen Lebens

Wenn wir eingangs kurz die Strukturen betrachten, in deren Systemen die Leute damals verfaßt waren, so ist mit den staatlichen und kommunalen zu beginnen. Sie gaben jene Koordinaten ab, in welchen das tägliche Leben seine Ordnung hatte und von der Obrigkeit in dieser Ordnung gehalten wurde. Veränderungen verliefen regelmäßig nur langsam. Zu echten Revolutionen kam es im alten Bayern nicht. Die Reformation allerdings hätte eine solche werden können – wie anderswo –, wurde jedoch infolge sehr wirkungsvollen Einsatzes der staatlichen Machtmittel innerhalb der Justiz- und Verwaltungsorganisation verhindert.

#### In Staat und Kommune

Diese basierte auf einer Einteilung des Landes in vier große "Rentämter", wie diese seit dem 16. und bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts Bestand hatten. Das heutige Niederbayern betrafen in nördlicher und südlicher Hälfte die beiden Rentämter Straubing und Landshut. Zu letzterem gehörte unser Beobachtungsraum.

Dort befanden sich auch die Sitze der jeweiligen Regierungsbehörden. Unter ihnen bildeten die "Land- oder "Pfleggerichte" ein über das ganze Herzogtum gezogenes behördliches Netz, vergleichbar mit den heutigen Landratsämtern und Amtsgerichten. Ihnen waren auf gleichem Raum noch Sonderbehörden des Staats für Zoll-, Finanz- und Domänenverwaltung zugeordnet.

Unser Raum erfaßte unter dem Namen ihrer Sitze folgende Gerichte: Dingolfing, Teisbach, Landau, Leonsberg, Reisbach, Vilsbiburg.

Jedoch erwies sich diese Organisation nicht ganz als geschlossen und flächendeckend. Innerhalb der genannten und gegeneinander abgegrenzten Territorien existierten Sonderbereiche wie die Gebiete der Städte, Märkte, adeligen und geistlichen Herrschaften ("Hofmarken"). Für sie galten auch Sonderrechte bei der Verwaltung, vor allem in Bezug auf Besteuerung und Rechtspflege gegenüber ihrer Bevölkerung. Wir werden am konkreten Beispiel noch darauf zurückkommen.

Die Stadt Dingolfing wie die umliegenden Märkte hatte seit dem 13./14. Jahrhundert über herzogliche Privilegien ihre kommunale Selbstverwaltung ausbilden und stärken können. Sie übte durch ihren Rat auch das Niedergericht in Zivil- und Strafsachen. Der Rat kontrollierte ferner das religiöse und sozialcaritative Stiftungswesen,

regelte Handels- und Marktstatuten und vollzog die Gewerbepolizei.

In der Stadt Dingolfing bestand die Vertretung der Bürgerschaft spätestens seit dem 2. Viertel des 15. Jahrhunderts aus einem Inneren und Äußeren Rat mit je acht Personen, dazu aus einem Gemeindeausschuß von 52 Mann. In den Märkten von Teisbach und Vilsbiburg enthielten die beiden Ratsgremien meist je sechs Personen. Deren Wahl geschah jährlich nach einem komplizierten und gemäß sogar heutigem Verständnis "hyperdemokratischen" Modus. Seine vom Staat veranlaßte Veränderung

nach Mitte des 16. Jahrhunderts wird uns ebenfalls noch beschäftigen.

Diese Strukturen der weltlichen Obrigkeit sollten nun im Reformationszeitalter eine sehr hohe Bedeutung erlangen. Ohne ihre Existenz und ihren dann zielstrebigen Ausbau durch den bayerischen Herzogsstaat wäre die Geschichte auch in unserer Heimat mit Sicherheit anders verlaufen. Dieser hat ferner die ebenso vorhandenen Systeme der Kirchenorganisation gestützt und effektiver werden lassen, darüber allerdings gleichzeitig eine wirkungsmächtige Suprematie aufgebaut. In Auseinandersetzung mit dem Partikularrecht der Kommunen und Adelsherrschaften wie mit den Privilegien der Kirche (bischöfliche Hochstifte, Prälatenklöster) blieb der Staat Ende des 16. Jahrhunderts Sieger: Der Weg in den fürstlichen Absolutismus der Barockzeit wurde jetzt frei. Ungeheuere Schäden im 30jährigen, Spanischen und Österreichischen Erfolgekrieg sind jedoch dadurch auch mitherbeigeführt worden.

In anderen Fürstentümern entstanden unter Leitung und Aufsicht der Behörden evangelisch-lutherische Landeskirchen mit dem Landesherrn als Kirchenoberhaupt. In Bayern richteten die Herzöge sich eine katholische Art von Landeskirche ein, allerdings unter voller religiöser Suprematie des Papstes. Die regionale Oberaufsicht aber verblieb beim Staat und sie wurde ebenso konsequent wie allumfassend geübt. Unsere

folgenden Beispiele werden dies noch deutlich belegen.

Weltliche Organisation und Kirchenwesen überschnitten sich territorial. Das erklärt sich selbstverständlich aus den unterschiedlichen Ausgangssituationen und der sich ergebenden Entwicklung. Die große Uneinheitlichkeit rechtlicher Verfassung im jeweils eigenen Raum wie in gegenseitigen Beziehungen erschwerte sicher schon den Zeitgenossen den Durchblick. Wir versuchen aber hier dem heutigen Leser die Dinge ausreichend zu erläutern.

## Dekanatseinteilung

Seit alters hatten sich im Bistum Regensburg bestimmte geistliche Amtsbezirke herausgebildet, "Dekanate", die mehrere Pfarreien umschlossen. Der Dekanatssitz befand sich am Dienstort des jeweils zum "Dekan" gewählten oder berufenen Pfarrers. Deswegen wechselten auch die Namen der Dekanate.

In unserem Betrachtungsbereich im Süden der Diözese sah die Dekanatseinteilung, abweichend von heute, folgendermaßen aus. Es bestanden vier große Sprengel und zu

ihnen gehörten als Pfarreien:

Dingolfing, Gaindorf, Loiching, Loizenkirchen, Gerzen, Aich, Vilsbiburg, Adlkofen, Kirchberg, Treidlkofen, Oberaichbach, Seyboldsdorf, Binabiburg.

Reisbach, Oberdietfurt, Gangkofen, Kollbach, Frontenhausen, Oberhausen, Taufkirchen, Gottfrieding, Mamming, Englmannsberg, Niederhöcking, Falkenberg, Steinberg, Eggenfelden, Hebertsfelden, Griesbach, Haberskirchen.

Geiselhöring, Laberweinting, Mettenbach, Ottering, Hofkirchen, Grafentraubach, Hainsbach, Steinbach, Sallach, Veitsbuch, Moosthann, Pfaffenberg, Westen,

Tunding, Hofdorf, Holztraubach, Leiblfing, Martinsbuch.

Aiterhofen, Piebing, Otzing, Wallersdorf, Haidlfing, Schwimmbach, Irlbach, Pilsting, Straßkirchen, Stephansposching, Altenbuch, Reissing, Ittling, Oberschnei-

ding, Plattling.

Die Seelsorger der jeweiligen Pfarreien trafen sich einmal jährlich als sogenanntes "Ruralkapitel" zu einer Konferenz. Doch konnte der Dekan als Vorstand weitere Zusammenkünfte bei Bedarf einberufen. Er hatte auch die Verordnungen und Mitteilungen aus dem Bischöflichen Ordinariat an die Pfarrstellen weiterzuleiten. Ferner oblag ihm die Aufsichtspflicht über Amtsführung und Lebenswandel seiner Kleriker. Diese leiteten wiederum ihre Anliegen durch ihn an den Bischofssitz.

## Pfarrorganisation

Von Zeit zu Zeit durchgeführte Diözesanvisitationen dienten unter anderem der statistischen Erfassung und der Kontrolle der Pfarrgeistlichkeit. Aus den Niederschriften lassen sich Seelsorgestellen und Inhaber entnehmen, aber auch die näheren Umstände bei Besetzungsrechten, Einkünften und Lasten.

Unter Heranziehung der Protokolle über die beiden Visitationen der Jahre 1508

und 1526 ergibt sich für unseren Betrachtungsraum folgendes Bild.

Sämtliche Posten waren damals mit Geistlichen besetzt. Es amtierten mehrere investierte Pfarrer - z. B. in Wallersdorf, Pilsting, Hofdorf, Martinsbuch, Mamming oder Loiching, meist aber nur zeitweilige "Vikare". In jeder Pfarrei gab es als Helfer einen vom Pfarrer besoldeten "Kooperator"; Pilsting, Oberhausen, Frontenhausen und

Aich hatten sogar zwei:

An den größeren Pfarrkirchen waren auch Meßbenefizien gestiftet, deren Inhaber als "Benefiziaten" oder "Frühmesser" ihrer Tätigkeit nachkamen. Von ihnen wirkten etwa in Pilsting zwei am Pfarrort und je einer in Leonberg und in Ganacker. Frontenhausen hatte selbst vier und einen in Marklkofen. Sieben Benefiziaten wohnten in Vilsbiburg, zehn in Dingolfing zuzüglich einem für Frauenbiburg. In der Stadt und in Frontenhausen bestand ferner eine eigene Pfarrpredigerstelle.

Man könnte also annehmen, daß für Sakramentenverwaltung und Seelsorge alles auf das Beste geordnet gewesen sei. Es herrschte weder Priestermangel noch ein Defizit an kirchlichen Gebäuden. Gerade in Niederbayern hatte eine Generation zuvor die mächtigste Bauwelle aller Zeiten das Land mit neuen Kirchen begabt. Im prächtigen Stil der späten Gotik waren erst vor kurzem die Riesenbauten der Pfarrkirchen in Dingolfing, Frontenhausen oder Vilsbiburg fertiggestellt worden. Gottfrieding, Loiching, Marklkofen, Gerzen und andere standen ihnen an Größe kaum nach.

# 2. Probleme und Defizite

Aber der äußere Glanz wie die Personalstärke des Klerus täuschten nur darüber hinweg, daß sich die kirchlich-religiösen Verhältnisse alles andere als zufriedenstellend entwickelt hatten. Als Hauptgründe sind dafür besonders drei verantwortlich gewesen: die mangelhafte Ausbildung des Priesternachwuchses, das Unwesen der Pfründenhäufung und die damit zusammenhängende Proletarisierung der niederen Geistlichkeit. Nachdem diese Voraussetzungen auch in unserem Beobachtungsraum als entscheidend für das weitere Geschehen gelten müssen, seien sie kurz ihrem Inhalt

nach angesprochen.

Wer die geistliche Laufbahn ergreifen wollte, d. h. in aller Regel: wen die Eltern dazu bestimmten oder wen der Ortspfarrer dafür als geeignet erachtete, der wurde zunächst "Pfarrerlehrbub", nämlich "Schüler" an der Heimatkirche. Hier erteilten Pfarrer, Vikar oder Kooperator Unterricht in den Anfangsründen der lateinischen Sprache zwecks Vollzug des liturgischen Dienstes als Ministrant und Chorsänger. Auf der "Poetenschule" in Landshut oder Straubing konnten zahlungskräftige Eltern ihrem Sohn eine Art Gymnasialbildung angedeihen lassen. Seit 1472 bestand zu Ingolstadt eine Landesuniversität. Von den späteren Geistlichen hatten nur einzelne sie besucht, allenfalls die unterste Stufe hinter sich gebracht ("artes liberales", ein Studium generale), davon noch weniger den Grad eines Magisters erworben.

Weit und breit amtierte damals kein theologischer oder Kirchenrechts-Doktor als Pfarrseelsorger auf dem Land. Übrigens hätte auch die auf der Universität gelehrte scholastische Philosophie keinen besonderen praktischen Wert für Glaubensverkündung und Pastoral vermittelt. So blieben die jungen Seelsorger auf die Ratschläge der älteren und auf eigene Studien über Bücher angewiesen. Letztere waren selten und teuer, erstere auf guten Willen und nur eigene Erfahrungen gestützt. Wo beides nicht erreichbar wurde, entstand Frustration, die oft in Gleichgültigkeit gegenüber den

Seelsorgsbefohlenen und den religiösen Pflichten verfiel.

Wie bereits gesagt, versahen damals hauptsächlich "Vikare" die Pfarrstellen unserer Heimat. Dieser Zustand hatte sich seit langem herausgebildet und hängt auch mit dem System der Inkorporation von Pfarreien in geistliche Institute zusammen. Am Bei-

spiel von Dingolfing kann die Sache verständlich gemacht werden.

Im Jahr 1296 übertrug der Bischof von Regensburg urkundlich sein freies Besetzungsrecht an der hiesigen Pfarrei – besser gesagt: an der Pfarrpfründe – dem Domkapitel. Es ging dabei nicht um irgendwelche Aspekte der Seelsorge, sondern ausschließlich um wirtschaftliche Dinge. Seither war das Domkapitel als Ganzes "Pfarrer" in Dingolfing. Nachdem es in dieser Cumulativform die Stelle nicht versehen konnte, vergab es sie gegen entsprechende Gebühr einem Interessenten, oftmals an einen der eigenen – adeligen – Kapitulare. Da ein solcher sehr häufig weder Willens noch wegen anderer Engagements in der Lage war, persönlich zu amtieren, verlieh er die Pfründe – meist jeweils auf eine vertraglich festgelegte Spanne von wenigen Jahren – einem anderen Petenten aus dem niederen Klerus weiter.

Während nun ersterer offiziell – zwar kirchenrechtlich, aber nicht seelsorglich korrekt als "verus pastor [= wahrer Hirt]" oder "plebanus [= Leutpriester]" bezeichnet wurde, hieß jener nur "vicarius [= Vertreter]", meist mit dem Zusatz "pro tempore [= zeitweiliger]". Ihm verblieb jedoch die gesamte Arbeit vor Ort und er hatte seinem Postengeber aus den Erträgnissen der Pfarrpfründe ein jährliches "Absent [= wörtlich:

Abwesenheitsgeld]" zu zahlen.

Bei Gegenüberstellung von Einkünften und Lasten, wie diese uns die Notierungen der Visitationsprotokolle und andere Quellen ermöglichen, wird alles sofort deutlich. Es ist dabei zu berücksichtigen, daß erstere zum geringsten Teil aus den Ernteerträgen der vom Pfründenutzer selbst mit Hilfskräften bewirtschafteten Pfarrökonomie und aus denen der zur Pfarrkirche gehörenden bäuerlichen Anwesen im Umland flossen.

Das Haupteinkommen erbrachten die Stolgebühren für bestimmte geistliche Hand-

lungen.

Keinen Anteil, aber auch keine Lasten hatte der Pfarrer am nicht unbeträchtlichen Einkommen der Kirchenstiftung, des Kirchengebäudes selbst, dessen Verwaltung ihm in Städten und Märkten sogar recht vollständig entzogen und dafür dem Rat übertragen war. Jedoch auch in den Landpfarreien konnte der Ortspfarrer nur ein gewisses Mitbestimmungsrecht in Verwaltung der Kirchengüter behaupten, die im wesentlichen von pfarreiangehörigen Laien als Kirchenpfleger besetzt wurde. Die Oberaufsicht nahm der Staat über den regional zuständigen Landrichter oder Pfleger wahr.

Zurück zu den Pfarreieinkünften von Dingolfing, wie sie am Vorabend der Reformation und später nach Aussage der Visitationsprotokolle pro Jahr anfielen. Sie galten als Durchschnitt und bei normalen Ernten. In schlechten Jahren kam weniger zusammen, dann fielen auch die Abgaben für die Pfründe geringer aus. Wir werden noch

erfahren wie dann mit einem solchen Problem umgegangen wurde.

Für gewöhnlich konnte also die hiesige Pfarrpfründe jährlich ein Einkommen für den Inhaber in Höhe von rund 116 Gulden (16 Gulden Ökonomieüberschuß, 100 Gulden Stolgebühren) erwerben. Dem standen folgende Geld-Abgaben gegenüber: Inkorporationsgebühr zum Domkapitel Regensburg 43 Gulden, Besoldung und Kost für den Kooperator bei 30 Gulden, Kost für den Schulmeister 30 Gulden, Gastmähler an bestimmten Festtagen für Stadtrat und Kirchendiener nicht unter 50 Gulden; Summa summarum 153 Gulden. Die Differenz mußte der Pfarrer aus Überschüssen der mit vier Dienstboten bewirtschafteten Ökonomie und den Getreidegülten (Pachten) wie Zehenten aus den Bauerngütern decken. In der Pfarrei Dingolfing konnte also damals niemand besondere Reichtümer erwerben.

Nicht wesentlich anders lagen die Verhältnisse in anderen Pfarreien des Regensburger Domkapitels, Gottfrieding oder Frontenhausen, wie in jenen des Klosters Niederviehbach, Loizenkirchen und Gerzen, bzw. des Domkapitels Bamberg, Obervieh-

bach, und des Stifts Altötting, Oberaichbach, oder anderswo.

Die Klagen der Geistlichen gegen die hohen wirtschaftlichen Belastungen ziehen sich das ganze 16. Jahrhundert hin. Wir werden an konkreten Beispielen noch aufzeigen, daß sie großenteils berechtigt waren. Entscheidend aber wirkte sich aus, daß die Tatsache der mißlichen Einkommensverhältnisse überaus stark und zwar negativ auf den Arbeitswillen des zur Seelsorge bestimmten Klerus drückte. Die Folge war eine rapid zunehmende geistlich-geistige Vernachlässigung der Pfarrangehörigen.

Diese bestand ausgerechnet zu einer Periode des Umbruchs und des Auftretens der "Neuen Lehre" nicht bloß Luthers, sondern auch anderer Reformatoren von Zwingli und Calvin bis hin zu den Wiedertäufern, die zumindest über Schriften, aber ebenfalls

durch mündliche Verbreitung bis in unseren Heimatraum vordrang.

Totale Unsicherheit und Verwirrung sind die Hauptkennzeichen dieser Zeit geworden und zwar sowohl bei der Geistlichkeit wie bei den Laien. Nur durch sie kann man sich heute erklären, warum die Zeitgenossen bestimmten Vorstellungen folgten und

daraus ihre Konsequenzen zogen.

Soweit zu sehen, war der Mehrheit der damals Verantwortlichen in Staat, Kirche und Gesellschaft Bayerns nicht bewußt, daß aus der lutherischen Reformation – ohne Luthers eigentlichen Willen – ein neues Kirchensystem entstehen würde. Reformen sollten eingeleitet, Mißstände beseitigt und ein geistiger Aufbruch bewerkstelligt werden. Die Hoffnung der Menschen wandte sich ja einer neuen "Freiheit" zu. Was sie erhielten, sah durchaus anders aus und bewirkte schließlich entgegengesetzte Ergebnisse. Die historische "Reformation" erwies sich – wie heute zu erkennen – als gigantisches Miß-Verständnis, das Streit und Leid über Land und Leute brachte.

Wenden wir uns nun Personen jener Zeit am Beginn des 16. Jahrhunderts zu, die in Amt und Stellung waren und das Geschehen miterlebt haben, so gilt das Interesse zu allererst dem jeweiligen Stadtpfarrer in Dingolfing und den in der Stadt gebürtigen Geistlichen.

Das Regensburger Domkapitel hatte im Jahr 1501 den Priester Peter Hachreiter auf die Pfarrei präsentiert. Er war vom Bischof investiert und vom Herzog als Landesherrn in die profanen Funktionen des Amtes durch die sogenannte "Possessgebung" eingewiesen worden. Als "Kirchherr" tritt er erstmals in der Inschrift zur Gewölbefertigstellung der Stadtpfarrkirche St. Johannes von 1502 in Erscheinung. Er war Pfründeinhaber bis zu seinem Tod am 23. Februar 1532, amtierte also auch am Beginn der Reformation.

Hachreiter besaß schon als Chorherr ein Kanonikat bei St. Johann in Regensburg und des weiteren als Benefiziat eine Altarpfründe in Straubing-St. Jakob. Ob er sich überhaupt und für welche Zeit in Dingolfing aufgehalten hat, wissen wir nicht. Wahrscheinlich wohnte er zumeist in Regensburg. Nachweislich hatte er jedenfalls 1525/26 in Hans Amman und 1526/28 im Dingolfinger Andreas Viechpeck jeweils einen Vikar am Pfarrort. Über sein Verhalten während der ersten Periode der Reformation gibt es keine Unterlagen; möglicherweise hielt er sich auch nur mit Äußerungen zurück.

Die Visitationsprotokolle von 1526 führen dann eine ganze Reihe von Geistlichen auf, die von Dingolfing gebürtig waren, und damals eine Seelsorgestelle oder ein Benefizium in Pfarreien des weiteren Umlandes innehatten. Es handelte sich dabei um fol-

gende Personen.

Als Pfarrvikare wirkten Michael Hegen (Pilsting), Johannes Krieg (Wetzelsberg) und Udalricus Krämel (Frontenhausen). Kooperatoren waren Conrad Straubinger (Schwarzach), Sigismund Krieg (Viechtach), Johannes Schambeck (ab 1527 Ergoldsbach (Georgius Schmidlkofer (Marklkofen, ab 1527 Benefiziat in Dingolfing) und Michel Hellt (Loizenkirchen). Als Benefiziaten sind verzeichnet Gallus Pottendorffer (Köfering), Johannes Spies (Frauenbiburg), Mag. Leonhard Hagen (Dingolfing), Johann Tremel (Dingolfing) und Johannes Peller (Dingolfing). Der oben 1525/26 als hiesiger Pfarrvikar genannte Andreas Viechpeck nahm damals auch die Pfarrpredigerstelle in Frontenhausen ein.

Von den hier Verzeichneten trug Leonhard Hagen als einziger den Magistertitel. Er erwarb ihn offenbar an der Universität Ingolstadt, wo er sich am 24. Juli des Jahres 1513 eingeschrieben hatte. Dort wurde aus obiger Reihe ferner noch 1519 inscribiert ein Johann Tremel. Die übrigen zwischen 1500 und 1520 als Ingolstädter Studenten

notierten drei Dingolfinger scheinen nicht als spätere Kleriker auf.

Zu familiärer Herkunft und sozialem Umfeld der 1526 offensichtlich meist noch jungen Geistlichen lassen sich einige weiterführende Angaben machen. Zwei entstammten der hiesigen Familie Hagen, die 1519 mit einem Christoph, Bürger zu Dingolfing, erstmals genannt ist. Ihr wichtigster Vertreter war Sigmund, urkundlich seit 1538, damals schon Spitalpfleger, dann Mitglied des Inneren Rats, Zechpropst (Kassenverwalter) der Michaelibruderschaft, gestorben 1563/64. Sein vermutlicher Bruder Martin, ebenfalls Ratsmitglied, versah 1568/70 das Amt eines Hausarmenpflegers.

Ersterer Christoph Hagen, verstorben vor 1530, war verheiratet mit einer Elisabeth. Aus ihrer Ehe entsprossen drei Kinder, darunter die beiden Geistlichen Michael – noch 1530 Pfarrvikar in Pilsting – und Leonhard, dann eine Tochter, verheiratet mit dem Frontenhausener Bürger Schefpekh. Als umgangssprachliche Bezeichnung für

Christoph Hagen ist "jungpek" in der betreffenden Urkunde angegeben, was ja nichts anderes als "junger Bäck" bedeutete und möglicherweise für eine erst durch ihn eröffnete Bäckerei bzw. für ihn als zuletzt ins Handwerk getretenen Meister steht.

Zwei weitere Kleriker gehörten der Dingolfinger Familie Krieg an. Von dieser wurden urkundlich ein Wolfgang 1508/09 und ein Andreas 1502/12 erwähnt; letzterer übte ebenfalls den Beruf des Bäckers aus und war mit einer Margreth verheiratet.

Als Bäcker war ferner offenbar auch der Vater von Ulrich Krämel und dessen Geschwistern Erasmus, Jörg und Elspeth tätig. Ein Caspar Krämel wird 1528 als Bäkkerssohn bezeichnet. Erstere verkauften am 11. Januar 1506 ihr von Vetter Ortolf Hagenauer, als Bäckenbenefiziat in Dingolfing 1465 investiert und Pfarrer von Loiching, geerbtes Haus, Hofstatt und Stadel in der Unteren Stadt an die hiesige Bäckenzeche und Bruderschaft. Dabei hat es sich um den nördlichen Teil des kürzlich abgebrochenen Hauses Kirchgasse 7, d.h. um dessen Vorgänger gehandelt. Ein späterer Georg Kräml zählte als Tuchscherer (1580/91) zur gehobenen Handwerkerschaft der Stadt, während Leonhard Kräml (1537/67) als Ratsmitglied und Spitalpfleger fungierte. Er besaß ein Haus "bei dem eysnen turlen am hohen Weg", die heutige Nummer Steinweg 14.

Ulrich Krämel tritt erstmals 1488 als Benefiziat und Mitstifter – neben dem erwähnten Pfarrer Hagenauer – der Allerseelenbruderschaft in Loiching auf. 1509 wurde er auf das Rulander-Benefizium in Dingolfing präsentiert, das er auch als Pfarrvikar von Frontenhausen behielt und 1526 durch einen Substituten namens Leonhard Stern ver-

sehen ließ.

Von Interesse ist besonders die Dingolfinger Bürgerfamilie Treml, da aus ihr drei Geistliche hervorgengangen sind: Wilhelm, am 12. April 1472 an der Universität Ingolstadt immatrikuliert und 1508 Inhaber des Aufleger-Benefiziums in der hiesigen Stadtpfarrkirche, Johannes, am 13. Oktober 1519 in Ingolstadt eingeschrieben und seit 1515 gleichfalls Aufleger-Benefiziat, dann Andreas, ab 21. Oktober 1539 Theologiestudent an der Universität Heidelberg. In Dingolfing besaß deren Verwandter Leonhard Treml ein Haus in der Oberen Stadt (1523). Vermutlicher Vater von Johannes war Sigmund Treml (1494/1512).

Dann sei auf die Familie Reckenschink hingewiesen, von welcher Zweige in Landshut (1404), Wasserburg (1461/65); Mühldorf (1497/1527), Eggenfelden (1486/90) und Neumarkt (1569) ansässig waren. Auch sie hat in der betrachteten Zeit zwei Geistliche hervorgebracht: Daniel als Michaeli-Benefiziaten in Dingolfing 1508/26, Pfarrvikar in Haidlfing 1508 und Pfarrer wie auch Dekan in Rottenburg a. d. L. von 1526 bis zu seinem Tod am 27. November 1538, sowie dessen vermutlichen Neffen Wolfgang, zum Priester geweiht 1543, dann 1539 Benefiziat zu Rottendorf und Kooperator in Rotten-

burg.

Schließlich gibt uns der in Dingolfing geborene Andreas Viechpeck Anlaß, seiner Familie (1430/1580) zu gedenken. Er selbst inskribierte am 19. Oktober 1514 an der Universität Heidelberg, wirkte 1526 als Pfarrprediger in Frontenhausen und als Benefiziat in seiner Heimatkirche. Wahrscheinlich war er ein Bruder von Wolfgang Viehpeck und damit Onkel des bedeutendsten Familienmitglieds, des Landshuter Kanzlers Dr. Wolfgang Viehpeck (um 1520–1578). Diesem, als dem obersten Beamten Niederbayerns in der Hauptzeit der Gegenreformation, werden wir später noch begegnen.

### 4. Religiöse Grundstimmungen

Namen stehen für Personen, hier für Personen, die am Beginn der Reformation in unserem Heimatraum führende Positionen im Kirchenwesen einmahnen. Speziell aus den Visitationsberichten ab Mitte des 16. Jahrhunderts werden wir über ihre religiöse Einstellung und ihre daraus folgenden Handlungen recht gut informiert. Was aber kann über Religiosität, kirchliches Leben und Brauchwesen der breiten Bevölkerung zu jener Zeit ausgesagt werden?

Da keine unmittelbaren Belege existieren und keine anderen Möglichkeiten über authentische Quellen bestehen, sind wir hier auf Indizien angewiesen. Wir wollen sie kurz aufführen und im Gesamtzusammenhang würdigen. Auch auf diese Weise lassen sich nämlich Erkenntnisse gewinnen, welche das Bild an der Schwelle zur neuen Zeit

anschaulich machen.

Im späteren Mittelalter kennzeichnete sich das religiöse Leben in reichgestalteten Ausdrucksformen, getrieben von den manigfachen geistig-geistlichen Ideen der Epoche. Angesichts vonKriegen, Epidemien, Naturzeichen und angeblichen Schreckensvisionen für die Zukunft wandten sich die Menschen, ihre Ohnmacht empfindend, verstärkt an die Kirche als Heilsmittlerin. Man nutzte, ja übernutzte ihre Angebote und steigerte und übersteigerte liturgische wie paraliturgische Frömmigkeit. Bezeichnend ist, daß hier traditionelles Gruppenbewußtsein als bestimmend hervortrat, wie aber auch der moderne Subjektivismus des Einzelnen zunehmend Einfluß gewann.

### Eucharistieverehrung

Als Grundstimmung lag über allen religiösen Bemühungen die leidenschaftliche Suche nach dem ewigen Heil, das nur ein "gnädiger Gott" dem aus sich dazu unfähigen Menschen verleihen konnte. Diese Heils- und Heiligungssehnsucht veranlaßte die Leute auch unserer Heimat zu gewaltigen wirtschaftlichen Anstrengungen, die noch heute bestaunte Kulturdenkmäler hinterlassen haben. Man sollte sie nicht bloß als Zeugnisse zeitgenössischer Kunstfähigkeit betrachten, sondern gerade auch und von ihrer seinerzeitigen Funktion her als bedeutsamen Ausdruck einer religiös motivierten Schöpfungskraft.

Im Spätmittelalter hatte sich die aus der christlichen Frühzeit herausgewachsene Vorstellung von der Heilstat Christi und damit auch ihre bildnerische Darbietung stark gewandelt. Betont wurden Passion und Opfertod am Kreuz, demzufolge gewann die Feier des Meßopfers überragende Bedeutung. Eine nun weithin aufbrechende eucharistische Frömmigkeit entzündete sich an der gewiesenen Möglichkeit, dieses Opfer Christi dem eigenen Heil und dem von lebenden, besonders aber verstorbenen Angehörigen zukommen zu lassen. Zum sinnfälligen Zeichen wurde in der Liturgie die Elevation von Hostie und Kelch bei der hl. Wandlung.

Die sich ihrer Unzulänglichkeiten bewußten Menschen bestellten nun hl. Messen in Vielzahl. Einzelpersonen und Gruppen errichteten Stiftungen zur Feier von täglichen oder wöchentlichen Messen mit der Intention persönlicher Heiligung und zur Hilfe für die Armen Seelen ihrer Familien- oder Zunftangehörigen bzw. aller Gläubigen

Seelen. Dazu einige Beispiele aus Dingolfing.

Deutlich vermittelt die geistig-geistliche Aufbruchstimmung der einleitende Text in der Stiftungsurkunde des Dingolfinger Bäckenbenefiziums vom 29. Januar 1433: "Die sorgfältigkeit deß pferlichen [= pfarrlichen] ambts, wiewohl unß unwirdigen bevolchen [= aufgegeben], zwingt und ermahnt uns, daß wür die mehrung deß gottsdiensts

in Gottes khirchen sollen fürdern und zum forderisten mit viller möslesung [= Meßlesung], daß wir mit fleissiger vollziechung und geliebten gemüeth angefangen, dan in disen mössen wird geopfert die gedechtnus deß leydens Christi, Christus selbsten wirdt empfangen und würdt für all glaubiger seellen, alß wohl der lebendtigen alß der todten, hail geopfert."

Mit Urkunde vom 2. November 1457 stifteten der Innere Rat, auch die Bruderschaft und Zechmeister St. Michaels ein ewiges tägliches Meßbenefizium. Intendiert war ausdrücklich, "das wir mit gueter vorbedrachtung Gott dem allmechtigen zu lob, seiner muettern der junckfrauen Maria und allem himblischen heer zu eren, allen unsern vorvordern und nachkhomen, uns selbst und allen glaubigen seelen zu trost"

diese Stiftung errichten.

Am 15. November des Jahres 1483 wurde notariell beurkundet die Ewigmeßstiftung des Dingolfinger Stadtkammerers Bernhard Starz, von Beruf Tuchmacher. Er gab wörtlich an, "wie er, nachdeme und der mensch nichts nüzlichers gehaben mag zu dem ewigen leben dann die gueten werkh, die er hier ein zeit volbringen ist, und besonderbahr die, damit und dardurch Gott an dem maisten und vorderisten gelobt und geehrt wirdt", von dem Gut, das er von Gott "zu lehen" habe, diese Stiftung anheimgebe in Zeche und Bruderschaft der Wollwirker und in deren Kapelle der Stadtpfarrkirche St. Johannes.

## Seelsorge für Verstorbene

Zu Hilfe und Trost der Verstorbenen, die nichts mehr für sich selbst zu tun vermochten, gründeten die Lebenden auch "Allerseelen-Bruderschaften", die wiederum Messen in Auftrag gaben, Ablässe erwirkten und durch kollektives wie privates Gebet das Heil der Seelen zu fördern suchten. Es gab sie seit dem späten Mittelalter unter anderen an den Pfarrkirchen von Gottfrieding, Haidlfing, Wallersdorf, Kollbach, Loizenkirchen, Gerzen, Ober- und Niederviehbach sowie in den Filialen Frauenbiburg und Marklkofen.

In Mamming war eine solche Bruderschaft auch schon vor der Reformation durch die damals noch katholischen Grafen von Ortenburg eingeführt worden. In Reisbach kam es 1463 und 1513 zur Gründung einer Liebfrauen- und einer Sebastiani-Bruderschaft. Auch in Lengthal, Pilsting, Oberaichbach und Reichlkofen fungierte der hl. Sebastian, Schützer vor Pest und vor schnell zum Tod führenden epidemischen Krankheiten, als Patron einer Bruderschaft. In Dingolfing wird eine solche seit 1512

genannt.

Das genaue Gründungsdatum der Allerseelen-Bruderschaft in Loiching ist urkundlich mit 3. Mai 1488 überliefert. Fundatoren waren der Ortspfarrer Ortolf Hagenauer, der Benefiziat Ulrich Khrämbl, dann die beiden als "Seelpröpste" [= Kassenverwalter] fungierenden wohl Loichinger Bauern Albrecht Hofstetter und Leonhard Gschaidl. Als Zeugen fungierten Leonhard Schwab, Achaz Tuslinger und der Teisbacher Gerichtsschreiber Leonhard Staudhammer. Ein Jahr später errichtete die Bruderschaft schon die seither bestehende Kapelle neben der Pfarrkirche St. Peter und Paul.

Wie hier erbauten um diese Zeit weitere Allerseelenbruderschaften eigene Andachtskapellen im Friedhof um ihre Pfarrkirche auch in Oberhausen, Ganacker und Ottering, wovon erstere noch erhalten ist. In Gerzen war 1484 ein Benefizium "fidelium animarum" durch die dortige Allerseelen-Bruderschaft auf einen Seitenaltar gestiftet worden.

Am Beispiel der Allerseelen-Bruderschaft zu Gerzen läßt sich die Stiftung von Geld und Gütern durch Gläubige durch erhaltene Urkunden nachweisen. Dabei tritt immer wieder die Intention zur Sicherung des persönlichen Heils durch Hingabe weltlicher

Güter offen zutage. Folgende Beispiele belegen diese Einschätzung.

So hat schon 1435 Niklas (Seemann) von Mangern 60 Pfg. jährlicher Gült übergeben zum Heil seiner Seele. 1472 vermachte Agnes, Heinrich Webers zu Gerzen sel. Tochter, "in ansehung des vergänglichen Lebens auf dieser welt" und in besonderer Verehrung zu aller Gläubigen Seelen eine Ewiggült. Ähnlich bestimmte 1473 Jorg Kerser zu Hungerham eine Gült aus seinem Anwesen als "seelgerät" für sich, seine Vorfahren und aller Gläubigen Seelen. Die selbe Formulierung verwendeten 1474 Peter Patinger zu Pading, 1487 Hanns Sandter zu Leberskirchen und andere bei solchen Anlässen.

#### Verbildlichte Andacht

Zweifellos fanden sich einst in den Allerseelen-Kapellen Wand- und Deckenfresken, auf ihren Altären Tafelgemälde und Holzskulpturen, die das Thema den Gläubigen bildhaft vor Augen führten. Davon ist heute nichts mehr zu sehen. Demgegenüber wurden in der Tuchmacherkapelle der Stadtpfarrkirche Dingolfing spätgotische Wandgemälde freigelegt und restauriert, die das Jüngste Gericht mit dem Himmel der Seligen und dem Höllenschlund für die Verdammten zeigen. Darüber thront der Weltenrichter Christus in der Mandorla, beseitet von Posaunen blasenden Engeln. Seitlich ist die "Heilstreppe" von Gottvater zum Sohn über die Muttergottes Maria zur Menschheit dargestellt.

Bis heute beeindrucken uns dann besonders die oft mit erschütterndem Realismus gestalteten Kruzifixe der Zeit. Außerordentlich monumental wirkt davon der "Kolossale Herrgott" von Dingolfing. Aber auch anderswo, z.B. in Oberdingolfing, sind

stattliche Chorbogenkreuze überliefert.

Neben der gesteigerten Jesusfrömmigkeit und der Passionsverehrung durch einfühlendes Mitleiden wandte sich die volkstümliche Adoration auch verstärkt jenen Heiligen zu, von denen man Schutz und Hilfe gerade auf dem Weg in die Ewigkeit und bei der Ankunft vor dem Gericht Gottes erhoffte. Hier trat etwa der hl. Michael als "Seelenwäger" in Erscheinung, der nach populärer Vorstellung die schlechten gegen die guten Werke eines Menschen abwog. In Pilsting gab es deshalb eine ihm geweihte Kapelle am Friedhof und in Dingolfing stellte sich Mitte des 15. Jahrhunderts die schon seit 1341 bestehende Bürgerbruderschaft unter sein Patronat und stiftete – wie

erwähnt - 1457 ein ewiges Meßbenefizium.

Als Schutz vor jähem, "unversehenem" Tod und das heißt im religiösen Sinn: ohne mit den Sterbesakramenten, besonders der "eucharistischen Wegzehrung" versehen zu sein, galt im Volksverständnis der Anblick des Bildes vom Christophorus, jenem – fiktiven – Heiligen, der das von ihm zunächst nicht erkannte Christkind über einen tiefen Wasserlauf trug. Wer am frühen Morgen dessen Abbild gläubigen Sinnes anschaute, der war diesen Tag davor gefeit, unvorbereitet vor seinen göttlichen Richter treten zu müssen. Demzufolge wurden an und in Kirchen häufig lebens- und überlebensgroße Wandgemälde mit diesem Thema angebracht. Vereinzelt haben sie sich, allerdings durch öftere Erneuerung verändert, noch erhalten, z.B. an der Stadtpfarrkirche Eggenfelden.

In Dingolfing-St. Johannes existiert noch ein Wandgemälde des hl. Christophorus in der Tuchmacher-Seitenkapelle, datiert 1493. Die heute an einer Säule der Kirchen-Empore angebrachte farbige Holzplastik des Schutzpatrons stammt ursprünglich aus

der Nebenkirche in Brunn. Ein weiteres Christophorusbild gibt es hier als Wand-

gemälde hinter dem Hochaltar vom Ende des 16. Jahrhunderts.

Zur Heiligenverehrung gehörte fast schon konstitutiv die Hochschätzung und Adoration von als echt erachteten Reliquien. Daß von authentischen Relikten nicht die Rede sein konnte, wissen wir Heutigen. Die Zeitgenossen werteten sie jedoch als beweiskräftige Zeugnisse des Glaubens an ihre Wundermacht und boten sie dem Volk in kostbaren Ostensorien zu frommer Andacht dar. Prunkvollen "Heiltumsweisungen" wie in Aachen oder in Bayern zu Andechs entsprachen in den hiesigen Heimatkirchen einfachere, nichtsdestoweniger ebenso akzeptierte Rituale.

Die Bäckenknecht-Bruderschaft Dingolfing besaß z.B. in einem silbernen Kreuz "Heyltum", das ihr Kaplan zu Festtagen um die Kirche und zur Messe auf den Altar trug. Es beinhaltete: Gebeine und Blut der hl. tausend Jungfrauen, von St. Arsatius und Gesellen, von St. Johannes dem Täufer, St. Magdalena, St. Markus, der hl. Unschuldigen Kinder und St. Laurentius, St. Oswald, St. Christophorus, St. Mauritius, St. Margaretha. Besonders vermerkt sind ferner Partikel vom "Hemd Unser lieben Frauen" und vom Hl. Kreuz: Natürlich waren solcherart Reliquien nicht "echt", aber: sie trugen Bedeutung für Frömmigkeit und Andacht.

Heiltümer und Gnadenbilder, vorzugsweise solche der Muttergottes, regten seinerzeit auch zu wallfahrtsmäßigem Besuch der sie enthaltenden Kirchen an. Zunächst erwies sich allerdings das Phänomen vorzugsweise durch das Pilgerwesen zu Erinnerungsstätten des Lebens- und Leidensweges Christi geprägt. Eine aus dem Heiligen Land bezogene "Kreuz"-Reliquie bewirkte etwa die Wallfahrt nach Heiligenstadt bei Gangkofen, zweifellos von der dortigen Deutschordenskommende initiiert.

Das dort verehrte "Bild" des "Christus Salvator" korrespondiert mit dem gleichen Typ der Jesusfrömmigkeit in Reisbach, Binabiburg und Haid bei Kammern. Ihren charakteristischen Ausdruck erlebte sie dort in der Entstehung von Legenden, die

Hostienwunder zum Inhalt hatten.

Eine vorreformatorische Marienwallfahrt entwickelte sich für unsere engere Heimat in der Dingolfinger Filialkirche zu Frauenbiburg. Hier hatte schon am 8. März 1406 der Ortsadelige Eglof Schwermer zu Schermau unter Beihilfe des vorhandenen Kirchenvermögens und weiterer Spender ein Benefizium gestiftet, um die Filialisten in den Genuß von regelmäßigen Meßfeiern zu bringen.

1487 ging nun in authentischem Schriftverkehr die Rede davon, daß die Kirche "ain gar grossen zuganck" habe bzw. wurde ausdrücklich "die wallfahrt und teglicher zugang angesprochen. Religiöses Ziel war eine als wundertätig verehrte Marienstatue. Sie hängt heute, ihrer barocken Bekleidung entledigt, vor der südlichen Rundsäule am

Chor der Stadtpfarrkirche St. Johannes in Dingolfing.

Im engen Zusammenhang damit stand und zur weiteren Förderung der Wallfahrt diente die damals erfolgte Frauenbiburger Kirchenerweiterung der ursprünglich einschiffigen Anlage mittels Durchbrechung der Langhausmauern und Hinzufügung zweier Seitenschiffe. Außerdem veranlaßte diese Maßnahme nun die gemauerte Einwölbung des zuvor offensichtlich mit Holz flachgedeckten oben mit offenem Dachstuhl versehenen Mittelschiffs.

Ohne daß wir es im einzelnen immer dokumentarisch belegen können, darf als sicher angenommen werden, daß die Gläubigen unserer Heimatpfarreien auch die Gnadenorte und Wallfahrtsstätten der weiteren Umgebung aufgesucht haben. Hierzu rechneten der Bogenberg, Altötting, Diepoltskirchen (St. Veit), Deggendorf ("Gnad"), vor allem aber St. Wolfgang am Abersee und schließlich wohl auch die "Schöne Maria" zu Regensburg.

Wie am Belegbeispiel Frauenbiburg erwiesen, begründete die Frömmigkeitsbewegung des Spätmittelalters vor allem auch Kirchenerweiterungen und Kirchenneubauten. Unsere heimatliche Sakrallandschaft ist bis heute davon gekennzeichnet. Es können hier gar nicht alle damals entstandenen Bauten angeführt werden. Die großartigen dreischiffigen Hallenkirchen von Dingolfing, Frontenhausen, Marklkofen und Vilsbiburg mögen dafür ebenso stehen wie die nicht minder eindrucksvollen Kultbauten von Gottfrieding, Loiching, Gerzen oder Loizenkirchen.

Da und dort blieben auch Altäre, Gemälde und plastische Bildwerke der Spätgotik nicht bloß erhalten, sondern auch bis heute in liturgischer Funktion bzw. wenigstens in der Wertschätzung von kulturhistorisch Interessierten bestehen. Ihre frömmigkeitsgeschichtliche Wirkung erschließt sich aber der Gegenwart nurmehr über die wissenschaftliche Forschung und deren Veröffentlichungen. Im religiösen Leben selbst spielen sie – leider – keine Rolle mehr, nachdem auf die erläuternde Umsetzung von Bildern und Zeichen im Sinn theologischer Lehre und/oder praktischer Glau-

bensverkündung derzeit kaum Gewicht gelegt wird.

Und doch könnten die alten Bildwerke, die im Stil der Zeit höchst ausdrucksvolle Gestaltung erfahren haben, auch uns Heutigen viel geben, wollten wir ihnen nur andächtige Betrachtung widmen. Hervorragende Zeugnisse der bildnerischen Darstellung des Gekreuzigten besitzen wir ja in nächster Nähe in den Chorbogenkruzifixen von Oberdingolfing und Dingolfing-St. Johannes. Letzteres, der sogenannte "Kolossale Herrgott", wurde der Überlieferung nach 1522 vom bürgerlichen Ehepaar Wagner "auf dem Brothaus" (Speisemarkt 8) gestiftet. Die beiden Halbplastiken der Kirchenpatrone St. Johannes der Täufer und St. Johannes Evangelist der Zeit um 1525, gehörten einst zum spätgotischen Hochaltar. Anderes ist längst dem kirchlichen Gebrauch entzogen, jedoch in musealer Existenz bewahrt, so ein Relief der Schmerzhaften Muttergottes aus der Hand des Landshuter Bildschnitzers Hans Leinberger von 1515 (Bayerisches Nationalmuseum München); der zugehörige hl. Johannes war schon vor mehr als einem Jahrhundert zugrundgegangen.

# II. Die neue Lehre - Spurensuche im Heimatraum

Was seinerzeit Stadtpfarrer Gabriel – wie eingangs zitiert – festgestellt hat, daß es nämlich zu Dingolfing einmal "gut lutherisch" geworden sei, bedarf zur Verifizierung genauer Belege. Um diese aufzufinden, müssen relevante Quellen gesucht und ausgewertet werden – und dies ist leichter gefordert als erfüllt. Trotzdem gelang es durch intensive Spurensicherung und Verwertung bestimmter Indikatoren das frühe Eindringen lutherischen Gedankenguts auch in unserem Heimat- und Beobachtungsbereich nachzuweisen.

Nachdem nun die bayerischen Herzöge, hauptsächlich um die gesellschaftlichpolitische Ordnung im Land aufrechtzuerhalten und zu sichern, dem traditionellen
Glauben anhänglich blieben und die neue Lehre von ihrem Territorium fernzuhalten
suchten, waren zunächst Unterlagen der Staatsverwaltung auf diesen Bezug hin zu
befragen. Weil damals und lange noch Verbund mit dem Justizvollzug bestand, mußte
es sich um Material aus der Strafverfolgung handeln. Den beschriebenen Strukturen
gemäß erwiesen sich die staatlichen Behörden auf Regierungsebene dafür als zuständig, für unseren Raum jene des Rentamts Landshut.

### 1. Ein lutherischer Prediger

Tatsächlich konnte in deren Abrechnung der Strafgefälle zum Jahr 1524 ein entsprechender Eintrag festgestellt werden. Es wurden nämlich hier sechs Dingolfinger Bürger mit einer Geldbuße von 3 Pfund Pfennigen belegt: Hanns Reckhenschinckh, der Schneider Gabriel Schwab, Peter Hernperger, Matthäus Stubl, der Wollmeister Hanns und Augustin Stöberl. Sie hatten "den mönch, der zu Dingolfing gepredigt", etliche Tage behalten und ihm Unterschlupf gewährt sowie dann bei Nacht nach Teisbach das Geleit gegeben. Dies sei geschehen als der Landshuter Rentschreiber ihn auf herzoglichen Befehl suchen, fangen und nach Regensburg übergeben sollte. Laut Rechnungsnotiz hätten sie dies selbst bekannt.

Mit diesem Vorfall tangieren wir erstmals ansatzweise den weiten Kreis, in welchem die neue Lehre bereits Verbreitung gefunden hatte. Denn um kaum etwas anderes wird es sich gehandelt haben können, was der genannte Mönch in der Stadt verkündet und gepredigt hat. Einzelheiten sind dabei allerdings nicht bekannt geworden. Er wird wohl aus dem nahegelegenen Augustinerkloster Seemannshausen gekommen sein, einem der eng untereinander konferierenden Institute jenes Ordens, dem Martin

Luther angehörte.

Daß ihn immerhin sechs hiesige Bürger, alles offenbar biedere Handwerksmeister, gegen ausdrücklichen herzoglichen Fahndungsbefehl der Obrigkeit widerrechtlich entzogen haben, ist für sich selbst schon äußerst erstaunlich. Vereitelung des gesetzlichen Strafvollzugs wurde immer schon als Kapitalverbrechen beurteilt und entsprechend streng bestraft. Es müssen also schwerwiegende Gründe für die freimütige Übertretung des Verbots bei den Bürgern vorgelegen haben. Indirekt ist zu erschließen, daß sie ihr religiöses Gewissen höher gestellt haben als die Anforderungen der Staatsgewalt.

Ob die Akzeptanz oder wenigstens die Neugier auf reformatorische Lehren alsbald von einer breiteren Basis innerhalb der Bürgerschaft getragen wurde, wissen wir nicht. Bei den Geistlichen dürfte die Bereitschaft dazu noch nicht besonders groß gewesen sein, bezogen sie doch ihre Einkünfte – von der Ökonomie des Stadtpfarrers abgesehen – aus Stolgebühren und Meßstipendien. Diese wären aber bei Übernahme der Reformation entfallen, die bisherigen Empfänger demnach arbeits- und gehaltslos

geworden.

# 2. Seelsorge und ihr Entgelt

Über einen Teilaspekt derartiger Gebühren sind wir detailliert unterrichtet. Die seit dem ausgehenden Mittelalter stark angewachsene Zahl von niederen Geistlichen ohne ausreichenden Lebensunterhalt, meist als Vikare und Mietlinge der mit mehreren Pfründen versehenen Domherren tätig, war auf Meßstipendien, Stolgebühren und Begräbnissporteln dringend angewiesen. Ihre Forderungen aber belasteten wiederum die Gläubigen, deren Klagen auch das Ohr der weltlichen Obrigkeit erreichten. Mit ein Grund für ihr Eingreifen war die Abwehr der sich schon ausbreitenden Lehre Luthers. Hatte doch die Reformation gerade an diesen Zuständen starken Anstoß genommen.

Im Rahmen der herzoglichen Einflußnahme auf die kirchliche Ordnung zur Aufrichtung einer staatlichen Kirchenhoheit, die im wesentlichen allein und ohne Mitwirkung der tatenlosen geistlichen Hierarchie dem Bayernland seinen alten Glauben erhielt, ist auch ein Befehl vom Jahr 1524 zu sehen. Die Beamten sollten nämlich über die Umstände und Höhe der Seelgerätforderungen durch die Geistlichen in ihrem

Amtsbereich Erkundigungen einziehen und dementsprechend berichten. Im Jahr 1525 fertigte der Dingolfinger Pflegsbeamte Christoph von Gumppenberg eine Beschreibung der Pfarreien seines Gerichtssprengels. Im Anhang dazu notierte er die "beschwerrung leichlegens und selgräts", d.h. die finanziellen Belastungen bei Leichenbegängnissen und Seelengottesdiensten. Am Beispiel der Stadtpfarrei Dingolfing ist daraus unschwer abzulesen, daß die Gläubigen – nicht bloß heutigem Verständnis

nach - über Gebühr zu Geldleistungen herangezogen wurden.

"Erstlich" – heißt es hier – "so ein mensch stirbt, mues man den freuthoff von dem pfarer vonerst erlangen oder kauffen". Den Erwerb des Begräbnisrechts auf dem Friedhof rund um die Stadtpfarrkirche hatten die Bürger vertraglich gegen Hingabe von 6 Wiener Pfennigen vereinbart, aber: "wirt je gehalten, je nicht". Bei Todesfällen von Nichtbürgern nahm der Pfarrer für Begräbnis und Seelengottesdienst entsprechend deren Vermögensverhältnissen zwischen 2 und 6 Pfund Pfennige, "mer oder minder nach seinem gefallen". Ließ man aber für einen Verstorbenen die üblichen 30 Tage nach der Beerdigung Vigilien und Seelenmessen singen, so waren jedesmal 4 Schilling Pfennige, zusammen 5 Pfund Pfennige zu bezahlen.

Von diesen Gebühren erhielt der Kooperator des Pfarrers jeweils den dritten Teil. Zusätzliche Priester für die Feier von Beimessen waren eigens zu besolden. Obwohl unter einem einzigen Seelenamt mehrerer Verstorbenen zusammen gedacht wurde, mußten die Angehörigen dafür je eigens die Kosten entrichten. Auch für eine Kindsleiche hatte man dem Pfarrer um den Friedhof "seinen willen machen" und 17 Wiener

Pfennige 1 Heller erlegen müssen.

Dazu berichtete Adolf Awer, Pfleger von Gangkofen, zusammen mit Rat und Gemein weitere Einzelheiten. Über das beschriebene, von den Gläubigen gereichte Seelgerät hinaus habe der Deutschherrnkomtur als Inhaber der Pfarrei ebenfalls noch mehr begehrt. Außerdem sei das Geld lediglich "für das bloße erdreich" gerechnet worden, das heißt mit ihm war nur der Platz im Friedhof abgegolten. Der Komtur leistete also für diese Gebühren nicht so viel wie anderswo die Pfarrer, welche davon die Leichen auch zu besingen pflegten. Er beschwere die armen Leute hart mit seinen For-

derungen; etliche Verstorbene seien gar "unbesungen" liegen geblieben.

So habe zum Beispiel ein Mann für seinen Bruder 1 Gulden geben wollen, jedoch habe dies der Komtur abgelehnt und somit habe der Tote auch "nichts gehabt". Andere wieder müßten "unbesungen" bleiben, wenn nicht das Seelgerät schon im Voraus entrichtet worden wäre. Für ein Kind verlange der Pfarrer 4 Kreuzer. Wenn man aber einen Verstorbenen mit dem Ersten, Siebten und Dreißigsten besingen lassen wolle, so müsse der Pfarrer für sich allein 72 Pfg. empfangen; für jede zu haltende Messe seien außerdem 10 Pfg. zu geben. Wie der Pfleger schrieb, wurde es so überall in den Filialen der Pfarrei Gangkofen gehalten. Der Herzog könne demnach ermessen, welche Beschwer durch die Seelgeräte für die arme Gemeinde geschehe. Gangkofener Beispiele an verabfolgten Gebühren waren etwa folgende. Es seien gegeben worden vom Wirt und der Wirtin zu Obertrennbach 4 Pfd. Pfg.; von einer Metzgerin 3 Gulden, von einem Bauern, genannt der Lindner, 18 Schilling Pfg.; für einen Knaben, der des Wolfgang Wirt zu Gangkofen Bruder gewesen ist, 9 Schilling Pfg.; von des Rotzöders Hausfrau 1 Pfd. Pfg.; für einen Bauern, genannt der Leytl, 9 Schilling Pfg.; für Hans Spanberger, Bäcker, 2 fl; von des Hamers zu "Schirndorf" Hausfrau 3 Schilling 15 Pfg.

Auch in den Landpfarreien gab es Klagen über finanzielle Belastungen bei Totenfeiern; so teuer wie in Dingolfing war allerdings ein christliches Begräbnis sonst nirgendwo. Man hat die Relation zu beachten: Die Leute glaubten fest an die Notwendigkeit, ihren Verstorbenen die Heils- und Heiligungskraft von Zeremonien, Riten und vorzugsweise Seelenmessen zukommen lassen zu sollen. Diese religiösen "Zwänge" wurden nun durch die hohen Gebühren konterkariert. Kein Wunder, wenn man sich die "aufklärerische" Meinung der Reformatoren mehr und mehr zu

eigen machte und die bislang gewohnte Sitte aufgab.

Hierzu ein, wenn auch späteres Zeugnis aus Dingolfing. Als hier 1567 die Beerdigung von Mutter und Schwester des reichen Bürgermeisters Neumair stattfand und die Vigil beginnen sollte, sei der damalige Stadtpfarrer Stephan Spinner in die Kirche gekommen. Weil ihm da die Kerzen am Katafalk zu klein erschienen, habe er sie abgebrochen und auf die Erde geworfen. Der dies berichtende Pfleger schützte zwar zugunsten des Pfarrers Trunkenheit vor. Dieser aber habe auf Ansprechen des Neumair jenem mit groben Worten geantwortet und ihn einen "lutherischen Puben" gescholten.

#### 3. Studenten als Ideenvermittler

Daß heutzutage Dingolfinger Bürgerskinder und auch solche aus den Landgemeinden an Universitäten und technischen Hochschulen des In- und Auslands studieren, kann als Selbstverständlichkeit gelten. Daß aber auch schon vor einem halben Jahrtausend Studierende von hier keineswegs eine Seltenheit dargestellt haben, belegen die

zeitgenössischen Matrikeln.

Für altbayerische Landeskinder kam zeit ihres Bestehens die durch Herzog Ludwig den Reichen von Landshut gegründete Universität Ingolstadt in erster Linie als Studienort in Frage. Hier waren zwischen dem Eröffnungsjahr 1472 und dem Beginn der Reformation (1519) bereits 28 gebürtige Dingolfinger eingeschrieben. Von 1522 bis 1550, also unter den ersten reformatorischen Einflüssen waren hier nur mehr 12 Studenten aus der Stadt immatrikuliert, zwischen 1574 und 1588 bloß noch 6. Erst von

1607 bis 1630 stieg ihre Zahl wieder auf 10.

Einige von den am Beginn der neuen Zeit zu Ingolstadt eingeschriebenen Dingolfinger Studenten haben wir als spätere Geistliche bereits angeführt, nämlich Johannes Treml (1519) und Leonhard Hagen (1513). Weitere waren Konrad Straubinger, immatrikuliert am 19. Februar 1516, später 1526 Kooperator in Schwarzach bei Bogen, und der Kleriker Gabriel Spreng, inskribiert am 3. Mai 1522. Ferner sind hier zu nennen – ohne daß über ihr nachfolgendes Leben etwas bekannt wäre – die gebürtigen Dingolfinger Johannes Wislperger (16. August 1513), Johannes Türß (28. Mai 1516), Jodokus Hagenreuter (11. April 1519), Johannes Mayrott (23. März 1522) und Georg Bschorn (8. Mai 1528).

Daß damals an der Universität Ingolstadt die Lehren der Reformatoren eifrig diskutiert wurden, muß als offensichtlich erachtet werden. In diesen Rahmen gehört auch der eingangs erwähnte und durch Dr. J. W. Eberl in seinem Buch von 1856 erstmals angeführte Magister Dietnauer aus Dingolfing. Wir können ihn als Kleriker der Diözese Regensburg unter der Namensbezeichnung Michael Tetnauer am 3. April 1517 in die Matrikel eingeschrieben finden. Angeblich soll er 1523 wegen abweichender Meinungen Schwierigkeiten bekommen haben, aber "wegen seiner bekannten Einfalt" entlastet worden sein. Wie dem auch gewesen sein mag – authentische Belege sind bislang nicht vorhanden –, am 16. Oktober 1530 wurde an Mag. Michael Diettenauer das Meßbenefizium auf dem Hl. Geist-Altar im Äußeren Spital zu Straubing verliehen, ein Zeichen jedenfalls für offizielle Katholizität des Geistlichen.

Im nächsten Jahrzehnt ließen sich aus Dingolfing zu Ingolstadt immatrikulieren Christoph Doppelhover zusammen mit dem bereits genannten Wolfgang Viehpeck (8. Juni 1536) und Sebastian Stockhamer (13. Juni 1543). Von besonderem Interesse erweist sich neben diesen der Dingolfinger Bürgerssohn Georg Aicher. Sein gleichnamiger Vater saß seit 1529 im Inneren Rat der Stadt und fungierte zwischen 1542 und 1554 mehrmals als Bürgermeister († 1566). Mitseinem Bruder Johannes bezog Georg am 18. Juni 1539 die Hohe Schule Ingolstadt, zu dieser Zeit bereits seit langem die Kanzel römisch-katholischer Konfession und Lehrmeinung, theologisch-religionspolitisches Zentrum im Herzogtum Bayern. Mit den beiden wurde dort übrigens ein dritter Dingolfinger, nämlich Melchior Ruelannder, immatrikuliert.

Vier Jahre danach geschah das Überraschende: Am 9. November 1542 schrieb sich Georg Aicher an der Universität Martin Luthers in Wittenberg ein, knapp ein Jahrzehnt später am 11. März 1551 an der Universität Tübingen! Ab 1553 weilte er wieder bei seinen Eltern in Dingolfing, deren reiches Erbe an Häusern und Landbesitz er dann übernahm; seit 1576 lebte er als Ratsmitglied – von 1588 bis 1603 Bürgermeister – in Landshut († 1604). Sein Bruder Hans blieb als Bierbrauer und Rat in der Heimatstadt und amtierte seit 1563 bis zu seinem Tod am 23. Mai 1566 als Bürgermeister.

Außer dem Dingolfinger Aicher finden sich in der Universitätsmatrikel von Wittenberg noch weitere Studenten aus unserer Region. Dabei handelte es sich um einen Johannes Straus und einen Nicolaus Engelberger aus Vilsbiburg, 1526 und 1534 immatrikuliert. Als erster aber schrieb sich dort Konrad Luder aus Frontenhausen am 11. Juli 1520 ein, später am 20. August 1572 gefolgt von seinem Landsmann Georg Poppe. Diese vier scheinen jedoch in unseren Quellen nicht mehr auf; was aus ihnen geworden ist, bleibt bislang unbekannt.

Der Vollständigkeit halber sei ergänzt, daß nach dem schon genannten Dingolfinger Andreas Viehbeck (19. X. 1514) an der seinerzeit noch katholischen Universität Heidelberg ein weiterer Bürgerssohn eingeschrieben wurde, nämlich Andreas Tremel (21. X. 1539); nur zwei Jahre später führte der pfalz-neuburgische Landesfürst Ott-

heinrich sein Territorium in die Reformation.

Eine Generation danach, als sich die Konfessionen streng abgegrenzt gegenüber standen, ja bereits als getrennte Kirchen verfaßt waren, ist zumindest noch ein Student aus Dingolfing an lutherischen Universitäten verzeichnet: Erasmus Angerle in Jena (1571) und Leipzig (1574). Über sein sonstiges Schicksal fanden sich keine Unterlagen mehr, genausowenig wie über jenes des hier gebürtigen Hans Reicheneder, der 1552/1554 als "Singerknabe" am Hof des Herzogs von Württemberg angeführt ist.

# Familiäre Verbindungen

Alle die Genannten kamen zweifellos aus wohlhabenden Familien, die für Unterhalt und standesgemäßes "Studentenleben" aufzukommen hatten. Nicht nur Prestige, sondern wohl auch geistige Aufgeschlossenheit dürften sie dazu veranlaßt haben, ihren Söhnen eine derartige Ausbildung zu ermöglichen. Die meist Theologie studierenden jungen Männer setzten sich bestimmt an ihrem Hochschulort mit den reformatorischen Fragen und ihren gesellschaftlich-politischen Folgerungen auseinander. Sowie sie in die Heimatstadt zurückkehrten oder doch brieflich mit den Verwandten in Verbindung blieben, wird man hier alle Neuigkeiten durchaus begierig erwartet und eifrig diskutiert haben.

Auf diese Weise dürfte mehr an reformatorischem Gedankengut in unseren Heimatort gelangt sein, als durch die Predigt eines einzelnen Mönchs. Dieser konnte seine Äußerungen zudem nur im geheimen tun, besaß keine Lizenz dazu und war bereits auf der Flucht vor der Ordnungsmacht der Staatsbehörden. Aber auch die Mitteilun-

gen der Studenten vermochten wohl nicht allzuviel Klarheit über weit von Niederbayern entfernt ablaufende Geschehnisse zu bringen. Die hiesigen bürgerlichen Führungsschichten standen jedoch darüber hinaus in engem verwandtschaftlichem und wirtschaftlichem Kontakt mit den Ratsfamilien anderer Städte und Märkte, woher sie sich weitere Informationen beschaffen konnten.

So waren etwa die Dingolfinger Aicher durch Heirat, Verschwägerung und weitere Versippung verbunden mit einer ganzen Reihe wichtiger Familien in der Region. Hierzu rechneten etwa die Landshuter Patrizier Pätzinger, auch Hofmarksherren zu Schermau, ferner die Landshuter Glabsberger und Carl, Gräsl in Straubing, Plaichshirn in Wasserburg, Gaißhofer in München, Hofmeister in Deggendorf, Hagen in Osterhofen, Degernbeck in Vilsbiburg. Hans Aicher war verehelicht mit der Tochter Magdalena des hiesigen Bürgermeisters Kaspar Neumair, als einem der drei reichsten Männer in Dingolfing. Über ihn liefen verwandtschaftliche Beziehungen zu den Schmidl in Straubing, Lerchenfeld und Schrenck in München sowie Plank in Landshut.

Am Beispiel dieser einzigen Familie läßt sich also schon erklären, wie schnell und weit verbreitet der Informationsfluß verlaufen konnte. Über seine inhaltliche Qualität ist aber noch keine Aussage möglich. Es scheint so, als wenn sich darunter verhältnismäßig schnell die bisherigen Vorstellungen und Bindungen religiöser Observanz aufgelöst hätten. Dies führte zu Vernachlässigung des Empfangs bestimmter Sakramente, von kirchlichen Geboten und Verboten. Damit einher gingen Mißachtung der Geistlichen als Amtsträger wie als Personen, Vernachlässigung von bisher geübten Sitten wie brauchmäßigen Handlungen. Die eingetretenen Verhältnisse sind im Verlauf unserer Berichterstattung noch im Detail zu schildern.

#### 4. Geistlicher Personalstand

Wie bereits festgestellt, erwiesen sich zu Beginn der Reformation sämtliche Seelsorgestellen quantitativ als ausreichend besetzt. Dazu bestanden zahlreiche Meßbenefizien und darauf investierte Geistliche. Da und dort amtierten in Städten und Märkten eigene Pfarrprediger wie auch weltliche Schulmeister. Was ihre Funktionen anbelangt, haben sie während unseres Betrachtungszeitraumes ihre jeweils spezifische Rolle gespielt, worauf wir noch besonders zurückkommen. Da am besten belegt und erforscht, wählen wir die Stadtpfarrei Dingolfing als Beispiel für einen Überblick und zwar unter Angabe von Namen und Daten des hiesigen Klerus.

# Stadtpfarrer

Aus der Zeit vor der Inkorporation der Pfarrei Dingolfing in das Regensburger Domkapitel, durch welche dieses seit 1296 als Korporation "Pfarrer" am Ort geworden war, sind uns keine Namen überliefert. Die Vergabe der Pfarrstelle durch das Domkapitel kam dann – wie schon angesprochen – vielfach dessen eigenen Angehörigen zugute. Wir finden deshalb eine Reihe von Adeligen darunter. Diese hielten sich von Anfang an kaum am Pfarrort auf, vielmehr meist in Regensburg oder bei anderen Pfründen. Die hiesige Seelsorge besorgten zeitlich bestimmte Vikare, von denen nur wenige namentlich bekannt geworden sind.

Bis zum Beginn der Reformation lassen sich folgende Pfarrherren in Dingolfing nachweisen.

Marquard (um 1300) – Herr Ulrich (1305 – Heinrich der Dreffelstainer (1341–1357†) – Pranthoch der Leutenbeck (1358) – Hiltprandt der Sattelpoger (1368/95) – Thomas Sattelpöger (1406) – Werner Aufleger (1412/29), gebürtiger Dingolfinger, Generalvikar des Bischofs von Regensburg; Vikar 1420: Ulrich Trumm – Heinrich Dackner (1430/33) – Leonhard Stettner (1437/43) – Konrad Snott (1456/57) – Florian Strasser (1467/70) – Ulrich Schambeck (1482–1484†). Vikare: Hans Viechpacher (1483); Andreas Neunhofer (1488/1491 Magdalenenbenefiziat) – Marquardt (1490, Vikar?), Vikar: Matthias Afrer (1490/92) – Georg Ayglstorffer (1500) – Peter Hachreiter (1501–1532†; 1494 Rulanderbenefiziat) – Andreas Viehbeck (1508/11), Hans Amman (1525/26).

Über Hachreiter haben wir bereits berichtet, daß er kaum je in Dingolfing persönlich sein Amt versehen haben wird, nachdem er weitere Pfründen innehatte und – wie oben vermerkt – Vikare beschäftigte. Das gleiche war zweifellos bei seinem Nachfolger als Stadtpfarrer der Fall: Georg Marschalk von Pappenheim (1532–1533, Domherr

und dann Bischof von Regensburg).

Die weiteren Amtsträger waren: Sigmund Leuchinger (1538–1546†, Kanoniker des Stifts Osterhofen) – Johann Wolfauer (1546) – Johann Deschauer (1546) – Hans Grassinger (1546–1547) – Emmeran Karrer (1547–1553†) – Georg Bernkopf (1553–1555, Pfarrer in Eggenfelden 1555) – Christoph Körrer (1555–1556) Johann Staindl (1556–1563) – Stephan Spinner (1563–1567) – Sebastian Federkiel (1567–1575†, Korporator, Bäckenbenefiziat 1536, Pfarrer in Gottfrieding 1540/67) – Mag. Matthias Perle (1576–1591†) – Mag. Andreas Wolz (1591–1594) – Heinrich Schwab (1594–1595†) – Mag. Johann Gabriel (1595–1601) – Johann Albrecht (Albert) Westermayr (1602–1633†).

### Kooperatoren

Dem Pfarrer hatten in der Seelsorge und bei Verwaltung der Sakramente Hilfsgeistliche beizustehen, die in der mittelalterlichen Volkssprache "Gesellpriester" oder "Pfarrgesell" hießen und auf lateinisch "Cooperator" genannt wurden. In Dingolfing sind solche namentlich erst seit Anfang des 16. Jahrhunderts namentlich nachgewiesen. Sie waren im Sold des jeweiligen Pfarrers bzw. Vikars meist nur kurzfristig angestellt.

Wernhart Pfärl (1504, gebürtiger Dingolfinger, 1508 Kooperator) – Georg Bernkopf (vor 1553, Stadtpfarrer 1553/55) – Leonhard Huml (vor 1553) – Johannes Seyringer (ab 1559) – Sebastian Federkiel (vor 1567, Stadtpfarrer 1567/75) – Leonhard Heyraffl (1572) – Georg Yerbler (1574–1576) – Hans Mülner (1577) – Onufferus Eysenperger (1577) – Achaz Gaybinger (1578, ab 1579 Pfarrer in Gottfrieding) – Wolfgang Eysl (1578–1581) – Georg Mospurger (1580–1581) – Kaspar Dinspeck (1581) – Thomas Mülner (1581–1582) – Stefan Auer (1581–1588) – Erasmus Hirnpaß (1581, vorher Kooperator in Landshut-St. Jodok) – Wolfgang Zelter (1582–1583) – Christoph Prunmair (1584–1585) – Michl Hirnpaß (1584–1587) – Hans Resch (1584) – Sebastian Grans (1587–1588) – Paulus Koler (1587) – Kaspar Ziegler (1588) – Sebastian Stöber (1588–1589) – David Puechner (1589) – Andreas Geyer (1589–1592) – Simon Eberl (1593) – Hans Vöckher (1573–1575) – Tobias Krieg – (1595) – Bernhard Jung (1597) – Christoph Crasser (1599) – Wolfgang Vischmüller (1604–1614, ab 1614 Michaeli-Benefiziat) – Georg Hagel (1610–1614, auch Stadtprediger).

# Stadtprediger

Offensichtlich auf eine Stiftung geht - wie anderswo - die Stelle eines eigenen Pfarrpredigers zurück. Der Posten war mindestens seit 1446 mit der Frühmesse zum Hl. Geist verbunden. Folgende Inhaber können im 16. Jahrhundert namhaft gemacht werden.

Ulrich Pscheyt (1526, auch Frühmesser) - Michael Furtner (1531) - Wolfgang Sailer (1557-1559, vorher zwei Jahre in Erding, Kaplan in Neufahrn) - Stephan Spinner (1562, 1563/67 Stadtpfarrer) - Wolfgang Quintl (1571) - Hans Lörl (1571) - Hans Prantl (1573-1575) - Hans Perckhaimer (1575-1576) - Georg Krebs (1576-1577, war Ordensangehöriger, wurde dann evangelisch und ging zu den Regensburger Prädikanten) - Michael Müller (1578-1579, 1578 Tuchmacherbenefiziat) - 1591-1595 übernahmen das Predigeramt die Stadtpfarrer Wolz und Schwab selber - Georg Victor (- 1610, dann Michaeli-Benefiziat) - Georg Hagel (1610-1614, auch Kooperator, dann Tuchmacher- und Aufleger-Benefiziat).

## Meßbenefizien

Die in Dingolfing mit Meßpfründen begabten Geistlichen hatten zwar nichts mit der pfarrlichen Seelsorge zu tun, leisteten aber neben der Verpflichtung zum Vollzug ihrer Stiftungsmessen gegen Entgelt weitere geistliche Handlungen wie zum Beispiel die Abhaltung von Jahrtags- und anderen Sondergottesdiensten, von Nebenmessen bei Beerdigungen, in Andachten und dergleichen. Im Auftrag des Pfarrers konnten sie auch - sofern sie sich dazu bereitfanden - Anteil an seelsorgerischer Arbeit nehmen. Häufig hatten sie persönlich engeren Kontakt zur Bevölkerung als die rasch wechselnde Geistlichkeit des Pfarramts. Ähnlich den Kirchherren hielten sich einzelne Pfründeinhaber "Substituten" oder "Provisoren", welche die Stiftungsverpflichtungen zu erfüllen hatten, während sie selbst als Pfarrer andernorts amtierten. In der Reihenfolge ihrer Stiftung handelte es sich hier um folgende Benefizien und Benefiziaten.

- 1. Frauen- oder Schreibermesse. Gestiftet am 12. März 1368 durch den Dingolfinger Bürger Chunrad den Schreyber. Im 16. Jahrhundert kein eigener Benefiziat mehr, sondern seit langem dem Pfarramt beigelegt. Substitut: Wolfgang Meisster (1526).
- 2. Frühmesse zum Hl. Geist. Gestiftet vor 1446 in die St. Oswaldkirche auf der Oberen Stadt. Mindestens seit damals der Pfarrpredigerstelle beigelegt.
- 3. Aufleger- oder Tremelmesse. Gestiftet am 8. Dezember 1425 durch den gebürtigen Dingolfinger Werner Aufleger, Domherr und Generalvikar in Regensburg. Wilhelm Aigner (1425) – Hans Hidelauer (1430) – Christoph Neuhauser (1486) – Wilhelm Treml (1508) - Petrus Reindl (1511) - Hans Treml (1515/26) - Andreas Maintten (1531) - Georg Hagel (1615-1624†, auch Tuchmacherbenefiziat).

4. Bäckenmesse St. Peter und Paul. Gestiftet am 29. Januar 1433 durch die erstmals

1412 genannte Zeche und Bruderschaft der Dingolfinger Bäckermeister.

Johannes Pistoris (1457) - Ortolf Hagenauer (gebürtiger Dingolfinger, 1464/88 Pfarrer in Loiching) - Hans N. (1463) - Sigmund Ruderer (1504/08, 1508 Pfarrer in Gottfrieding); Substitut Matthias Müsel (1508) - Sigmund Pogner oder Rider (1525-26); Substitut Michael Hohensumen, Organist (1525) - Leonhard Niderhofer (1531) - Sebastian Federkiel (1536, vorher Kooperator, 1567 Pfarrer in Gottfrieding, 1567/75 Stadtpfarrer) – 1578–1575 übernahmen das Benefizium die Stadtpfarrer Perle, Wolz und Schwab - Bernhard Khezler (1596-1602, dann Pfarrer in Veitsbuch) - Johann Albert Westermayr (1602–1633, Stadtpfarrer).

5. Michaelimesse. Gestiftet am 2. November 1457 durch die am 13. Dezember 1341 gegründete Bürger- bzw. Michaelibruderschaft und den Innren Rat der Stadt Dingolfing.

Daniel Reckenschinck (1500/26, gebürtiger Dingolfinger, 1508 Vikar in Haidlfing, 1526–27. November 1530 † Pfarrer in Rottenburg); Substitut Wilhelm Schuntzperger (1526) – Egidius N. (1531) – Wolfgang Reckenschinck (1536/78, Neffe des obigen, 1559 Benefiziat zu Pattendorf bei Rottenburg) – Johann Gabriel (1578 Stadtpfarrer) – Paulus Räbl (1600–160,) Georg Victor (1610–1611, vorher Stadtprediger, übernahm dann eine Pfarrei im Bistum Passau) – Wolfgang Vischmüller (1613/14, vorher Kooperator).

6. Magdalenenmesse. Gestiftet vor 1446 auf den Altar der Vierzehn Nothelfer in der

Stadtpfarrkirche.

Andreas Tanner (1481/8., 1469 Pfarrer in Loizenkirchen) – Andreas Neuhofer (1491, 1488 Pfarrvikar) – Johannes Gering (1491) – Gabriel Weinberger (1501–08, Substitut Petrus Heysermair (1508) – Johannes Schambeck (1510, 1529 Pfarrer in Geltolfing) – Wolfgang Schlechtfeil (1521/26, Provisor Martin Scherdinger (1526) – Petrus Leiblfinger (1531) – Georg Bschorn (1534) – Johann Gabriel (1597, Stadtpfarrer) – Johann Albrecht Westermayr (1610, Stadtpfarrer).

7. Annamesse. Gestiftet vor 1446 durch die Adelsfamilie Fraunhofer zu Altfraunhofen.

Ulrich Sigenberger (1483) – Johannes Engellander (1485) – Johannes Kirchmaier (1486) – Johannes Haimblkofer (1502) – Wolfgang Aman (1507/08); Substitut Leonhard Gruebl (1508), Hans Peller (1525/31) – Leonhard Lai(n)tinger (1537–1552†, 1547 Pfarrer im Kammern) – Peter Sürtl (1552/53, 1558 des Landes verwiesen, 1567 Kaplan und 1571 Pfarrer in Reisbach) – Stephan Spinner (1564–1567,1563/67 Stadtpfarrer) – Johannes Lerbs (1572) – Hans Zerrer (1578–80, 1578 Pfarrer in Englmannsberg) – Georg Probst (1595) – Petrus Wiest (–1632†).

8. Rulandermesse: Gestiftet vor 1475 durch den Dingolfinger Bürger Hans Ruelander.

N. Mayrhofer (1482) – Paulus Sperl (1488) – Petrus Hachreiter (1494, Stadtpfarrer 1501/32) – Peter Probst (1501) – Wolfgang Schrettl (1502) – Johannes Seiberlich (1505) – Johannes Fischer (1506) – Stephan Gertzner (1508; Substitut Sigismund Aman(1508) – Ulrich Kremel (1509/26, 1526 Pfarrvikar Frontenhausen, Substitut Leonhard Stern (1526) – Wilhelm Schunitzberger (1527/31, 1526 Substitut der Michaelimesse) – Sigmund Widner (gebürtiger Dingolfinger, 1557 als Stipendium) – seither nicht mehr besetzt.

9. Tuchmachermesse. Gestiftet am 15. November 1483 durch den Dingolfinger

Tuchmacher und Stadtkammerer Bernhard Startz.

Ulrich Bogner (1483, auch Frühmesser) – Bernhard Pfärl (1508, gebürtiger Dingolfinger, 1504 Kooperator); Substitut Leonhard Prest (1508) – Mag Leonhard Hagen (1525/26) – Leonhard Stern (1541) – Johannes Wachinger (1550/59, vorher unter anderem Kooperator in Landau) – Michael Meiner (1578, Stadtprediger) – Johann Gabriel (1578, Stadtpfarrer) – Georg Hagel (1615–1624†, 1610–1614 Stadtprediger).

10. Bäckenknechtmesse. Gestiftet nach 1479 durch Zeche und Bruderschaft der

Dingolfinger Bäckerknechte.

Peter Hachreiter (1508, Stadtpfarrer); Substitut Christoph Neunhauser 1508) – Hans im Weg (1525) – Johannes Scherl (1526, identisch mit vorigem?, 1526 Pfarrer in Griesbach) – Später nicht mehr besetzt.

11. St. Georgsbenefizium in Frauenbiburg, gestiftet am 8. März 1406 durch den Adeligen Eglof Schermer zu Schermau, gesessen zu Eching.

Johannes Schuss oder Fuß (1485/86) – Hans N. (1496, identisch mit vorigem?) – Lorenz Gruebl (1508); Substitut Christoph Neunhauser (1508, auch Substitut der Bäckenknechtmesse) – Johannes Spies (1526) – Matthias Perle (1578, Stadtpfarrer) – Melchior Peter (1598) – Seither nicht mehr besetzt.

## III. Verwaltung der Kirchengüter

## 1. Entwicklung bei Pfarrpfründen

Wir hatten bereits angesprochen, daß zu den Hauptübeln der vorreformatorischen Zeit der vielfältige Mißbrauch des geistlichen Pfründewesens zu rechnen ist. Die Vergabe der Stellen erfolgte fast nurmehr unter wirtschaftlichen Gesichtspunkten, das heißt zum Zweck der Gewinnmaximierung für den Eigentümer, und kaum unter Berücksichtigung der seelsorglichen Erfordernisse. Vergabeberechtigt waren aufgrund jahrhundertelanger Entwicklung alle möglichen geistlichen und weltlichen Herren, Institutionen und Verbände, nur in verhältnismäßig wenigen Fällen die Diözesanbischöfe.

Für unseren Beobachtungszeitraum und eine ganze Reihe von Pfarreien wie Gottfrieding oder Loiching war seinerzeit das Domkapitel Regensburg zuständiger Pfründeeigner. Am Beispiel von Dingolfing kann Besetzung und Verwaltung der Pfarrpfründe von St. Johannes sehr gut verfolgt werden. Wir benützen dazu als Quellen die seit den 30er Jahren des 16. Jahrhunderts erhaltenen Sitzungsprotokolle des Domkapitels sowie weitere einschlägige Aktenstücke aus dem amtlichen Schriftverkehr. Nachrichten zu Dingolfing setzen ein, als der schon genannte Stadtpfarrer Peter Hachreiter gestorben und der Posten neu zu vergeben war.

# Rechtsgrundlagen

Zunächst müssen jedoch zum Verständnis des Ganzen noch die grundlegenden Rechtsverhältnisse beschrieben werden. Die "Urpfarrei" mit Sitz am Herzogshof in Dingolfing wurde von Anfang an ohne Zweifel von den Agilolfingern selbst bzw. über ihre Gutsverwalter besetzt. Beim Kultgebäude handelte es sich demnach um eine sogenannte Eigenkirche des Herzogs. Die an sie zu richtenden Abgaben der Gläubigen bildeten ihre Haupteinnahmen. Diese waren regelmäßig für vier Bereiche bestimmt: Einkünfte des Kirchherrn, Besoldung des Geistlichen (Pfarrers), Bedürfnisse des Kirchengebäudes, Versorgung der Armen.

Die Dingolfinger Kirche war wohl durch Tassilo III. per Schenkung an das Regensburger Bischofskloster St. Emmeran gekommen. Dessen Eigentum daran bestätigte jedenfalls König/Kaiser Ludwig der Deutsche mit Urkunde vom 27. Mai 833: Kirche und zugehörige Güter wie Leibeigene "quae est sita in prospectu fisci nostri, qui nominatur Tnguluinga" – "gelegen im Angesicht Unseres Königshofes, der genannt wird Dingolfing". Karl der Große hatte ja 788 Tassilo abgesetzt; Herzogsgut wurde nun Königsgut. Als der hl. Wolfgang 975 die Trennung von Eigentum und Verwaltung zwischen Kloster und Bischöflichem Stuhl vornahm, verblieb die Kirche zu Dingolfing bei letzterem und somit auch das pfarrliche Besetzungsrecht.

#### Inkorporation

Mit Urkunde vom 17. Mai 1296 begab sich Bischof Heinrich II. dieses Rechtes durch Inkorporation der Pfarrpfründe in das Regensburger Domkapitel. Aus der Zeit zuvor sind keine Namen von Pfarrern überliefert, erst um 1300 und 1305 erscheinen die ersten – Herr Marquard und Herr Ulrich – wohl beide Domherren. Wie schon angesprochen, bedachte das Domkapitel in der früheren Zeit gern eigene Mitglieder mit solchen Pfarrpfründen, die sie dann an Vikare auf Zeit weitervermieteten.

Eine Einschränkung erfuhr diese Praxis durch die Bestimmungen des 1440 zu Wien zwischen dem Reich und dem Papst geschlossenen Konkordats. Seither behielt sich letzterer bzw. die Kurie das Besetzungsrecht vor, wenn die Stelle in den sogenannten päpstlichen, das heißt ungeraden Monaten, frei geworden war. Ein Interessent hatte sich in solchem Fall nach Rom zu wenden, im anderen nach Regensburg, um ein ent-

sprechendes Angebot zu unterbreiten.

War man sich einig geworden, präsentierte der Berechtigte den Kandidaten dem Diözesanbischof zur "Investitur" die zu erfolgen hatte, wenn keine kanonischen Hindernisse bei diesem bestanden. Daraufhin erteilte auch der Herzog als Inhaber der Landeshoheit die "Posseß", die Übergabe der "Temporalien", das heißt, die Befugnis

zur Ausübung der weltichen Verwaltung des Pfarramts.

Zur Reformationszeit nutzte der Landesherr die "Posseßgebung" restriktiv, um wegen ihrer Rechtsgläubigkeit verdächtige Kleriker abzuweisen. Die Bischöfe waren diesbezüglich weit weniger genau; das Domkapitel, weil nur in wirtschaftlicher Verbindung mit der Pfarrpfründe, kümmerte sich kaum um konfessionelle Belange. Die staatlichen Behörden verlangten im Zweifelsfall einen Nachweis oder nahmen sogar selbst eine mündliche Prüfung vor. Wer diesen Anforderungen nicht genügte, mußte zurücktreten. Solche Leute gingen dann meist zur neuen Konfession über und suchten ein Amt in den offiziell lutherisch gewordenen Reichsstädten und Territorien.

Kurz und knapp formuliert sind die für unsere Betrachtungszeit geltenden Rechtsverhältnisse im "Geistlichen Lehenbuch" für das Gebiet des Landshuter Herzogstums bzw. Rentamts, fixiert am 30. Juli 1446 und bestätigt am 21. Februar 1526. Dort heißt es unter Aufführung der finanziellen Lasten wörtlich: "Item die pfarrkirchen daselbst zu Dinglfing hat ein pfarrgesellen [= Kooperator] und ein Kaplan [= Frühmeßbenefiziat und Prediger], gibt jährlich zur absents [= Absentgeld] 60 guldin, incorporation dem thumbcapitl zu Regensburg 18 guldin 4 schilling pfenning und 19 schaf [1 Schaff = 222 Liter] traids [Getreide], mehr dem bischof zu Regenspurg für neugereut [= neu gerodetes Gelände um Isarufer] 3 guldin. Lehenherren der pabst und das thumbcapitl zu Regenspurg, jeder theil seins monats. Possessiongebung haben die landsfürsten onmittl [= unmittelbar]".

# Staatliches Kirchenregiment

Zwecks Ausbau ihrer kirchenrechtlichen Befugnisse strebten die bayerischen Herzöge, sobald sie sich entschlossen hatten, das römisch-katholische Bekenntnis zu erhalten und zu fördern, sofort deren Erweiterung zur Staatshoheit an. Im Jahr 1525 sandten sie den Kanzler Dr. Johannes Eck nach Rom und ließen ihn beim Papst nachsuchen, ihnen das Verleihungsrecht jener geistlichen Pfründen zu gewähren, die während der päpstlichen Monate erledigt wurden. Bistümer und Propsteien sollten davon nicht betroffen sein.

Die fürstliche Argumentation sprach die Mißstände deutlichst an. Bisher hätten die Pfründen gewöhnlich erlangt ungeschickte und schlechte Personen, "so zur aufrich-

tung des christlichen [katholischen] glaubens und gemainem nutz nit zu gebrauchen seien", von Fremden und Ungelehrten, Schusters- und Schneiderssöhnen, ja Hausoder Stallknechten. Dies geschehe durch ihre "curtisei" [= Klüngel, Beziehungs-

geflecht] und andere ungeziemende Mittel.

Am 16. Dezember 1525 richteten die Herzöge neuerdings ein entsprechendes Gesuch an den Papst, in welchem sie sich auf ihre erfolgreichen Kämpfe gegen die Lutheraner und die aufständischen Bauern beriefen. Sie beanspruchten keinen pekuniären Vorteil, sondern nur, ihren Untertanen geeignete Seelenhirten zu verschaffen. Die bislang durch apostolische Verleihung etablierten Pfründeinhaber seien oft selbst

Lutheranhänger oder stellten lutherisch gesinnte Substituten an.

Eine päpstliche Reaktion erfolgte abermals noch nicht. Erst als man die inzwischen eingetretenen Verluste an Katholizität auch in Rom nicht mehr übersehen konnte und das Drängen der in Bayern Herrschenden aufgrund ihrer gewachsenen Autorität stark zugenommen hatte, kam der Umschwung. Die Beratungen der Konzilsväter in Trient (1546/63) taten ein Übriges zur Klärung der Lage. Schließlich erhielt Herzog Albrecht V. von Papst Pius IV. per Breve die förmliche Anerkennung des geforderten Rechts. Schon vorher aber war stillschweigende Duldung geschehen, nachdem der Urkundentext von der herzoglichen Präsentation als einer alten und bisher ohne Einsprache ("pacifice") geübten Gewohnheit sprach.

So blieb es dann bis zur Säkularisation von 1803. Für Dingolfing vereinbarten Staat und Domkapitel nach langem Streit zuletzt 1760 den Status einer "Wechselpfarrei" ohne Unterschied der Monate, die Besetzung also alternierend vorzunehmen.

Die schrittweise Ausbildung eines bayerischen Staatskirchenrechts mündete in zahlreiche gesetzliche Verordnungen und Ausführungsbestimmungen. Bezeichnend dafür waren etwa die Polizeiordnung von 1553, die Schulordnung von 1569 und besonders dann die umfassende Landesordnung von 1616. Im absolutistischen Staat des 17./18. Jahrhunderts, der aus dieser Entwicklung seine Wurzeln zog, kulminierte es im berühmten Codex Maximilianeus von 1751/56.

Tatsache ist, daß im 16. Jahrhundert ausschließlich wegen der staatlichen Einflußnahmen im Herzogtum Bayern das katholische Bekenntnis überlebt hat: zunächst vielfach mit Zwangsmaßnahmen durchgesetzt, später dann von geistlichen Reformen ergriffen und zur höchst bedeutsamen Kulturstufe des Barockzeitalters geführt.

# 2. Besetzung der Pfarrpfründe in Dingolfing

Anhand konkreter Belege sollen nun die real existierenden Verhältnisse in der Stadtpfarrei St. Johannes dargestellt werden. Anderswo sah es damit durchaus vergleichbar aus. Die überlieferten Unterlagen, vornehmlich Streitakten, zeigen klar, daß die Dinge sich nicht in der rechten Ordnung befanden, sonst wären sie gar nicht angefallen. So aber bilden sie eine erwünschte Quellenbasis für unsere Untersuchung.

Die Dingolfinger Pfarrpfründe bezog ihre Einnahmen, wie schon gesagt, zur Hauptsache aus den Stolgebühren für Sakramentenverwaltung und seelsorgliche Handlungen. Den unmittelbaren Lebensunterhalt für sich und die von ihm zu besoldenden geistlichen Helfer, Kooperator und Frühmesser/Prediger, wie für die notwendigen Dienstboten bezog der Pfarrer aus den Abgaben mehrerer Bauernhöfe als Grunduntertanen, vorzugsweise aber aus den Erträgnissen der umfangreichen Pfarrhofökonomie. Deren Pflege und Unterhalt war seine besondere Verpflichtung dem Inkorporationsherrn Domkapitel gegenüber, das ja aus der eingebrachten Ernte

seinen jährlichen Anteil zu beanspruchen hatte. Demzufolge versuchte der Kirchherr aus der Pfründe herauszuholen, was immer möglich war. Sein Vikar mußte sich harten Finanzbedingungen unterwerfen und war, besonders nach schlechter Witterung, oft nicht in der Lage, sie zu erfüllen.

#### Peter Hachreiter 1501-1532

Daß ein solcher Vikar auch von seinem Auftraggeber sträflich im Stich gelassen wurde, erweist eine 1533 auf Latein geführte Verhandlung vor dem bischöflichen Gericht in Regensburg. Den Dingolfinger Pfarrvikar Andreas Viechpeck als Kläger gegen seinen Kirchherrn ("pastor principalis" und "existens rector") Peter Hachreiter vertrat dabei bemerkenswerterweise der Regensburger Generalvikar Barthomoläus Murlach persönlich. Hachreiter war vielleicht selbst ein Dingolfinger Bürgersohn wie Viechpeck. Jedenfalls wird er 1491 als Inhaber des hiesigen Rulander-Benefiziums genannt, das vom Stadtrat zu vergeben war und meist der – zwischenzeitlichen – Ver-

sorgung von geistlichen Stadtkindern diente.

Als öffentlich bekannt trug Murlach vor, daß der Domherr Hachreiter dem Kläger ab Lichtmeß (2. Februar) laut Vereinbarung vom 18. Oktober 1525 auf drei Jahre als seinem Vikar die Kirche mit allen Einkünften und Zinsen übergeben habe. Wolle er danach nicht selbst eintreten, könne dieser auch noch künftige Jahre bleiben. Nun habe Viechpeck die aus drei städtischen Hausern fließenden Zinsen in Gesamthöhe von sieben rheinischen Gulden und zehn Wiener Pfennigen trotz öfteren Anmahnens nicht erhalten. Im Vertrauen auf weitere Jahre der Präsenz habe er aber seinem Vorgängervikar Hausrat und andere bewegliche Güter um 130 Gulden abgelöst, weiteres von diesem für 37 Gulden übernommen und an die herzogliche Kammer das damals von allen Pfarreien geforderte Hilfsgeld wegen der Türkengefahr in Höhe von 30 Gulden bezahlt. Zu seinem nicht geringen Nachteil und Schaden habe ihn jedoch Pfarrer Hachreiter zunächst hingehalten, dann aber nach Ablauf der drei Jahre die Kirche "wie ein treubrecher" einem andern gegeben. Wegen des dadurch erforderlichen plötzlichen Aufbruches hätte Viechpeck bei Verkauf des Hausrats um 30 Gulden weniger erzielt.

Nach dem Tenor der Ausstellung ("Lokation") sei Hachreiter verpflichtet gewesen, die Pfarrhofgebäude und besonders den Getreidekasten zu restaurieren bzw. zu erbauen und zwar ohne Belastung des Vikars. Doch wäre nichts dergleichen geschehen, so daß dieser durch Verschulden des "Lokanten" während des ersten Winters bei seinem aufgeschichteten Getreide wegen Schnee, Regen und Wind um 6 Gulden Schaden erlitten habe. So mußte er gezwungenermaßen den Kasten richten, Pferde, Wagen, Dienstboten mit großen Kosten halten und bei 100 Fuhren selbst gekauftes Bauholz herbeischaffen. Auf diese Weise seien, von anderem abgesehen, 25 Gulden angefallen, die ihm Hachreiter schuldig sei. Aber alle Mahnungen hätten bei diesem nichts gefruchtet. Über den Gerichtsentscheid ist nichts mehr bekannt, doch dürfte er wohl zugunsten des Klägers gelautet haben. Gläubiger waren die Erben des 1532 ver-

storbenen Pfarrers.

# Georg Marschalk (1532–1533)

Nach dem Tod Hachreiters hielten zwei Bewerber um die Pfarrei Dingolfing beim Kapitel in Regensburg an. Domherr Dr. Georg Kolb und der schon mit zwei Domherrenpfründen in Eichstätt, dort zuletzt Domdekan, und Regensburg begabte Georg Marschalk von Pappenheim. Jeder brachte vor, daß er es um das Kapitel besonders verdiene. In der Sitzung vom 23. Februar 1532 wurde letzterem der Zuschlag erteilt, des anderen sollte das nächste Mal gedacht werden.

133

Marschalk, der ohne Zweifel nie persönlich in der Stadt amtierte, sie höchstens zur Installation betreten hat, ersuchte knapp zwei Jahre später wieder um seine Entpflichtung. Am 9. Oktober 1533 bot er dem Domkapitel seine Resignation an, um die Stelle an Sigmund Leuchinger zu übergeben, damit "die pfarr versehen" und das Kapitel die Inkorporationsgebühr empfangen werde. Dies fand auch Zustimmung. Domkapitular Marschalk wurde bald daruf 1548 zum Bischof in Regensburg gewählt und saß auf dem Stuhl des hl. Wolfgang bis zu seinem Tod am 10. Dezember 1563. Ähnlich wie Reisbach, dessen Pfarrpfründe für einige Jahre Enea Silvio Piccolomini, der spätere Papst Pius II (1458/64) innehatte, zählt also auch Dingolfing – wenigstens nominell – einen hohen kirchlichen Würdenträger in der Reihe seiner Pfarrherrn. Aber weder hier noch dann als Regensburger Bischof hatte dieser – nach anfänglichem Bemühen – besondere Leistungen aufzuweisen. Er starb, bewegungsunfähig, nach langer Krankheit.

### Sigmund Leuchinger (1533-1546)

Leuchinger versicherte sich auf jährlichen Zins in Höhe von 15 Pfd. 60 Pfennig schriftlich. Als seine Bürgen bestellte er Hans Stigler und Hans Widmann, Chorher-

ren bei der Alten Kapelle und St. Johann in Regensburg.

Er wurde noch 1533 präsentiert und vom Bischof investiert, damals lediglich als Priester der Diözese Regensburg bezeichnet. Er erhielt jedoch am 16. September 1546 ein Kanonikat am Kollegiatstift Vilshofen und war gleichzeitig seither Inhaber der Pfarrpfründen Triftern bis 1551 und Pfarrkirchen bis 1548 sowie dort auch Benefiziat. Dies kennzeichnet ihn durchaus als Postenjäger, da er ja gar nicht in der Lage sein

konnte, tatsächlich Seelsorge zu betreiben.

Für Dingolfing scheint Leuchinger allerdings eine gewisse Vorliebe gehegt zu haben. Hier ließ er sich ein großes Rotmarmor-Grabdenkmal anfertigen, auf dem er mit Prieserinsignien und Chorrock dargestellt ist. Die Inschrift lautet aufgelöst: "In christianum honorem Sigismundus Leuchinger huius ecclesiae pastor vivens hunc titulum erexit anno 1538. Vocatus a domino anno 15 ..." – Zur christlichen Ehre hat S.L., Hirte dieser Kirche, zu Lebzeiten diese Grabinschrift im Jahr 1538 errichtet. Abgerufen vom Herrn im Jahr 15../. Über der Darstellung des Gekreuzigten steht "Oblatus est quia ipse voluet" – Er ist geopfert worden, weil er selbst es wollte.

Da er aber noch sehr am Leben war, ließ Pfarrer Leuchinger bei der Angabe des Todesjahres nach den Ziffern 1 und 5 für 1500 die folgenden Stellen freihalten. Als er schließlich am 23. März 1558 in Vilshofen verstarb, dachte hier wohl niemand mehr an ihn und keiner seiner Erben veranlaßte das Datum nachzutragen. Das Epitaph befand sich früher an der westlichen Außenseite von St. Johannes, südlich vom Hauptportal. Seit 1974 ist es im Inneren, an der Südwand rechts des Seitenportals, zum besseren

Schutz vor Verwitterung angebracht.

Leuchinger hatte sich vorher noch anders besonnen und die Pfarrpfründe Dingolfing nach 13 Jahren wieder resigniert. Am 14. Januar wurden im Domkapitel sein Schreiben sowie diesbezügliche Briefe des Bischofs und der Regierung verlesen. In dieser Zeit, meinten die Herren, sei es sehr schwer, einen Priester zu bekommen, der Mangel an tauglichen sei groß. Die Angelegenheit sollte ein oder zwei Monate in Stillstand bleiben und sich wegen eines Provisors umgesehen werden. Dieser Bescheid wurde auch an den Fürsten weitergeleitet.

Als Bewerber meldete sich ein Geistlicher namens Georg Hirsch; man hörte ihn am 4. Februar in der Sitzung. Nachdem aber Leuchinger noch gar nicht offiziell resigniert hatte, dann wegen einer gewünschten Beihilfe für die Kosten von Possession und Bürgermahl anläßlich der Installation nichts geklärt sei, sollte er sich darüber mit zwei Vertretern der Kapitulare beraten. Die Sache mit dem bisherigen Pfarrer werde vorher

noch erledigt.

In einer Besprechung am 15. Februar stellte Hirsch folgende Bedingungen: ihm zwei Jahre die ganze Inkorporationsgebühr zu erlassen, drei Jahre lang 50 Gulden zinsfrei zu leihen und die bischöfliche Investitur entgeltlos zu erwirken. Dafür wolle er die in Landshut und Dingolfing entstehenden Kosten selbst übernehmen, bitte aber um Empfehlungsschreiben an beide Orte. Ferner würde er die Baufälle "zu gutem stand bringen" und andere Lasten der Pfarrpfründe tragen. Darüber vereinbarten die Domherren eine Bedenkzeit von 14 Tagen. Es wurde jedoch nichts aus dem Projekt.

Das Domkapitel präsentierte daraufhin am 28. Februar 1546 einen Mag. Hans Deschauer, Priester des Passauer Bistums. Man wolle ihm schnell die Investitur verschaffen, damit er "zum ehesten zur possession kommen und solche pfarren, so nun lange Zeit hero mit keinem priester versehen gewesen, möge beziehen", damit sich

"die weltlich oberhandt lengers verzugs nit habe zu beclagen".

Diese Formulierungen beweisen, daß Leuchinger seit langem weder persönlich in Dingolfing amtiert noch einen Vikar bestellt hatte. Demenentsprechend urgierten die staatlichen Behörden, hier die Regierung in Landshut. Ob sich auch die Bürgerschaft bzw. der Stadtrat eingeschaltet hat, wissen wir mangels weiterem Schriftverkehr nicht.

## Johann Wolfauer (1546–1547)

Jedoch, auch Deschauer kam nicht zum Zug. Am 1. März 1546 verlas man im Domkapitel neue Schreiben Leuchingers und beschloß dann die Annahme von dessen Resignationsgesuch. Die nächstfolgenden Verhandlungen haben keinen Niederschlag in den domkapitlischen Sitzungsprotokollen gefunden. Der daraus als neuer Pfarrer hervorgegangene Johann Wolfauer wurde offenbar vom Bischof auch investiert. Er stammte aus einem Dorf "Honheim" in Bayern [= Hienheim bei Kelheim], hatte in Ingolstadt studiert und amtierte seit 24. Oktober 1534 als Stadtpfarrer in Deggendorf. Aber seines Bleibens in Dingolfing war gar nicht lang.

Gegen Jahresende 1546 wurde er in ein herzogliches Gremium zitiert. Dabei hat es sich um die Regierungsbehörde in Landshut gehandelt, wo man ihn vor einer eventuellen Posseßgebung einem ausführlichen Verhör unterzog. Es wurden ihm 19 spezielle Artikel vorgelegt, die das wichtigste katholische Glaubensgut enthielten. Damit konfrontiert hatte er zu antworten. Außerdem hielt ihm die Kommission eigene handschriftliche Bemerkungen in seinen – beschlagnahmten – Büchern vor, die nach ihrer

Meinung als häretisch und schismatisch erschienen.

Darüber wurde dann ein genaues Protokoll abgefaßt, das folgenden Titel erhielt: "Catholici articuli und etliche ketzerische schismatische annotationes durch Johan Wolfawer, pfarrhern zu Dinglfing, in etlichen seinen ketzerischen buchern in marginibus [an den Rändern] darüber gestelt, darauff gedachter pfarrher weyter in der gut [= Güte, ohne Drohungen oder gar Folter] gefragt worden ist". Wir werden später in Zusammenhang mit den kontroversen Glaubensvorstellungen der Zeit darauf noch zurückkommen.

Am Schluß des Verhörs, bei welchem er sich bezüglich seiner Buchnotizen gewöhnlich darauf hinausredete, daß er bloß die Meinung des jeweiligen reformatorischen Autors wiedergeben und präzisieren wollte ("allegavit mentem autoris", "notat mentem scriptoris"), äußerte Wolfauer sich recht kleinlaut und ergeben. Habe er zu viel getan und sich geirrt, wolle er sich "gern weisen lassen" und bitte untertänigst, "ihm

gnad und barmhertzigkeit von den durchleuchtigsten unser gnedigen fürsten und hern

zu erlangen".

Wolfauer wurde in der Zwischenzeit auf Schloß Trausnitz ob Landshut gefangen gehalten, aber am 19. Januar 1547 wieder entlassen. Als Auflage erhielt er die Weisung, gegen sein Gelöbnis im Land zu bleiben, sich jeder Gemeinschaft mit den Lutherischen und, solange er nicht von seinem Bischof in Regensburg rehabilitiert

worden sei, jeder priesterlichen Handlung zu enthalten.

Nachdem Wolfauer sich offenbar in seiner reformatorischen Gesinnung nicht ändern wollte, fand er keine Anstellung im Bistum mehr. Er begab sich nun in evangelisches Gebiet und wurde 1548 als lutherischer Pfarrer in Schwandorf aufgenommen. Dort versah er das Amt bis 1567. Bei einer Visitation im Jahr 1560 hieß es von ihm: "besteht wohl"; doch äußerte er Bedenken gegen die neue pfalzneuburgische Kirchenordnung. Dagegen hätten Rat und Bürgerschaft seines Wesens und seiner Lehre halben "keinen mangel".

In Schwandorf war er auch eine Ehe eingegangen. Ein Sohn daraus mit Namen Vitalis heiratete dort am 24. Mai 1574 eine Katharina unbekannten Familiennamens.

## Mag. Hans Gassinger (1547)

In Dingolfing erhielt die verwaiste Pfarrei Mag. Hans Gassinger. Am 18. März 1547 kamen im Domkapitel eine Bittschrift von ihm und ein Regierungsschreiben zur Verlesung. Darauf erging der Beschluß, ihm wegen Überlassung des Zehents kein Nachsehen gewähren zu können, aber bei der Inkorporationsgebühr die Hälfte nachzulas-

### Emmeran Karrer (1547–1552)

Aber auch dieser Pfarrer sah sich zweifellos wirtschaftlich nicht hinaus und bat wenige Monate später um Erlaubnis der Resignation zugunsten eines anderen. Die Domkapitulare gewährten in ihrer Sitzung vom 4. Juli 1547 Bewilligung und stimmten der Pfründeverleihung an Emmeran Karrer, bisher seit 1544 Pfarrer in Rottenburg a.d. Laber, zu. Aber auch dieser wünschte finanzielle Erleichterungen, wobei er die Unterstützung seines Vorgängers hatte. Dieser präsentierte nämlich am 5. September des Jahres ein diesbezügliches Schreiben des Regierungskanzlers. Auch der Domdekan zeigte dem Kollegium an, daß der noch junge Priester auf 40 Gulden zum Einstand und auf dem gesamten Einkommen der Pfarrei beharre und nichts anderes annehmen wolle. Somit beschlossen die Domherren wieder einmal, darüber mit ihm durch zwei Abgeordnete aus ihrem Kreis zu verhandeln.

Dieser Handel führte auch zu beidseitig gewünschtem Erfolg. Karrer wurde dann vom Domkapitel präsentiert und durch den Bischof investiert. Er amtierte hier immerhin fünf Jahre und hinterließ ein angenehmes Gedächtnis in Form einer großherzigen letztwilligen Verfügung. Gestorben ist er 1552. Seine Testamentsvollstrecker übergaben mit Urkunde vom 11. Februar 1553 der Zeche und Bruderschaft St. Severi des Handwerks der Dingolfinger Tuchmacher zehn Pfund Landshuter Pfennige, deren Zinsen von jährlich 120 Pfennigen gleichmäßig an das Armenspital, das Lepro-

senhaus und die Hausarmen zu verteilen waren.

# Christoph Kronwitter (1552-1553)

Auf herzogliche Präsentation geschah nun die Investition des Regensburger Diözesanklerikers Christoph Cranbitter, 1526 Vikar zu Ottering. Er zog sich bereits Mitte 1553 von seinem Amt wieder zurück, wohl wegen der mißlichen Wirtschaftsverhältnisse bei geringem Einkommen und hohen Lasten.

## Georg Bernkopf (1553-1555)

Während der domkapitlischen Sitzung vom 26. Juli 1553 trat jetzt der Geistliche Georg Bernkopf auf und legte ein Empfehlungsschreiben des Dingolfinger Pflegers wie eines von Kammerer und Rat der Stadt vor. Die Domherren möchten eingedenk dieser Briefe und des letzten fürstlichen Schreibens ihm die Pfarrei verleihen. Nachdem das laufende Monat aber nicht ein dem Domkapitel zustehendes sei und der bisherige Pfarrer die Pfründe ja ihm resignieren wolle, wurde er auf den Beginn des nächsten vertröstet.

Am 2. August hielt deswegen Bernkopf erneut um Verleihung an. Er scheint dabei recht selbstbewußt aufgetreten zu sein. Der Domdekan fuhr ihm deshalb gleich in die Parade und hielt ihm vor, daß er nach altem Brauch zuvor wegen der Jahresinkorporationsgebühr eine Verschreibung unter Bürgschaftsleistung beibringen müsse. So ganz unbekannt konnten ihm aber diese Bedingungen nicht gewesen sein, auch wenn er einwandte, diese nicht so schnell erfüllen zu vermögen, weil er hier fremd sei und in der

Eile keine Bürgschaft auftreiben könne.

Auch die Domherren wußten sicher, was uns die Quellen überliefert haben, daß Bernkopf – geboren in Burglengenfeld – nämlich zu Anfang seiner Laufbahn nach dem Studium in Heidelberg und der Primiz zu Regensburg ein Jahr in Pielenhofen und zwei Jahre in Perkham Kooperator, dann auch in Dingolfing und drei Jahre Vikar in Kirchberg war. Doch gab man ihm auf sein Bitten bis Martini Zeit zur Stellung von Bürgen. Er hatte sich aber zu verpflichten, die Inkorporationsgebühr getreulich zur gewohnten Zinszeit in Höhe von 15 Pfund und 60 Regensburger Pfennigen abzuliefern und zwar an Mariä Himmelfahrt (15. August), Martini (11. November), und Georgi (24. April) je fünf Pfund 20 Pfennig. Gegen das Versprechen zur Abgabe seiner

Obligation erhielt er die Zusage der Investitur.

Vor Ort und Stelle boten die Verhältnisse ein weniger erfreuliches Bild. Der neue Pfarrer erfüllte augenscheinlich nicht die vom Domkapitel in ihn gesetzten finanziellen Erwartungen. Mithin zitierte man ihn nach Regensburg. Den in der Sitzung vom 9. April 1554 anwesenden Domherren legte er ein fürstliches Schreiben auf, trug allerlei Baufälle an Pfarrhof und Widdum als an der Ökonomie vor und bat um Nachlaß der halben Inkorporationsgebühr. Wohl oder übel kam ein Beschluß zustande, demzufolge und damit der Dingolfinger Pfarrhof "in wesenheit komme", ein Drittel nachgesehen werde, jedoch unter der Bedingung, daß Bernkopf diese jährlichen fünf Pfd. Pfg. zum Bauunterhalt verwende und darüber ein ordentliches Register zum Nachweis anlege. Der Nachlaß war auf sechs Jahre befristet und ergab eine Effektivsumme von 85 Gulden fünf Schilling Wiener Pfennige, somit einen recht bedeutenden Betrag. Auch bei Terminierung der Inkorporationsgelder kam man ihm entgegen, was er auch "danckparlich" angenommen hat.

Trotzdem entwickelte sich die Dingolfinger Pfarrpfründe nicht zum besseren. Bernkopf nahm Anfang 1555 seinen Abschied. Er erhielt anschließend die Pfarrei Eggenfelden bis 1558, 1558 die Pfarrei Loiching bis zu seiner Enthebung im Juni 1560 wegen unpriesterlichen Lebens und war noch 1571 Pfarrer in Kollbach. Sein Wegzug aus der Stadt erfolgte im Streit mit dem Domkapitel, worüber die erhaltenen Akten ausführlich berichten und dieses in keinem günstigen Licht erscheinen lassen. Wie schon mehrmals zu erkennen, wandte es immer die gleiche Taktik an, nämlich den

Bewerber trotz gewisser Abschläge gegen möglichst hohe Abgaben zu verpflichten, ihn aber dann auf den schlechten lokalen Gegebenheiten und geringen Einkunfts-

möglichkeiten allein zu lassen.

Pfarrer Bernkopf hat dieses Vorgehen in einem Brief vom Januar 1555 an die Regierung drastisch beschrieben. Er habe zwar die Pfarrpfründe Dingolfing – "so alle pawfällig, zerschlaipft und erödt" – kürzlich angenommen, könne sie jedoch Unvermögens halber nicht verwalten. "Die behausung, ställ und – mit reverenz zu schreiben – die ställ und gemäch seind dermassen erfault und verwuest, das ich weder getraid, hew, strei noch hausrath, ja auch mich selbs und mein hawsgesindt nit erhalten khan noch mag". Davon hätte der Fürst durch den hiesigen Pfleger wie auch Kammerer und Rat der Stadt mehrmals Bericht empfangen.

Das Domkapitel wolle ihm unter den bereits geschilderten Bedingungen nur ein Drittel der Inkorporationsgebühr nachlassen. "Diese pfarr ist mit der unträglichen incorporation dermassen beschwärt, das gleich vor mir auch drei kirchherrn oder pastores davon abgezogen, die weder mit tach, anpaw noch zu einig ander weg gebessert, sunder nur zu merer erfaulung, erötung und abschlaipf gebracht" werde. Das Domkapitel wolle die Gebühr jedes Jahr zuvor verbürgt und im Voraus bezahlt haben, ohne Rücksicht, "ob ich ganz und gar darauf verdürb", damit es nur das Geld im vorhinein erhielte "und ich also mit werloser lären handt davon entlauffen müese".

Auf diese Klage hin empfahl die Regierung am 22. Januar 1555, ohne ihre Berechtigung zu überprüfen, dem Domkapitel einen anderen Pfarrer einzusetzen. Am selben Tag ist ein Schreiben der Stadt Dingolfing nach Regensburg folgenden Inhalts datiert. Bernkopf habe sich inzwischen um die Pfarrei Eggenfelden beim Kanonikatstift Altötting beworben und sie auch erlangt. Er wolle dort auch in eigener Person residieren und alsbald von hier abziehen, "unveracht wo wier einen anderen teuglichen priester, so der pfarr Dingolfing mit verkundung götlichs worts, raichung der hochwierdigen sascrament, verrichtung althergebrachten christenlicher ceremonien, ja andererseits den nahend gar niederfallendenpfarrhof und erödten widm, welcher pfarrhof und widm heuer fürstlich gnaden chamerguet, vorsein mecht", finden und erhalten können.

Beim gegenwärtigen Priestermangel weilten nur mehr zwei über 60 Jahre alte Geistliche – nämlich Benefiziaten – hier, "welche beid alters und ander zuefallender kranckh zu predigen, raichung der sacrament und verrichtung des gotsdienst je zu schwach". Ferner sei zu besorgen, daß "sy der almechtig Gott fordern [= abfordern, zu sich

rufen] werde".

Das Domkapitel antwortete ausgesprochen kühl. Man habe der Stadt empfohlen, Bernkopf nicht wegziehen zu lassen. Sie hätte dies doch getan und trage nun allein die Schuld und nicht das Kapitel, wenn sie noch keinen Pfarrer besäßen. Die Hintergründe dieses Schriftwechsels gehen aus weiteren Briefen deutlich hervor. So hatten die Domherren am 4. Februar 1555 dem Fürsten mitgeteilt, daß Bernkopf wie noch keinem anderen der dritte Teil der Inkorporationsgebühr nachgelassen worden sei. Sie aber müßten mit diesen Geldern Gottesdienste, Predigten und Zeremonien beim Hochstift Regensburg erhalten. Er habe sich ja auch zur Abgabe verpflichtet, außerdem seien ihm die Baufälle im Pfarrhof bekannt gewesen.

Bernkopf meldete seinerseits am 12. März, daß er bereits nach Eggenfelden verzogen sei, "so mir meins erachtens erschwinglicher". Er habe seine Pferde und anderes verkauft, um einerseits Gläubiger zu befriedigen und andererseits die Pfarrpfründe Dingolfing einem anderen Priester namens Wolfgang Frölich, gewesenem Pfarrer zu Alburg bei Straubing, zu resignieren. Dies sei am 9. Februar geschehen und zwar im Beisein des ordentlichen Notars und zugleich Stadtschreibers Christian Ursin, dann

von vier ehrbaren Zeugen – Dingolfinger Ratsbürgern Kaspar Eysler, Christopf Häller, Hanns Prew [Bierbräu] und Wolfgang Sanndt [lat. Schulmeister und Chorregent]. Die Resignation habe er auch dem Domkapitel mitgeteilt. Weil aber Frölich die Pfarrei – "aus was ursachen ist mir verporgen", vermutlich wegen der Baufälle – auch nicht annehmen wolle, würde ihn das Kapitel mit Zitierung nach Regensburg und Androhung der Verhaftung nötigen, zu bleiben und die Baufallwendung durchzuführen, "welches mir doch in warheit nit möglich".

Übertrieben war wohl seine Entschuldigung, er habe die Verpflichtung eingehen müssen, um eine "Incarcerierung", d. h. im bischöflichen Gefängnis auf Wörth a. d. D. abzuwenden. Daß er die Schäden zuvor gewußt hätte, weil er doch hier schon Kooporator gewesen sei, wies er mit dem Argument zurück, daß er sich um diese damals wenig gekümmert oder sie wahrgenommmen habe. Er bat vielmehr "um Got-

tes willen", ihn zu Eggenfelden zu belassen und dabei zu schützen.

Das Domkapitel suchte sich daraufhin mit Schreiben vom 20. März wie folgt zu rechtfertigen. Man hätte sich bei Pfarrer Bernkopf "solches undanckbarlichen gemiets gegen der empfangenen guethaben gar nit versehen". Niemand habe ihn zur Annahme gezwungen. Die Übertragung an ihn sei vielmehr auf die "fürbetliche schreiben" des Fürsten, sprich der Regierung, dann des Dingolfinger Pflegers sowie von Kammerer und Rat der Stadt erfolgt. Jetzt sei Bernkopf aber ohne Wissen der Kapitulare weggezogen und sie müßten nun versuchen, einen tauglichen Priester zu finden "was wir soviel ymer menschlich und müglich zu thun erpitig sind".

Der Stadtrat stellte inzwischen einen jüngeren Kooperator ein, nachdem der in Aussicht genommene Geistliche Fröhlich nicht willens war "auf die pfarr zu ziehen". Man bürdete ihm alle Verrichtungen und die Verpflichtung der Rechnungsführung über alle Ausgaben auf, bis wieder ein Pfarrer käme, um welchen die Stadtväter "underthenigist und höchsts vleiß" in einem Brief an das Domkapitel vom 14. März baten. An die Regierung Landshut richteten sie am 7. Mai ein Bittgesuch, dieses zu veranlassen, die schwere Inkorporationsgebühr aufzuheben, "nachdem der widm und pfarrhof imerzu mehr in erödtung und paufäl khumen, so doch fürstlich chamerguet seind".

Bei der Stadt erinnerte man durch diese so formulierte Kennzeichnung der Pfarrpfründe daran, daß sie einst aus herzoglichem Fiskalbesitz hervorgegangen war, beeindruckt wurde dadurch offensichtlich niemand. Eher wirkte schon das Argument, infolge eines fehlenden Pfarrseelsorgers nehme die Ordnung in der Gemeinschaft Schaden. Wegen der wirtschaftlichen Schwierigkeiten könne sich kein Priester halten. Man
müsse alles tun, damit "dem pfarrhof geholfen" werde, "auch wier einen pfarrer haben".

Ganz ähnlich gab der hiesige herzogliche Pfleger Hans Eckher zu Kapfing seine Meinung zur Lage ab. Er berichtete am 1. November 1555, daß in den letzten neun oder zehn Jahren wohl sieben Pfarrer dagewesen seien, wovon nur einer drei Jahre – korrekt 5 (Emmeran Karrer) – geblieben sei. Die anderen wären wegen der hohen Inkorporationsgebühr und Verödung des Widdums wieder nach einem Jahr abgezo-

gen, wie zuletzt auch Bernkopf.

Unsere breite Darlegung der ziemlich katastrophalen Verhältnisse vor Ort und am Beispiel dieses tatsächlich nur ein Jahr amtierenden Pfarrers mag für zahlreiche andere Gegebenheiten anderswo Geltung beanspruchen. Sie zeigt schlaglichtartig auf, wie verhärtet die Fronten, wie verkrustet die Strukturen waren, wie man schon froh sein mußte, überhaupt jemand zum Vollzug formaler geistlicher Funktionen zur Verfügung zu haben. Tiefere Religiosität konnte aber damit weder hervorgerufen noch gepflegt werden. Nach "Reformation" ging allenthalben der Ruf. "Intellektuelle" der damaligen Zeit sahen sie durch die "Neue Lehre" Luthers, die staatlichen Behörden in

der traditionellen Kirchenverfassung verwirklichbar. Ein Erfolg dieser oder jener

Seite stand in der Mitte des 16. Jahrhunderts noch sehr in der Schwebe.

In unserem Betrachtungsraum Dingolfing trug man Hoffnung auf lokale Besserung der Zustände. Sie ging lang nicht in Erfüllung. Dies war natürlich den Zeitgenossen noch unbewußt, erst in historischer Rückschau lassen sich Ansätze und Entwicklungslinien recht erkennen. Aus Zusammenstellung der Quellenstücke formt sich erst für uns entsprechende Erkenntnis.

## Christoph Khörrer (1555-1556)

Nachdem der Dingolfinger Pfarrhof "ein guete zeit, wol ein halbs jar oedt gestanden", meldete Pfleger Hans Ecker am 1. November 1555 an den Herzog, es habe endlich das Domkapitel auf Befehl der Regierung einen neuen Pfarrer namens Christoph Khörrer her verordnet, der nun seit Johannis Baptistae – 24. Juni – da sei. Als er sich aber hier umgesehen, das geringe Einkommen der Pfarrei, "auch alle unwesenhait und abschlaipfung des pfarrhoffs und widms" in Erfahrung gebracht habe, zeige er an, daß es ihm nicht erschwinglich sei, sich darin zu erhalten, noch weniger, die Baufälle zu wenden. Der Pfleger meinte deshalb, der Fürst möge doch eingreifen und dem Pfarrhof aufhelfen, damit wenigstens dieser Pfarrer hierbleibe "und ain arme gmain [= Gemeinde] bisher ein guete zeit zum öftermal beschehen, waidlos [= weidelos, ohne Hirten] steen" müsse. In gleicher Weise äußerten sich unterm 3. November Kammerer und Rat der Stadt.

Khörrer, damals Pfarrer zu Pirkwang bei Pfeffenhausen, schloß am 4. Januar 1556 einen Vertrag mit dem Regensburger Domkapitel. Demzufolge sollte er die hiesigen Pfarrhofbaufälle auf eigene Kosten übernehmen, jährlich zur traditionellen Gültzeit die Inkorporationsgebühr – jedoch auf nur 7 Pfd. Regensburger Pfennige reduziert – erlegen, auch für die Einnahme von Zehentlieferungen, die seit alters nicht bei der Pfarrei lag, zur "Gattergült" 10 Schaff Getreide – halb Korn, halb Hafer – reichen. Man hatte ihm also 8 Pfd. Pfg., mehr als die Hälfte der Gebühr, erlassen und ihm dann auch noch den Zehent von Loiching zugesagt. Khörrer verlangte und erhielt dies, weil er den eigenen Worten nach "von meiner wolerpautten ruigen auf die erödt, pau-

fellige und aller ding unwesentliche pfarr Dingolfing gezogen" sei.

Seine Investitur war schon am 6. Juni des Vorjahres 1555 geschehen. Doch hatte sich ein unerwartetes Hindernis aufgetan, als Bernkopf wieder in der Stadt erschien und dem neuen Anwärter erklärte, daß er der echte Pfarrer sei, es aber leiden wollen, wenn dieser die Pfarrpfründe wieder in die Höhe bringe, doch dann auf seinen Rechten bestehen werde. Khörrer wandte sich sofort an das Domkapitel mit dem Hinweis, unter diesen Umständen an nächster Lichtmeß, d.h. zum 2. Februar 1556 wieder abzuziehen. Die Domherren schrieben am 14. August zurück, durch sein irreguläres Verhalten habe Bernkopf keinerlei Rechte mehr und Khörrer möge doch bei den Vorzügen, die man ihm wie keinem anderen "zu des armen stifts schaden" eingeräumt habe, bleiben. In seiner Antwort vom 31. August fand dieser sie beim heruntergekommenen Zustand von Pfarrhof und Ökonomie aber noch nicht als genügend, andererseits wollte das Kapitel keine weiteren Zugeständnisse mehr machen. Erst auf Druck der von ersterem angerufenen Regierung kam dann der zitierte Vergleich zustande. Einzig diese nahm auch auf die Seelsorgebedürfnisse der Gläubigen Bezug; im Schriftverkehr der Geistlichen spielten solche nicht die geringste Rolle.

Die Vertreter der hiesigen Gläubigen, Pfleger und Stadtrat, hielten sich aber auch – entgegen ihren schriftlichen Beteuerungen – nicht lange damit auf und mehr ans

Handfeste. Wie Pfarrer Khörrer sich bitter beklagte, hätten sie, als er um Weihnachten zum Erzbischof nach Salzburg reisen mußte und wegen verschiedener Sachen bis in die vier Wochen aufgehalten worden sei, "meine geringschrethige güetter und kleine armueth in verbott gelegt und verböttschirt", also beschlagnahmt und versiegelt. Der Pfleger habe ihm im Beisein des Dompredigers, mit dem er nach Salzburg geritten sei, zu verstehen gegeben, der Kammerer und drei vom Rat hätten angezeigt, er habe bei ihnen Schulden und sie befürchteten keine Bezahlung zu bekommen. Dem Verlangen nach gerichtlicher Sicherung habe er nach anfänglicher Weigerung folgen müssen, da ihm stark mit Anzeige bei der Regierung gedroht worden sei. Auch trotz seinem sofortigen Angebot einer Kaution wolle der Pfleger vor Eingang eines regierungsamtlichen Befehls nichts unternehmen.

Die behaupteten Schulden rührten daher, daß ihrer acht des Rats am Fronleichnamstag beim Kammerer [= Bürgermeister und Wirt] Sigmund Hagen zehn Gulden fünf Schilling 28 Pfennige verzehrt hätten. Davon wußte Khörrer augenscheinlich noch nichts. Als er von seinem bisherigen Pfarrsitz nach Dingolfing verzogen war, mußte er ferner, bevor er sich eingerichtet hatte, weitere zwölf Gulden Verzehrkosten aufwenden. Als er jetzt mit dem Kammerer darüber abrechnen wollte, verweigerte dieser die Annahme, verlangte auch den Ersatz des Fronleichnam-Mahles und wollte das eine ohne das andere nicht akzeptieren: "Es were ein alter statgebrauch, das ein pfarrer camerer und rathe jerlich an disem fest zu gast laden muess". Nachdem er aber nicht persönlich anwesend war, hätten sie diese Zehrung eben allein gemacht und

"deshalben wäre ich dieselbe zu bezalen schuldig".

Pfarrer Khörrer zeigte sich von diesem Zustand an seinem neuen Wirkungsort keineswegs begeistert, bat um Freigabe seiner Sachen und verlangte, daß die Zecher das ihre selbst bezahlen sollten. Jetzt ging aber der Ärger erst richtig los, die Angelegenheit eskalierte ins Groteske. Auf den Bericht des Pflegers vom 29. Januar 1556 an die Regierung befahlen die Beamten, den Pfarrer jetzt selbst festzuhalten bis er sich verpflichtet habe, seine Gläubiger zu entschädigen. Bevor jedoch diese Anordnung hier eintraf, war Khörrer wieder weggeritten und hatte sich seinerseits an den Fürsten gewandt. Inzwischen wurde alles im Pfarrhof inventiert. Die Köchin und der Knecht Martin aber versteckten heimlich Kleider, die aber der Gerichtsamtmann infolge Anzeige durch die Magd im Grummet wieder fand. Der Knecht wurde daraufhin in Verwahrung genommen, während die Köchin wegen ihres kranken Kleinkinds davon verschont blieb.

Am 31. Januar 1556 datiert erschien jedoch alsbald ein Befehl von Landshut, der Pfleger solle den Amtmann von der Verwahrung aus dem Pfarrhof abberufen "zu ersparung merers uncostens", das noch vorhandene eine Roß ins Dingolfinger Spital stellen und den Pfarrhof versperren. Die weiteren Forderungen an den Pfleger gingen dahin, den Knecht freizulassen, den Pfarrer und seine Gläubiger an einem zu verkündenden Termin vor sich zu rufen und wegen eines gütlichen Vergleichs mit ihnen zu verhandeln. Käme es zu keiner Einigung oder erscheine der Pfarrer nicht, so seien dessen mit Arrest belegte Güter unter letzteren zu versteigern.

Hier brachte sich aber jetzt Bischof Georg von Regensburg höchstpersönlich ein, wie erinnerlich früher 1532/33 Kirchherr in Dingolfing. Er schrieb am 31. Januar 1556 an den Herzog und ersuchte um Aufhebung der Eigentumsbeschlagnahme, damit der Pfarrer "mit der von Dingolfing ungeschikhter gethaner irrung" nicht weiter

beschwert werde.

Es folgten gegenseitige Anwürfe der Streitgegner, die wir heute vergessen könnten. Doch zeichnen gerade auch sie ein Bild der Zeit, die auf höherer literarischer Ebene als jene des "Grobianismus" bezeichnet wird. Die religiös bedingten und religionspolitisch motivierten Auseinandersetzungen der Reformationsepoche hatten die
Umgangsformen der Leute längst recht "handfest" werden lassen. Verbale und dann
auch tätliche Angriffe waren durchaus an der Tagesordnung, von "christlicher Liebe"
und "göttlichem Frieden" zeigte man sich im täglichen "wirklichen" Leben oft recht
weit entfernt.

So fand auch Pfarrer Khörrer in seiner konkreten Situation deutliche Worte. Der Pfleger war seiner geäußerten Meinung nach "von natur ein pfaffenfeyndt". Auch habe dieser "aus neydt mir und andern priestern zu hann [= Hohn] und spodt, auch zu verachtung und verklainerung der heilligen christlichen khirchen und derselben gepreuchen (die er doch wenig ersuecht) einen ime zuegehörigen ainfaltigen menschen, welcher von natur ein geborner thor, denselben in ain geweicht meßgewandt mit aller seiner zuegehörung, so zu ainer khirchen Hermanstorf [= Hörmannsdorf bei Weng] gehördt beclaidet und also mit einem fann in der stat hin und wider [= hin und her] ziehen" lassen. Im übrigen bat Khörrer um Verschiebung des vom Pfleger festgesetzten Termins am 16. März über die Osterzeit hinaus, während der er mit pfarrlichen Verrichtungen soviel zu tun habe; dann werde er sich gern verantworten.

Nach einem Regierungsentscheid vom 28. März 1556 sollte der Pfleger einen neuen Verhandlungstermin anberaumen. Komme der Pfarrer nicht, sei dessen Habe zu versteigern. Erscheine er aber wieder "mit dergleichen trutz und habenden püxen, auch in ander ungebührlich weg", so solle ihn dieser "venckhlich annemen", d. h. verhaften. Würde er aber einmal nach Dingolfing kommen und sich nicht ungebührlich zeigen, sei er aufzuhalten bis er sich genügend verbürgt habe, für seine Schulden gera-

dezustehen.

Die gesamten Vorgänge um Pfarrer Khörrer werden eindeutig durch die Aufzeichnungen der domkapitlischen Sitzungsprotokolle bestätigt. Auch der regierungsamtliche Einsatz zugunsten einer Pfarreibesetzung zu erträglichen Bedingungen findet sich hier nachgewiesen. Am 26. November 1555 wurde zum Beispiel ein derartiges Schreiben in der Sitzung verlesen, in welchem festgehalten war, daß die Pfarrei Dingolfing gänzlich verfalle und das Pfarrvolk ohne einen ordentlichen Hirten verwaist gelassen werde, wie dann die Seelsorge bisher in sieben Jahren sich zum siebtenmal geendet habe. Dies könne der Landesherr nicht mehr länger gedulden. Im Fall nicht alsbald Abhilfe durch das Kapitel geschaffen werde, könne er nicht umhin, die Inkorporation aufzuheben und auf anderen Wegen aus landesfürstlicher Obrigkeit gebührend einzuschreiten.

Der Vergleich vom 3. Januar 1556 kam erst nach Zitation Khörrers und diesbezüglichen Terminverschiebungen zustande. Das Domkapitel erklärte es als lächerlich, daß er fürchte in Regensburg eingesperrt zu werden. Man könne ihn schon gar nicht von der Pfarrei weglassen, nachdem er das Kapitel beim Fürsten so heftig wie unbillig verklagt und verunglimpft habe. Er müsse sich doch daran erinnern, daß man mit ihm nicht hinterrücks, sondern aufrichtig und offen verhandelt habe.

Aber schon bald nach der Einigung ging ein geharnischter Brief des Herzogs, datiert am 12. Februar 1556, in Regensburg ein. Er und die Regierung in Landshut hätten oftmals und erst vor kurzem wieder an das Domkapitel geschrieben, nicht nur die Pfarrei mit einem geschickten, tauglichen Priester zu besetzen, sondern auch die Baufälle in Pfarrhof und Widdum bald zu wenden.

Nichtsdestoweniger mußten Pfleger und Stadtrat berichten, daß der vom Kapitel hinverordnete Christoph Khörrer, gleich als er Possession erhalten habe, sich mit einem unpriesterlichen, ärgerlichen Lebenswandel zeigte und den Gottesdienst die meiste Zeit, die er dagewesen sei, nicht vollzog. Er sei dafür in eigenen Geschäften hin- und hergereist und seit Martini nur auf wenige Tage heimgekommen, jetzt aber ganz weg und nach Mühldorf, wohin er seine Fahrnis, eingenommene Feldfrüchte und die Einkünfte aus der Pfarrei Dingolfing heimlich wegführen habe lassen. So sei der hiesige Pfarrhof in noch größerer Verödung und Baufälligkeit verblieben. Außerdem habe er seine Schulden nicht bezahlt, die er durch Übelhausen verursachte.

Erneut verwies der Fürst auf die Notwendigkeit christkatholischer Seelsorge und darauf, daß er die Verantwortung sehr ernst nehme und entsprechende Mittel ergreifen werde bei dieser Pfarrei und anderen im Land, wo dergleichen Mängel festgestellt würden. Die Domherren hätten niemand mehr eine Schuld zuzumessen, wenn ihnen dadurch an ihren Gefällen, Zehnten und Inkorporationsgebühren "was widerwertigs von Uns begegnen würde, deß Wir doch Euch zu genaden vill lieber umbgehn und

vertragen bleiben wollten".

In Regensburg war inzwischen ein am 7. März 1556 datierter Beschwerdebrief des Dingolfinger Stadtrats eingegangen. Pfarrer Khörrer habe sich bei seinem Antritt zu echter Seelsorge und Glaubensverkündigung verpflichtet. Er sei jedoch kaum in die Kirche gekommen. "Aber sobald die früchten des widms und die zehendten [= Zehentgetreide-Abgaben] einzubringen gewest, da ist er täglich geritten und gelauffen, damit er solch früchten und zehendten förderlichest in stadl und zu seinen handen bracht. Dieselben zehenten hat er lassen abtreschen, das getreidt, hew [= Heu], stro, viech und andere varnuß [= Fahrnis] von stund an verkhauft, das gelt in seckhl zu seinen handen gebracht. Ist bei nächtlicher weil haimlich hinweckh geritten. Hat den eröttn [= erödeten] pfarrhof sambt seiner khöchin und khinde[r]n und ob drithalbhundert gulden schulden, so er den hantwerchs- und andern leuthn schuldig worden, also ellend und unbezalt hinter sein [= sich] verlassen."

Mit solchen Verhältnissen konfrontiert und da keine gedeihliche Entwicklung mehr in Aussicht stand, beschlossen die Domherren am 21. April 1556 dem Erzbischof nach Salzburg – für sein Territorium Pfarrei Mühldorf zuständig – zu schreiben, er möge mit Khörrer ernstlich reden, daß dieser Dingolfing resigniere und sich mit ihnen wegen der bisherigen Gefälle und Einnahmen vergleiche. Bei seinem Streit mit den

Bürgern wolle man ihn mit "stattlichem beistand" unterstützen.

Weil aber daraus nichts wurde und ihn jetzt auch die Regierung nicht mehr als Pfarrer sehen wollte, bildete das Kapitel für den 22. Juli eine Kommission, um die gesamte Angelegenheit zu untersuchen und zum besten zu wenden.

Das Ergebnis ist im einzelnen nicht überliefert, endete aber mit der Niederlegung

des hiesigen Pfarramts durch Khörrer.

## Johannes Staindl (1556-1563)

Am 9. Oktober 1556 verhandelten dann der Domdekan und ein weiterer Kapitular deswegen mit dem bisherigen Provisor bzw. Vikar zu Aich, Hans Staindl. Man war jetzt sogar bereit, diesem für die Übernahme sieben ganze Jahre lang die vollständige Inkorporationsgebühr von je 20 Gulden ab nächste Lichtmeß nachzulassen, wenn er dafür den Pfarrhof in guten Stand bringe und anschließend wieder wie seine Vorgänger ohne Einrede das Geld abführe. Den domkapitlischen Zehent im Dingolfinger Bürgerfeld erhalte er gegen eine Herren- oder Gattergült in Höhe von jährlich nur 40 Gulden, jedoch bloß für seine Person das Leben lang.

Der Vertragsabschluß geschah im Beisein des Pfarrers zu Geisenhausen, Eustachius Plochhamer, und des Dingolfinger Schulmeisters Wolfgang Sannt. Daraufhin wurden ihm am 22.Oktober 1556 die Präsentation ausgestellt und Empfehlungsbriefe an Bischof und Herzog übergeben, ihm die Investitur- und Posseßgebühren nachzulassen

Nach seinen Angaben bei der Diözesanvisitation von 1559 war Staindl von Vilsbiburg gebürtig und zu Freising ordiniert worden. Er sei jetzt vier Jahre Priester – also erst 1555 geweiht worden –, habe in Geisenhausen Primiz gefeiert und sei dort ein Jahr Kooperator gewesen. Während seine Kenntnisse in katholischer Religion recht mäßig beurteilt wurden, wie wir noch erfahren werden, blieb seine Ökonomieführung ohne Beanstandung. Auch die Kirchenpfleger bestätigten, Pfarr- und Mesnerhaus seien "bei gutem bau". Staindl hatte offenbar geschafft, was frühere Pfarrer nicht konnten oder wollten.

Doch Ruhe und Frieden trogen. Am 1. April 1563 notierte das Sitzungsprotokoll des Domkapitels, daß an diesem Tag Pfarrer Staindl die Pfarrei Dingolfing frei resigniert und übergeben habe. Sie wurde daraufhin einem Georg Startzhauser angetragen, der jedoch im Examen "revocirt", d. h. zurückgewiesen worden ist. Die Tatsachen des Rücktritts Staindls stellen sich allerdings in einem Schreiben des Stadtrats an den Herzog vom 24. November wie folgt dar.

Man solle über den Lebenswandel der hiesigen Priester berichten und melde deshalb, daß ungefähr um Georgi (= 24. April) ihr Pfarrer "haimlicher weiß von hie weckh und im landt Össterreich [sich] nidergethann, derselben zeit wir und ain gantze comun mit khainem pfarer, geselpriester noch prediger nit versehen gewest" seien.

Nach Darlegung der Regierung war Staindl aus Furcht vor Strafe wegen seines Lebenswandels im April ins Österreichische geflüchtet und habe dort ein Weib genommen. Dies bedeutete gleichzeitig, daß er sich dem Luthertum angeschlossen hatte.

Es ist deshalb bloß verständlich, wenn der Stadtrat nach den bisherigen schlechten Erfahrungen zwar skeptisch wurde, aber dennoch zugriff als sich ein Nachfolger anbot. Daß damit aber die mit Abstand schlimmste Wahl nach den bisherigen schlechten Amtsträgern getroffen wurde, merkten die Stadtväter schon bald und mit immer katastrophalerem Verlauf.

## Stephan Spinner (1564-1567)

Inzwischen hatte die Regierung wegen "der vor augen stehenden" Baufälligkeit des Pfarrhofs auf den 12. Oktober 1563 eine Kommission zu dessen Inaugenscheinnahme nach Dingolfing entsandt, wohin auch das Domkapitel seinen Syndikus und einen weiteren Vertreter abordnete. Hier war vor dem Rat der Kleriker Stefan Spinner erschienen und hatte "gantz dienstlich [= seine Dienste empfehlend] angehalten", ihm an das Domkapitel ein Empfehlungsschreiben zu erteilen, um vor anderen auf die Pfarrei gesetzt zu werden. Dabei bot er an, "sich eines erbern und briesterlichen wesen und wandls zu gebrauchen". Da die Stadt sonst keinen anderen Geistlichen bekommen konnte, wurde ihm willfahren und er hat auch am 26. März 1564 die Präsentation erhalten.

Die herzogliche Regierung erhob jedoch nach Erhalt der Präsentationsurkunde einen schweren Vorwurf an die Adresse des Domkapitels: In dieser Urkunde seien Rasuren vorgenommen worden. Dazu sei eingefügt "per liberam resignationem domini Joannis Staindls", d. h. durch freie Resignation des Vorgängers, der durch seine Flucht dazu gar nicht in der Lage gewesen sei. Dem Herzog kam dies verdächtig als Fälschung vor, er schlug zunächst die Posseßgebung ab und schrieb dem Kapitel am 6. November 1563 in diesem Sinn.

Spinner kam aus der Freisinger Diözese und stammte aus Geisenhausen, dürfte also seinen Vorgänger Staindl gut gekannt haben, wenn nicht gar dessen Wechsel mit ihm – wie aus genanntem Vorkommnis zu schließen – abgesprochen war. 1559 lebte er nach eigener Angabe das erste Jahr im Priestertum, hatte am Heimatort Primiz gehalten sowie in München und Bozen studiert, d. h. eine weiterführende Schule nach Art der sogenannten Poeten-Gymnasien besucht. 1559 war er Kooperator in Altheim bei Landshut gewesen und 1562 schon vorübergehend Pfarrprediger in Dingolfing bei Staindl geworden.

Seine Verpflichtung gegenüber dem Stadtrat hielt er von Anfang an nicht ein, wie sich dieser bereits im Brief vom 24. November 1563 beklagte. Man müsse melden, daß der neue Pfarrer "seinen zusagen wenig nachkhombt, noch sich seinem ambt und briesterlichen wandl erberlich und gemeß erzaigt". Erschreckende Beispiele wurden von mehreren Zeugen geschildert wie er auch schon als Inhaber der Predigerstelle unangenehm aufgefallen war. Diese disziplinären Verfehlungen und seine seelsorgerlich höchst bedenkliche Amtsführung ist später noch ausführlich zu behan-

deln.

Wegen solcher Berichte zögerte der Herzog, Spinner die Possession zu erteilen und verlangte mit Entschließung vom 9. Dezember 1563, sich um einen anderen Priester umzusehen. Doch war niemand an seiner Stelle in Erfahrung zu bringen. Alle Ermahnungen halfen nichts, an denen es auch weiterhin beim Fürsten und seinen Regierungsräten nicht mangelte. Der aus Dingolfing stammende Landshuter Kanzler Dr. Wolfgang Viehpeck berichtete zudem, daß die "ganze burgerschaft zum höchsten

verpittert" sei. Pfarrer Spinner aber trieb sein Unwesen fort.

Erst vier Jahre später, im Sommer 1567 wurde es wirklich ernst für ihn. Eine schandbare Auseinandersetzung mit dem Stadtprediger brachte das Faß der Geduld zum Überlaufen. Der Fürst – vom Pfleger am 20. Juli um Gegenmaßnahmen gebeten – kündigte jetzt dem Domkapitel an, er wolle diesen wegen dessen unpriesterlichen und ärgerniserregenden Lebenswandels "und das er den gemainen man ursach zum abfall und verachtung des priesterlichen standts geben mechte", nicht länger auf der Pfarrei mehr dulden. Er sandte auch Visitatoren nach Dingolfing, die den Pfarrer vor sich zu fordern hatten. Jedoch, er sei "von dannen entritten und zu Teispach zu fueß durch ain hindtere thür aus entloffen". Anschließend durchstreifte er "also landflüchtiger ausgetrettener weis etliche monat", die Gegend.

Genauer Bescheid wußte aber das Regensburger Domkapitel. In dessen Sitzung vom 12. August wurde die traurige Angelegenheit besprochen. Pfarrer Spinner sei auf seinem Klepper, wegen großer Eile ohne Büchse, entritten und nach Teisbach gekommen, von wo er dann ohne Gaul entlief. Während er sich noch in umliegenden Flecken aufhielt, erreichte den Pfleger ein Regierungsbefehl, ihn nicht nur im Amtsbereich zu verhaften, sondern auch bis Straubing nach ihn streifen zu lassen sowie ihn dann dem Bischof zu überstellen. Der Domdekan war inzwischen selbst nach Dingolfing gereist, hatte vom Pfleger beim Abendessen alles geschildert bekommen und ließ das noch vorhandene Getreide sichern bis eine Änderung mit den Pfarrgütern erfolgen

und das Kapitel entschädigt werden könnte.

Dazu war zuletzt ein Besprechungstermin für 6. Oktober festgesetzt worden. Wie der Pfleger aber berichtete, habe Spinner gegen Vorlage einer Verpflichtung, jedermann zu bezahlen, einen fürstlichen Bescheid erwirkt, ihn zu seiner Fahrnis kommen zu lassen, um diese zu verkaufen. Man beschloß deshalb, dem Pfleger ein Verzeichnis aller Schulden Spinners zu übersenden. Zur Konkursverhandlung mit sämtlichen Gläubigern am 10. Dezember erhielt als Kapitelsvertreter der Dingolfinger Bürger

Hans Gerstmair Vollmacht. Wie die Lösung aussah, wenn denn eine zustande-

gebracht worden war, geht aus den Akten nicht hervor.

Der Herzog, vom undurchsichtigen Verfahren während Frühjahr und Sommer 1568 irritiert und über verschiedene Berichte zur Meinung gelangt, daß das Domkapitel die Resignation Spinners wegen seiner noch nicht befriedigten Interessen verhindere, forderte dieses auf, seine Rechte klar darzulegen. Sollte es sich auch bei dieser Pfarrei so wie bei vielen anderen verhalten, daß sie "meisten teils auf die oblationes [= Stolgebühren] gestiftet" und mit hohen Absentgeldern belastet sei, wogegen letztere "jetzt gar gering und schier zergangen sind", sei er nicht gedacht solche schwere Absentlasten in Zukunft bei den Pfarreien zu tolerieren.

Das Domkapitel erkannte bestimmt, daß sich hier eine weitere gravierende Einflußnahme der staatlichen Kirchenaufsicht eröffnete, und blockte sofort ab. Die Schulden Spinners beträfen weder Absent noch Pension, sondern die jährliche Inkorporationsgebühr sowie einen freien Zehent, der schon vor mehr als 100 Jahren urkundlich belegt Bürgern von Dingolfing und jetzt Spinner überlassen worden sei. Weil nun auf der Salzburger Congregation der Bischöfe kürzlich beschlossen worden sei, bei den die Inkorporationen aufrecht erhaltenden Bestrebungen des Konzils von Trient zu bleiben, möge man die Kapitulare mit Änderungen verschonen und die inkorporierten Pfarreien beim alten Herkommen belassen. Dies war das Ergebnis einer Domkapitelsitzung vom 26. November 1568.

Stefan Spinner, der – ob freiwillig gestellt oder aufgegriffen – längst als domkapitlischer Gefangener in Schloß Wörth a. d. Donau einsaß, hatte aber unterm 21. September eine Bittschrift an den Fürsten gerichtet mit dem Inhalt, nur der Zehentstreit sei an seiner Gefangenschaft schuld, während ihm nun das Kapitel "falsche verfiererische lehr und unbriesterliches leben" vorwerfe. Er sei jetzt schon vierzig Wochen festgesetzt und er wisse nichts davon, daß er sich "ausser zun thaill ergerlichen lebens" – wie er doch zugeben mußte – "sonst in religionssachen […] widerwertig oder ergerlich

gehalten habe".

Zwei Monate später meldete sich Spinner erneut aus Wörth. Jetzt sei er schon 48 Wochen in Gewahrsam und habe bisher bereits 80 Gulden für die Amtleute aufwenden müssen. Das Domkapitel mache keine Miene, ihn freizugeben, ja die Herren seien "dermassen auff mich erhitzt, das sie allerdings entschlossen, mich gen Hohenburg auf das Norckha [= Nordgau, Oberpfalz] in einen feylthurn [= Faulturm, Schuldgefängnis] fiern ze lassen". Letztere Befürchtung erwies sich dann doch als übertrieben.

Der Winter ging vorüber, Spinner war und blieb Häftling in Wörth. Unverschämterweise, wie das Domkapitel in seiner Sitzung vom 19. April 1569 konstatierte, habe er hinausgeschrieben, daß er trotz Landshuter Regierungsbefehl bis zu 10 Wochen keinen Bericht von ihm erhalten habe. Währen seiner Haftzeit seien 60 Gulden 5 Schilling Pfennige für Verzehr angefallen und Spinner meine ungerührt, wer ihn ins Gefängnis gebracht habe, werde auch die Unkosten bezahlen. Die verärgerten Domherren beschlossen nun, man solle ihm "das kastl hoher legen" und ihn etwas strenger halten.

Auf sein Verlangen erhielt er sogar am 26. April die Möglichkeit, eine Antwort auf den Kapitelsbericht nach Landshut zu schicken, jedoch nicht die vorherige Freilassung. Dem Landrichter wurde die Übermittlung aufgetragen, damit Spinner "kainen betrug machen" könne. Auch auf den Vorschlag der Regierung vom 17. Mai, einen Verhörs- und Verhandlungstermin anzuberaumen und ihn inzwischen auf Bürgschaft freizusetzen, wurde in Regensburg nicht eingegangen. Daher empfahlen die Räte dem

Herzog einen entsprechenden Befehl zu erteilen, damit der Delinquent "sich entzwüschen mit seiner notturft [= Notwendigkeit, Bedürfnis] auch gefasst machen und nit also beschwerlicher weis und unverhörter zu seinem wissentlichen verderben len-

ger in verstrückhung ligen mueß".

Das Domkapitel fürchtete jetzt immer mehr, daß die staatliche Behörde durch ihre Eingriffe im Fall Spinner die Rechte bischöflicher Jurisdiktion schmälern könnte, was in seiner Sitzung vom 28. Juli 1569 ausführlich diskutiert wurde. Man veranlaßte zudem den Bischof, bei der Regierung zu intervenieren und den Parteien als beide

geistlichen Standes einen Verfahrenstag zu bestimmen.

In diesem Sinn war dann auch ein Schreiben abgegangen. Doch antworteten die Räte in Landshut, was die Domherren am 17. August vorgelesen bekamen, nämlich daß sie im Irrtum seien. Keinesfalls wolle man die Sache der bischöflichen Gerichtsbarkeit zuwider regeln. Vielmehr sei alles auf speziellen fürstlichen Befehl hin geschehen, wogegen man nicht ankönne. Außerdem habe sich doch das Kapitel selbst um eine Entscheidung an den Herzog gewandt. So kam ein Beschluß zustande, den Bischof nochmals um einen erläuternden Brief zu ersuchen und dem von Landshut hergesandten Regierungssyndikus baldmöglichst Bescheid zu geben, "damit nit ein hitz und weitleufigkeit daraus entstehe".

Als der Bischof vom Fürsten ein Antwortschreiben empfangen hatte, ließ er dieses dem Domkapitel in dessen Sitzung am 1. Oktober 1569 zur Verlesung bringen. Der Herzog habe ihm mitgeteilt,daß er nun das Richteramt zwischen dem Kapitel und Spinner zum Beschluß selber "in die Hand nehmen" und letzteren gegen gebräuchige Verschreibung ("Urfehde") auf freien Fuß setzen, dann die Sachlage anhören und erfahren wolle, was dieser gegen Gott und den Herzog von Bayern verantworten könne. Wenn er der oder jener Punkte überführt sei, solle man "billig verfahren"; aber

ihn ohne weiteres des Bistums zu verweisen, würde ihm nicht gebühren.

Die Domherren gaben per Beschluß ihre Zustimmung unter der Bedingung, daß sich Spinner verpflichten müsse, seine Sache nur vor dem Bischof auszutragen und sich nicht an andere Obrigkeiten zu wenden. Kaum von diesem Entscheid unterrichtet und wegen seiner Verpflegung zur Regelung an den Hofwirt von Wörth verwiesen, erhob aber Spinner anklagend seine Stimme. Das Kapitel habe ihn ins unüberwindliche Verderben gebracht, so daß er weder Heller noch Pfennig besitze. Alle seine Vorschläge zu Abdienung, Verschreibung und Überlassung von Gütern hätte es nicht angenommen. Eine Bürgschaft, obwohl darum beworben, könnte er nicht bekommen. Durch die lange Gefangenschaft mit Erleidung von Hunger, Durst und Kälte sei sein Gedächtnis so geschwächt, daß er jetzt keine aktive Seelsorgstelle oder Prädikatur versehen könne, sondern sich sein Leben lang mit einem Benefizium behelfen müsse. Auch auf den Nachlaß seines Vaters dürfe das Kapitel nicht rechnen, weil die Stiefmutter ihm und seiner Schwester die Barschaft entwendet habe.

Aus dieser am 29. Oktober behandelten Erklärung geht ferner hervor, daß sich Spinner gern vor dem bischöflichen Gericht verantworten wolle. Doch bat er, auch zum Vorwurf "verführerischer" Lehre Stellung nehmen zu können, um später beim Anhalten um ein Benefizium nicht in Verdacht zu sein. Nur um in dieser elenden Gefangenschaft nicht zu sterben, sei er genötigt auf die "heftige, unerhorte urphed

[= Verpflichtungserklärung]" einzugehen.

Daraufhin erhielt das Domkapitel den deutlichen bischöflichen Hinweis, wonach der, welcher jemand gefangen setzen lassen wolle, auch für ihn die Kost zu bezahlen habe. Die Herren sollten dies bedenken, damit er als Bischof einmal dieser "verdrießlichen" Angelegenheit enthoben sein könne. Doch gab man ihm pikiert zur Antwort,

es werde sich nicht beweisen lassen, daß Spinner zu des Kapitels Besten ins Gefängnis gewandert sei. Auch kümmere es sie nicht, was ihm der Hofwirt für "delitias" [= Schmankerl] ohne ihr Wissen gegeben habe, denn wenn er auf ihre Kosten gezehrt

hätte, würden sie ihm "das fuetter hoher gelegt" haben.

So endete dann die Affäre Spinner in einem Streit zwischen dem Bischof und den Domherren. Ersterer schrieb streng zurück, dieser habe kein Geld die Unkosten zu begleichen, "weder in guet noch bluet". Das stehe fest und auch, daß ihn das Kapitel "zur verhaft gebracht" und dort so lang gehalten habe, daß er nicht nur um das Seine, sondern auch um die Zeit gebracht worden sei, worin er etwas hätte verdienen können, sowie um seine Gesundheit. Deswegen werde er ihn jetzt zur Durchführung seiner Verhandlung freilassen; das Kapitel solle den Hofwirt auf irgend eine Weise zufriedenstellen.

Obwohl das Kapitel anführe, Spinner sei nicht nur wegen der Schulden, sondern auch verführerischer Lehren halben verhaftet worden, so sei doch der Bischof des Domstifts Verwalter wie Statthalter und es hätte ihnen nicht gebührt ihn über ein Jahr dort liegen zu lassen und damit dem armen Stift noch merkliche Unkosten aufzubürden. Wenn es auch eine Schuldsache sei, wegen der er sitze, und die Schuld nicht bezahlen könne, so werde das Kapitel im ganzen Land keine Obrigkeit finden, welche die Kost bezahle; vielmehr müsse sie der tragen, der ihn hat "einstecken" lassen.

Als diese "Hirtenworte" in der Sitzung vom 15. November 1569 zur Verlesung gekommen waren, herrschte im Domkapitel darüber begreiflicherweise keine Begeisterung. Vielmehr formulierte man folgenden Beschluß. Es befremde die Herren, daß angenommen werde, sie hätten den Spinner "feilen [= im Schuldturm verfaulen ]" lassen wollen, wo er doch ein solch "leidliches" Gefängnis gehabt und eine solch übermäßige Zehrung "ad luxum [= zur Schlemmerei]" getan habe. Da er sich selber zum Kläger gemacht habe, solle er seine Klage dem bischöflichen Gericht vorlegen und dort werde man ihm antworten.

Die Auseinandersetzungen zogen sich noch das ganze Jahr 1570 hin. Ihr Ende ist aber nicht mehr überliefert. So verschwanden also Person und Schicksal des ehemaligen Dingolfinger Stadtpfarrers Stefan Spinner aus den Akten. In der Diözese Regens-

burg scheint er keinen Posten mehr bekleidet zu haben.

Das Vorgehen gegen ihn war von wirtschaftlichen Gesichtspunkten geprägt und hier stehen beide Seiten nicht gut da. Ein Verstoß gegen Glaubenslehren wurde ihm nie exakt vorgeworfen noch gar nachgewiesen. Sein tatsächlich belegter äußerst liederlicher Lebenswandel und die sträfliche Vernachlässigung seiner Pflichten als Seelsorger interessierten das Domkapitel nicht bzw. nur insoweit als diese auch die ökonomische Seite der Pfarrverwaltung betroffen haben. Das undisziplinierte Verhalten Spinners während seiner hiesigen Amtszeit wird in anderem Zusammenhang noch zu schildern sein.

## Sebastian Federkiel (1567-1576)

Für Dingolfing fand sich inzwischen eine Lösung, zunächst als Provisorium, dann aber doch fast ein Jahrzehnt überdauernd. Das Domkapitel vermochte nämlich den früheren Pfarrer von Mamming (1547/63) und jetzigen Dingolfinger Kooperator, Sebastian Federkiel, dazu, seine Heimat-Stadtpfarrei, wo er geboren war, zu übernehmen. Dies tat er zunächst unter Titel und Besoldung eines "Kooperators" schon seit der Flucht Pfarrer Spinners. Wie der herzogliche Pfleger Hans Christoph von Fraunberg an die Regierung schrieb, habe er die Pfarrei "mit allem vleis administriert und

versehen". Er hege auch keinen Zweifel, nachdem er vom Domkapitel noch 1567 als tatsächlicher Pfarrer präsentiert worden sei, er werde "als ein gechickhter bryester solche pfarr mit allem vleis dermassen verrichten".

## Georg Kreps (1576)

Anfang des Jahres 1576 wollte Pfarrer Sebastian Federkiel wegen Alters und Schwachheit "der pfarr nit mehr vorstehen" und sie dem bisherigen Pfarrer von Oberaichbach Georg Kreps resignieren und zwar im ersten der sogenannten päpstlichen, ungeraden Monate. Dies bedeutete aber, daß hier der Herzog das Präsentationsrecht auszuüben befugt war. Darauf hatten es die beiden auch ganz offensichtlich angelegt und wohl bewußt einen Konflikt mit dem Regensburger Domkapitel in Kauf genommen. Kreps wurde in München durch das Kollegium des herzoglichen Geistlichen Rats examiniert und approbiert, dann durch den Fürsten präsentiert, der ihm schon vor der bischöflichen Investitur an Lichtmeß, den 2. Februar, die Posseß erteilte.

Jetzt beanspruchte jedoch das Domkapitel das Patronat und behauptete, daß Kreps gegen seinen Willen die Pfarrei erlangt habe. Ohne eine Gefahr – nach bisherigen Erfahrungen – zu ahnen, begab sich dieser nach Regensburg, um die Investitur zu erbitten. Es geschah, was auch für damalige "grobianistische" Zeiten nicht gewöhnlich war. Die Domherren haben ihn eigener Meldung nach sofort "in eine schwere fengkhnus legen, durch ein statknecht ihm und allen bristern zu sondern hon und spot hinfürn lassen, mich also durch die abscheichlich keichen [= Gefängniszelle], so sy den ochsen nennen, darin sy sonsten nur ketzerische und maleficische [= eines Verbrechens angeklagte] briester spörren, dahin zu bringen vermaint, das ich der pfarr soll abtretten".

Man habe ihm zugesagt, wenn er das tun würde, werde man ihn auch länger im Bistum dulden und ihm eine andere Pfarrei verleihen. An seiner Stelle solle der Pfarrer von Schierling nach Dingolfing kommen, von dem die Domherren glaubten, daß ihnen mehr als von ihm "in iren seckhl gefallen" könne. Damit hatte er nicht unrecht, denn dieser Interessent habe gleich 100 Gulden hergegeben, um die Pfarrei zu erhalten. Kreps erhob somit nichts weniger als den schweren Vorwurf der Simonie, der Käuflichkeit geistlicher Ämter!

Das Schreiben des Herzogs mit Inhalt seiner Präsentation und Posseß hätte das Domkapitel "in wind geschlagen und in verachtung gestelt". Da "habe bey mir selbst gedacht, ich sey nun 14 tag in strenger fengkhnus gepfrengt und genuegsam gestraft worden, mich auß verhaft gerissen und zu meiner verlichnen [= verliehenen] pfarr geen Dingolfing verfügt". Sein Entkommen, dessen Vorgang er nicht näher beschrieben hat, ist wohl durch Bestechung des Wärters zustande gebracht worden: Lug und

Trug also auf beiden - geistlichen! - Seiten.

In der Stadt erwartete aber den der Haft Entflohenen eine weitere Enttäuschung. Obwohl er einen Brief an den Bischof gerichtet hatte, veranlaßte dieser die Kapitulare zu einer Anweisung an den hiesigen Pfleger, alles Hab und Gut des Pfarrers mit Beschlag zu belegen und ihn selbst gleich wieder gefangen nehmen sowie nach Schloß Wörth bringen zu lassen. Es war wohl inzwischen auch bei den staatlichen Behörden der Werdegang des Georg Kreps bekannt geworden, den ja der Herzog zunächst im Fall Dingolfing protegiert hatte.

Damit verhielt es sich aber folgendermaßen. Kreps war zuvor Religiose im Karmelitenkloster Straubing gewesen und dort ausgetreten. Trotzdem hatte er die oberhirtliche Investitur auf die Pfarrei Oberaichbach erhalten und lebte dort neun Jahre frei im Bistum. Der Regensburger Weihbischof teilte nun dem Ordensprior mit, Kreps "wolle mit gwalt pfarrer zu Dingolfing werden". Darauf erklärte der Prior, er werde ihn wieder offiziell ins Kloster aufnehmen, sobald er die gebührende Buße tue, und ihm dann auch eine ordentliche Entlaßbestätigung ausstellen, sobald er vom Bischof

die "cura animarum", die Befugnis zur Seelsorge erhalte.

Auf diese Weise wäre die Sache kirchenrechtlich in Ordnung gekommen. Aber Kreps zeigte kein Verlangen, in das Kloster zurückzukehren, Buße abzulegen und doch nicht vor Überraschung sicher zu sein. Vielmehr führte er gegenüber der Regierung an, die auf einer solchen Bescheinigung bestand, daß er für die Pfarrei Oberaichbach auch kein solches "dimissorium" gebraucht habe. Außerdem sei er, mit der fürstlichen Posseß versehen, "mit roß und gschier" schon in Dingolfing eingezogen. Hier habe er "die habern angebaut [und] grossen uncosten aufgewandt" und da wollten ihn die Domkapitulare "allain von irs gesuechten vortls und aignen nutz wegen" wieder daraus vertreiben.

Seine Bitte an den Fürsten, ihn entsprechend zu schützen, unterschrieb nun sogar der Pfleger durch seine Bestätigung vom 14. Juni 1576, daß sich Kreps tatsächlich in große Kosten gestürzt, aber noch keinerlei Einkommen aus der Pfründe genossen habe. Der Pfarrer von Schierling hätte sich "diser pfarr zu früe berüembt", und das Domkapitel habe ihn "mit der venckhnuß gestraft". Vermutlich war also das Arrangement mit diesem schon zu sehr in die Öffentlichkeit gedrungen.

Aber auch Kreps vermochte sich nicht zu halten. Das Domkapitel erkannte ihn ebenso wenig an wie ihn der Bischof auch nicht investiert hat. Bevor der Herzog rea-

gieren konnte, wurden wieder die Domherren tätig.

## Mag. Mathias Perle (1576-1591)

Sie hätten nun, laut Mitteilung des Pflegers an die Regierung, Dingolfing anderen Priestern angeboten. "Als sich aber khainer in disen stritigen handl einmischen wellen, haben sie disen M[agister] Mathiam Perle, [ihm] unentdeckht des strits [= der strittigen Sache], in den handl gebracht, welicher sich villeicht, do ers recht gewüsst, auch nit einlassen hätte".

Der Dingolfinger Pfleger Hans Georg Visler zu Malgersdorf (1576/79) sprach hier mit voller Deutlichkeit an, was den staatlichen Behörden seit langem völlig vertraut war, nämlich den geistlichen Ämterschacher und den menschenverachtenden Umgang mit schlichten Gemütern. Nicht übersehen darf dabei aber auch werden, daß es sich vielfach auf allen Seiten um "betrogene Betrüger" gehandelt hat. Die evangelische "Reformation" hat daran in deutschen Landen kaum etwas geändert. Geschah solches durch die katholische "Reform"? Wir wollen zur eventuellen Klärung dieser Frage für unseren Heimatraum weiter die lokalen und regionalen Quellen befragen.

Der genannte Mathias Perle – im Juni 1576 präsentiert – stammte aus Augsburg, wo sein gleichnamiger Vater als Bürger und Kornmesser lebte. Wirtschaftlich hat er sich in Dingolfing nicht wohlgefühlt. Schon am 25. August 1578 meldete er dem Domdekan, er sei dem inzwischen verstorbenen Vorgänger Sebastian Federkiel 100 Gulden schuldig und bitte, wie mit dessen Adressaten schon besprochen, einen Teil davon zu sistieren, denn die Baufälle seien schon unter ersterem aufgetreten. Ferner ersuchte er um ein unterstützendes Schreiben an die Regierung Landshut als Aufsichtsbehörde, da ihn die Notwendigkeit zwinge zu bauen, "wil ich anderst trukhen ligen". Damit

erhoffte er sich einen Nachlaß, denn "es ist mir zu schwer alles zu restaurieren on

einige hilf". Sie ist ihm offenbar auch zuteil geworden.

Dann brachte er am 27. April 1582 in der Sitzung des Domkapitels mündlich vor, wenn künftig eine bessere Pfarrei ledig würde, bitte er ganz gehorsamst ihn mit Gnaden zu bedenken, da ihn die hiesige viel koste. Er erhielt aber zur Antwort, wenn das geschehe, was man jetzt noch nicht wisse, möge er nochmals darum anhalten.

Fünf Jahre später ergab sich so eine Gelegenheit. Aber nicht das Domkapitel war jetzt präsentationsberechtigt, sondern der Herzog. Dieser brachte mit Urkunde vom 27. April 1587 Mathias Perle in Vorschlag und zwar für die erledigte Pfarrei Ottering. Das paßte den Domherren aber nicht und sie versuchten sich dagegen zu wehren. Daraufhin ließ Herzog Wilhelm einen geharnischten Brief nach Regensburg senden, den

er eigenhändig unterzeichnet hat.

Das Kapitel wolle trotz herzoglicher Präsentation Perle nicht investieren lassen, sondern ihn zwingen, zuerst seine derzeitige Pfarrei Dingolfing in einem bischöflichen Monat zu resignieren. Es gebühre den Herren keineswegs "zue der armen underthonen gefar, schaden und nachtail" den Pfarrer aufzuhalten. Er müsse aus diesem und anderem schließen, "wie Euch die religion und ehr Gottes angelegen" sei. Als Landesherr könne er, wie bereits schriftlich übermittelt, keineswegs gestatten, "das Ir Eurers gefallens und ohne alle bewilligung und consenß auf die pfarren pensionen schlagt und dadurch dieselben also verderbt, das sich kain teuglicher priester darbey erhalten khan". Sie hätten Perle "ohne verrers aufziechen" zu investieren.

Dies geschah allerdings nicht. Von Domkapitelseite wurde nämlich der gegenwärtige Pfarrer von Gottfrieding ins Spiel gebracht, aber offensichtlich unter der Bedingung wieder zurückgezogen, daß auch Perle von seiner Bewerbung Abstand nehme. Jedenfalls wird dann im September 1588 Johann Pickhel(ius) als neu investier-

ter Pfarrer zu Ottering genannt.

Es trat auch sonst keine Änderung mehr ein. Pfarrer Perle blieb in Dingolfing, hatte wie die meisten seiner Nachfolger auch das Bäckenbenefizium inne und verstarb hier am Montag, den 6. Mai 1591, um 3 Uhr nachmittags.

## Mag. Andreas Woltius (1591–1594)

Nach dem Tod Perles bewarben sich um die Pfarrei Dingolfing zwei Personen: Bernhard Berzl, Straubinger Kooperator, und Mag. Andreas Woltius (Volz). Nachdem die Erledigung in einem ungeraden Monat eingetreten war, wandte sich ersterer folgerichtig an den Herzog. Dieser präsentierte ihn auch aufgrund einer vorgelegten lateinischen Bittschrift des Geistlichen. Er schrieb außerdem an den Regensburger Generalvikar, er wolle sich seines Patronatsrechtes in den päpstlichen Monaten nicht begeben und es solle seinem Kandidaten die Investitur "ohne einig difficultieren [= ohne irgendwelche Schwierigkeiten zu machen]", erteilt werden, außer das Domkapitel vermöge darzutun, daß ihm in allen Monaten das Recht zustehe.

Woltius stammte aus der Diözese Speyer, war bereits drei Jahre Domprediger in Eichstätt und davor sieben Jahre am Collegium Germanicum – der katholischen "Kaderschmiede" – in Rom gewesen. Ihn nun präsentierte am 20. Mai das Domkapitel und behielt schließlich bei nur schwachem Protest des eigentlichen Patronatsherrn recht. Aufgrund der besseren Qualifikation, die zu dieser Zeit endlich den Ausschlag gegenüber dem früheren Postenschacher gab, schwenkte nämlich jetzt der Fürst um und vollzog am 6. Juni die Präsentation "ex gratia", d. h. in Gnaden ohne Gebühren dafür zu verlangen, des zweiten Kandidaten. Am 6. Juli 1591 erhielt er auch die Posseß

unter der ausdrücklichen Würdigung, "das sy in gedacht ir er statt Dingolfing einen guetten seelsorger haben"; am 22. Mai 1591 hatte er die bischöfliche Investitur empfangen.

Woltius hielt am 20. Mai persönlich in der Sitzung des Domkapitels um die Pfarrei Dingolfing an. Er wolle das leisten, was ihm gebühre und von ihm gefordert werde. Man bewilligte ihm auch sofort die Präsentation, doch sollte er sich "alter gewohnheit nach" schriftlich verpflichten, den Gottesdienst fleißig zu verrichten – davon ging allerdings bei solchen Verträgen früher nie die Rede! Altbekannt war dagegen die Obligation, den Pfarrhof "zu haus und feld baulich und wesentlich" zu halten, Baufälle zu wenden und drei Jahre hintereinander jedesmal über das Einkommen der Pfarrpfründe ein "Salbuch" zu führen und nach Regensburg zu senden, damit man auch dort Kenntnis von der Lage habe.

Darüber informierte der neue Pfarrer schon ein halbes Jahr nach seinem Amtsantritt. Am 3. Januar 1592 erschien er vor den Domherren. Nachdem sein Pfarrhof ganz und gar baufällig sei und ihm der Pfleger die nach dem Vorgänger gekaufte Fahrnis mit Arrest bis zur Erklärung der Bauabsicht belegt habe, bat er das Kapitel um Hilfe. Dieses beschloß, den Pfleger um Vorlage einer genauen Kosten-Aufstellung der Baufälle anzugehen und ihn aufzufordern, daß die von Federkiel dem Kapitel noch schuldigen 105 Gulden bezahlt würden. Dann erst wolle man sich wegen einer Hilfe erklären. Wie zu sehen, hatte sich die Taktik der Inkorporationsherren die letzten hundert Jahre nicht gewandelt.

Auch weitere Verhandlungen am 24. Januar führten vorerst nur zur Festlegung, daß der jetzige Pfründeinhaber für den Zehent des Jahres 1591 an Korn und Hafer je 6 Schaff reichen bzw. den Geldanschlag dafür von 9 und 7 Gulden bezahlen solle. Den Pfarrhof habe er seiner Verpflichtung zufolge noch zu unterhalten, "alsdann" werde

ihm das Kapitel mit einer "gebührlichen" Maßgabe begegnen.

Am 2. April 1594 stand Pfarrer Woltius erneut, diesmal eigens angefordert, wieder vor den Herren. Er berichtete, daß er und der Pfleger den Bau bereits angefangen und mit den Bauleuten "gedingt" hätten. Sie wollten ihn auch mit ehestem diesen Sommer vollenden. Das Kapitel möge mit der ausständigen Inkorporationsgebühr warten, auch nach Vollendung das Seine tun, da die Summe recht hoch ausfallen werde. Wider bisherige Erfahrung fand beides Bewilligung, sofern es nach Sachlage anerkannt werden könne.

Interessant erscheint in diesem Zusammenhang das Miteinander von Pfarrer und Pfleger. Dieser als örtlicher Staatsbeamter war wie seine Amtskollegen im Land von der Regierung und vom Herzog selbst angewiesen, strenge Aufsicht über Dienst und Lebenswandel der Geistlichen zu führen, vor allem auch die Pfründeverwaltung zu kontrollieren. Dies geschah seit etwa einer Generation so gut wie flächendeckend und hatte schnell die gewünschte Effizienz. Die Seelsorgsgeistlichen erhielten dadurch eine gesichertere Existenz, die wirtschaftlichen Güter der einzelnen Stellen verfielen nicht weiter, sondern wurden wieder gepflegt. Gegenseitige Wechselwirkung erzielte bereits um die Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert neuen Aufschwung in ökonomischer Hinsicht. Das Einsetzen der "katholischen Reform" auf breiter Basis hatte hier ihre materiellen Wurzeln.

Dies geschah in der domkapitlischen Sitzung vom 23. April 1593: Es wurde dem Pfarrer nun auf vier Jahre entsprochen unter Auflage folgender Artikel, die er auch bei den herzoglichen Pflegern zu Dingolfing und Teisbach – für Loiching zuständig – oder wo sonst notwendig "richtig machen" müsse. Danach hatte er in Dingolfing als darauf investiert in eigener Person residierend zu bleiben und den dortigen Pfarrhof eigenem Erbieten nach noch heuer in notwendigen Bauzustand zu versetzen. In

der ihm ebenfalls übertragenen Pfarrei Loiching müsse der Pfarrer zwei Kapläne, die dort wohnen, halten, d. h. selbst besolden, und zum Ausbau des Pfarrhofs – der Pfarrökonomie – in diesen vier Jahren je 100 Gulden von seinem Einkommen zahlen. Dazu kämen die 352 Gulden oder was sich als Gesamtsumme finden werde, die er vom Vorgänger Oberschwendner, vom Loichinger Pfarrer Melchior Preininger sel. stammend, auf sich genommen habe. Die Inkorporationsgebühr, Pflichtmahlzeiten und alles andere, was die Obligation mit sich brächte und die vorigen Pfarrer nach Recht und Gewohnheit geleistet hätten, waren als selbstverständlich zu erbringen.

Dazu mußte der Übernehmende zwei Bürgen stellen und eine Bestätigung des Teisbacher Pflegers beibringen, daß dieser ihm, wenn er den einen oder anderen Punkt nicht erfülle, von Früchten und Einkünften der Pfarrpfründe nichts herausgeben lasse. Es ist erstaunlich, aber Pfarrer Woltius ging auf diese ihn wirtschaftlich – besonders bei schlechten Ernten – strangulierenden Bedingungen ein und bekräftigte sie durch sein Gelöbnis, das er am 18. Juni 1593 in schriftlicher Form überreicht

hat.

Über das Geschehen der nächsten zwei Jahre in Bezug auf Pfarrpfründe und Pfarramt in Dingolfing sind wir aus den Akten im einzelnen nur ungenau unterrichtet. Woltius resignierte jedenfalls Dingolfing und übernahm im Frühjahr 1594 die Pfarrei Martinsbuch; im April 1595 amtierte er dann selbst als Pfarrer in Loiching.

#### Heinrich Schwab (1594-1595)

An seiner Stelle erhielt die Pfarrei Heinrich Schwab bei einer Inkorporationsgebühr von 43 Gulden 4 Schilling Wiener oder 15 Pfd. 2 Sch. Regensburger Pfennige. Ein fürstlicher Empfehlungsbrief vom 10. März 1594 enthielt den Passus, er werde als "ein

gelehrter exemplarischer priester undt gueter prediger" gerühmt.

Stadtpfarrer Schwab war am 22. Mai 1594 präsentiert worden, verstarb allerdings bereits am 31. März 1595. Laut einer Aufstellung des zuständigen Dekans Adam Plöckhl, Pfarrer zu Aich, vom 26. April hinterließ er Schulden in der bemerkenswerten Höhe von 435 Gulden 19 Kreuzer 1 Heller. Neben kleineren Posten für tägliche Ausgaben handelte es sich vorzugsweise um von Dingolfinger Bürgern geliehenes Geld. Demgegenüber ergab der Nachlaß an Kleidung, Geschirr und Mobiliar nur 217 ½ Gulden.

Anläßlich Inventaraufnahme des persönlichen Eigentums, des Mobiliars und der Kleidung des Toten wurde auch kurz die Einteilung des Dingolfinger Pfarrhofs beschrieben. Er bestand noch vollständig aus Holz – erst der jetzige, ein Neubau von 1729, wurde als Ziegelmassivbau erstellt – und enthielt Stube, Stubenkammer, Fletz und drei Kammern. Als Gläubiger ist genannt der hiesige Lateinische Schulmeister Wolf Prunner.

## Mag. Johann Gabriel (1595–1601)

Schwab war in einem ungeraden Monat verschieden, demzufolge erneut dem Landesherrn das Präsentationsrecht zustand. Dieser präsentierte Johann Gabriel, dem auch alsbald am 9. Mai die Posseß folgte. Vom Bischof investiert wurde er schon am 22. April. Pfarrer Gabriel erwies sich als sehr streitbare Persönlichkeit. Seine schon erwähnte Auseinandersetzung mit dem hiesigen Stadtrat wird noch Thema einer ausführlichen Darstellung sein, wenn wir die Pfründeverwaltung der Meßbenefizien während der Reformationszeit betrachten.

Die Unzuträglichkeiten begannen schon bald nach dem Antritt Pfarrer Gabriels und zwar wegen des Zehents zur Pfarrpfründe im Umkreis der Stadt. Gabriel

behauptete in einem Beschwerdebrief vom 2. Juli 1596, daß die Bürger ihm den Zehent hinterzögen, weil sie ihren Grund "mit allerlei schweren getraidt als waiz, khorn, gersten, habern" bebauten und ihm nichts davon abgäben. Der Stadtrat berichtete dem-

gegenüber am 19. Juli der Wahrheit gemäß, was auch anderweitig belegt ist.

Der Bürgerschaft gehöre "ein orth [= Gelände] die krautaw genant, negst an die stat ligent, von der Iser anstossent". Darin hätten sie "claine äckerl zu 3, 4, 5 und etlich mehrere pifang". Diese würden sie "mit allerlay früchten als rieben, hanf, brein [= Hirse], flachs und bißweilen zu jaren etlichem getraidt besamen". Davon gebe jeder Bürger, der einen solchen "krautgarten" besitze, den jährlich gebräuchigen "gartenpfennig".

Nach einem Regierungsbescheid vom 8. Oktober 1597 mußten jetzt die Bürger von ihrem dort angebauten Getreide den ordnungsgemäßen Zehent reichen, vom übrigen

aber nur den Gartenpfennig.

Eine weitere Zehent-Streitsache von 1595/96 mit dem Dingolfinger Gerichtsprokurator Georg Perngeer wurde dagegen durch Regensburg für Gabriel abschlägig verbeschieden.

Hier sei dann nur mehr soviel ausgesagt, daß sich Gabriel in Dingolfing nicht zu halten vermochte und Ende des Jahres 1601 nach Gerzen wechselte. Dort hatte der bisherige Pfarrer Veit Seytz die Pfarrei resigniert, weil er zum Dekan des Kanonikatstifts in Landshut gewählt worden war. Er bat auch beim Domkapitel als den Patronatsherren für Gabriel. Deswegen und weil Seytz im entsprechenden Monat die Pfarrei zurückgeben wollte, tat man ihm den Gefallen und sprach Gerzen Gabriel zu. Im übrigen zeigten sich die Domherren von dieser Lösung erbaut, in Anbetracht "der vil erheblichen uhrsachen, die sich zu Dingolfing begeben".

## Johann Albert Westermayr (1601–1632)

Die Stadtpfarrei erhielt nun auf vielfältiges Ansuchen eines Herrn D. Hunger von Ingolstadt - offenbar eines Universitätsdozenten - dessen Vetter Johann Albert Westermayr zugesprochen. Als Bedingung wurde verlangt, daß beide Pfarreien um je 25 Gulden zum Besten der Regensburger Kathedralkirche "gesteigert", d. h. ihre Abgaben erhöht werden sollten. Die Baufälle wären noch von Kommissären zu besichtigen und zu diskutieren.

Gabriel resignierte nun sofort am 7. Dezember 1601 die Pfarrei Dingolfing und das hiesige Magdalenen-Benefizium. Außerdem gelobte er die Bedingungen für Gerzen einzuhalten. Auch Westermayr stellte für Dingolfing einen entsprechenden Revers aus. Neben der Inkorporationsgebühr wollte er demzufolge pro Jahr 25 Gulden entrichten, wogegen er der jährlichen Reise nach Regensburg enthoben sein sollte. Ferner hatte er auf die bisher innegehabte Pfarrei Langenerling bei Pfaffenberg zu ver-

zichten.

Anfangs bekam der neue Dingolfinger Stadtpfarrer wie die anderen Schwierigkeiten, die Pfarrpfründe in rechten Stand zu setzen. Infolgedessen bat er am 29. März 1602 vor dem Domkapitel entweder den Revers oder aber die Baufallwendung zu Lasten seines Vorgängers festzulegen, da dieser etliche Jahre das Einkommen genossen, den Pfarrhof aber so baufällig gelassen habe, daß er ihn jetzt nicht wohl bewohnen könne.

Das Kapitel beschloß auch, eine Beschau - allerdings auf seine Kosten - durchführen zu lassen und dann nach Ergebnis die Sache im Konsistorium zwischen ihm und seinem Vorgänger auszuhandeln. Ein Erfolg ist nicht überliefert. Die Pfarrei Gerzen war jedenfalls am 23. März 1604 erledigt; Pfarrer Gabriel ist dort verstor-

Die oben angesprochene Jahresreise des Dingolfinger Pfarrers nach Regensburg betraf ursprünglich die Ausübung einer Verpflichtung, die aber auch ein Recht und eine Ehre dargestellt hat. Es handelte sich dabei um die liturgische Funktion, beim Pontifikalamt im Dom den Hirtenstab des Bischofs zu halten. Ursprung und Privileg samt Begründung sind unbekannt. Jedenfalls geriet die "Ehre" im Lauf des Reformationszeitalters zu einer Last. Die Kosten der Reise empfanden die hiesigen Pfarrer

immer stärker als im Mißverhältnis zum "geistlichen" Effekt.

Demzufolge wurde eine Neuregelung angestrebt und im Revers Pfarrer Westermayrs rechtlich fixiert. Nicht viel später schien alles wieder offen. Laut Sitzungsprotokoll des Domkapitels vom 3. Juli 1606 wurde neu darüber verhandelt, woraus hervorgeht, daß auch andere Pfründeinhaber domkapitlischer Pfarreien eine solche Reise nach Regensburg zu vollziehen hatten. Dieses Jahr seien 9 oder 10 erschienen. Die Pfarrer von Loiching und Dingolfing verweigerten jedoch eine schriftliche Verpflichtung, wonach sie statt der nachgesehenen Reise eine Summe Geldes bezahlen sollten.

Das Kapitel allerdings faßte den Beschluß, sie deswegen anzuhalten.

Inzwischen war für Pfarrer Westermayr am 26. Juli 1602 die herzogliche Possessionsurkunde ausgestellt worden. Seine Amtsführung über 32 Jahre hinweg unterlag keinerlei Anständen. Unter ihm gelangte die Pfarrei auch zu religiöser Ruhe und Eintracht. Nach langem segensreichem Wirken verstarb er 1632. Ein großes Rotmarmorepitaph erinnert in der Stadtpfarrkirche rechts vom Sakristeieingang noch an ihn. Sein genaues Todesdatum ist nicht überliefert. Offenbar wurde er damals wie so viele Dingolfinger Bürger ein Opfer der im Gefolge des Schwedeneinfalls grassierenden Pestseuche.

## Zusammenfassende Würdigung

Die Praxis der Pfarrbesetzung im 16. Jahrhundert hat sich am Beispiel Dingolfings in voller Deutlichkeit belegen lassen. Dem eigentlichen Inhaber der Pfründe, dem Regensburger Domkapitel also, kam es überhaupt nicht auf den korrekten Vollzug der Seelsorge, sondern so gut wie ausschließlich auf seine Einkünfte hier wie anderswo bei ihm inkorporierten Pfarreien an. Dies wird allerdings verständlich, wenn man sich nochmals Hintergründe und Ausgangslage dieser Verhältnisse vor

Augen führt.

Die Kapitulare des Domstifts setzten sich seinerzeit ausschließlich aus Adeligen höheren Standes zusammen. Vielfach galten diese Korporationen als Versorgungsanstalten nachgeborener Söhne der gesellschaftlichen Führungsschicht. Wirtschaftlich hatten sie zwar für die Bedürfnisse der Bischofskirche und den Gottesdienst in ihr, demnach für deren "Betrieb" zu sorgen. Aber auch ihr persönlicher Unterhalt wurde aus den gemeinschaftlichen Einnahmen bestritten. Dazu dienten die im hohen Mittelalter so häufig verfügten "Einverleibungen", eben die Inkorporationen möglichst ertragreicher Pfarrpfründen, als landwirtschaftliche Erwerbsquellen wie in Entgegennahme von Stolgebühren für geistliche Dienstleistungen.

Das System hatte wohl anfangs funktioniert und hätte es auch noch länger getan. Die sich - man kann es kaum anders nennen - aus Habsucht, Prunk und Wohlleben der Domherren immer schneller verbreitende Unsitte, nicht mehr selbst am Pfarrort zu wirken, sondern gegen hohe Absentgebühren gemietete Vikare zu beschäftigen, brachte sowohl die Pfarrökonomien herunter wie sie sich für Amtsverwaltung und

Seelsorge als ausgesprochen kontraproduktiv erwiesen haben.

Der dann ab Mitte des Säkulums gerade wieder an Dingolfing exemplarisch belegte Pfründewechsel im "Tausch" fand seine ausdrückliche Begründung in der Absicht des Domkapitels, seine Interessen zu sichern. Die Pfründeinhaber wurden veranlaßt, soweit das möglich war, nur zu geraden Monaten zu resignieren, damit dadurch die Einflußnahme des Staates in Verfolgung seiner Besetzungsrechte hintangehalten werden konnte. Selbstverständlich erkannten die herzoglichen Behörden diese Taktik sofort und haben sie des öfteren gerügt.

Man hat sie jedoch meist hingenommen, versuchten doch damals beide Obrigkeiten – die geistliche und die weltliche, "Amtskirche" und "Staat" – am gleichen Strang zu ziehen und die Katholizität im Herzogtum wie in der Diözese aufrecht zu erhalten. Unseren detaillierten Nachweisen zufolge ließ sich dies vorzugsweise der "weltliche Arm" angelegen sein, während sich kaum Bischof oder Generalvikar und schon gar

nicht die Domherren ausreichend darum gekümmert haben.

Das ganze Verhalten der letzteren vermochte aber nicht einmal ihre eigensten Interessen zu schützen, geschweigedenn zu verbessern. Jeder Bewerber um die Pfarrei erhielt sie schnellstmöglich zugesagt, keiner wurde auf sein Vermögen oder auf seine Fähigkeiten zur Ökonomieführung hin überprüft. Die Herren hätten sich beileibe nicht zu wundern brauchen, daß es mit dem hiesigen Pfarrhof immer mehr bergab ging und sie immer häufiger das Nachsehen trotz großer, aber nicht erfüllbarer Versprechungen seitens der jeweiligen Pfründenutzer hatten.

Eine Besserung trat erst ein, als auf staatlichen Druck hin die örtliche Residenz eines Pfarrers zur Pflicht gemacht wurde und dieser sich dann wirklich kümmern mußte, wovon er und sein Haushalt die Zeit leben sollten. Trotz Rückschlägen infolge der großen europäischen Kriege des 17./18. Jahrhunderts entwickelte sich seither die

geistliche Pfründeverwaltung überwiegend positiv.

Doch erwiesen sich aber die Umstände der Pfarrbesetzung in Dingolfing nicht als Sonder- oder Einzelfall. Auch andernorts, speziell bei in Stifte oder Klöster inkorporierten Pfarreien gab es das selbe Dilemma und überall griff der Landesherr mit seinen Beamten ein, um so weit als möglich die Ordnung wiederherzustellen.

# 3. Klosterverwaltung Niederviehbach und Pfarrbesetzung Loizenkirchen

Davon sprechen auch Quellen, die über Niederviehbach und die dortige Klosterverwaltung auf uns gekommen sind. Von etwa 1570 bis 1590 läuft ein Aktenprodukt,

das sich damit ausführlich beschäftigt.

4000 Gulden Schulden lasteten damals auf dem Konvent, Herzog Albrecht steuerte 600 zur Deckung bei. Eine Visitation erstellte gutachtlich Vorschläge zur Wirtschaftsverbesserung der "abfälligen haushaltung". Die Priorin Helena Schütz (1549/82) war zwar von amtswegen als eine fleißige Frau bezeichnet worden; wünschenswert aber sei, sie verstünde besser "die raitung", das Rechnungswesen.

Neben den 29 Konventschwestern und 32 Dienstboten wurden vom Kloster noch 38 "Pfründner" verpflegt. Diese Leute beiderlei Geschlechts hatten sich gegen eine bestimmte Summe "eingekauft" und lebten hier wie in einer Gästepension. Sie verlangten oft Speise und Trank in ihre Wohnungen, anstatt gemeinsam im Speisesaal zu

essen, was natürlich erhöhte Kosten verursachte.

Als unrentabel und etliche Jahre schon nichttragend wurden die umliegenden Weinberge bezeichnet. Man solle sie verkaufen, da man hier – wegen seiner "besonderen" Qualität – "kheinen bayrischen wein" trinke. Die Klosterverwaltung besorgte damals

ein "Hofmeister", den der Revisor einen eigensinnigen Kopf nannte und deshalb vorschlug, die ganze Klosterökonomie auf drei Jahre gegen einen gewissen Betrag zu ver-

pachten.

Dies unterblieb; es mußte jedoch in der Folge ein neuer Verwalter aufgestellt werden, der dann recht rigoros durchgriff. Er stammte aus Vilsbiburg, hatte nach einem Bericht des herzoglichen Pflegers von 1577 dort vor 26 Jahren Schule gehalten und daneben das Amt eines Marktschreibers versehen, bevor er in Windberg etliche Jahre als Klosterrichter amtiert habe. Er hieß Hans Rosenöckher; der Pfleger wies ihn als ordentlichen und religösen Mann aus.

Oben auf seine Liste abzumindernder Kosten setzte der Herr Verwalter die jährlichen Abgaben von Getreide an die Geistlichen der dem Kloster inkorporierten Sprengel Kirchberg und Ober-/Unterschnittenkofen. Dem Augustiner-Ordensbeichtvater und den Kooperatoren wurden Abzüge an Kerzen und Unschlitt gemacht. Bei den zwei vorhandenen Bädern inner- und außerhalb des Konvents brauche der Beichtvater nicht ein eigenes. Elf Pfründner sind als besonderer Dorn im Auge kritischer Prüfung benannt. Sie seien vielfach erst in den letzten Jahren unter der Priorin Helena Schütz im Kloster eingezogen und hätten ihre reichliche Kost schon in die Ver-

tragsbriefe aufnehmen lassen.

Auf der anderen Seite führte der Beichtvater bittere Klage gegen das strenge Regiment. Er könne mit 16 Gulden Besoldung – wie sie auch bessere Dienstboten erhielten – nicht leben, sich kleiden und Bücher kaufen bei all den pfarrlichen Verrichtungen, täglichem Gottesdienst und 18 Beichttagen im Jahr für die Klosterfrauen. Aber auch andere, die bisher vom Kloster lebten, erwarteten jetzt harte Zeiten. Pfründner und Dienstboten wurden vom Verwalter und zugleich Klosterrichter einfach entlassen. Hans Rosenöckher und Priorin Anna Gambs (1582/85) suchten eben überall möglichst zu sparen.

Im Jahr 1581 gab es Streit mit dem neuen Pfarrer von Kirchberg, Wolfgang Eder. Der Klosterrichter wollte ihm 6 Schaff Besoldungsgetreide nicht mehr zuteilen, weil er die Kooperatoren nicht mehr wie früher in Kost und Wohnung bei sich im Pfarrhof halte. Schon seit langem wohnte einer, der Goldern zu versehen hatte, ohnehin im Kloster und der andere in Schnittenkofen. Beide seien somit bisher doppelt besoldet

worden. Allerdings gewann hier der Pfarrer die Auseinandersetzung.

Aber es herrschte allenthalben Geldmangel. 1574 mußten die Schwestern den Herzog um Vorleistung von etlichen Schaff Getreide bitten. In einem Zehentstreit riet dieser zum gütlichen Vergleich, um Prozeßkosten zu vermeiden. Weitere Streitfälle betrafen die Besetzung der Pfarrei Loizenkirchen und den vom Oberviehbacher

Pfarrer beanspruchten Zehent.

In Loizenkirchen wurde nach dem Tod von Pfarrer Martin Angerbeck Inhaber der dem Kloster inkorporierten Pfarrei Erhard Urmüller, Domherr des Stiftes Moosburg. Vom 20. Juni 1521 ist ein Vertragsbrief ("locatio") erhalten, mit welchem er die Pfarrpfründe dem jetzigen Vikar zu Mauern in der Freisinger Diözese, Wolfgang Dormair, zu genau beschriebenen Bedingungen überließ. Er sollte sie in eigener Person von Lichtmeß 1522 bis zum gleichen Termin 1528 besitzen und versehen sowie "sich erberlich und bristerlich halten", "den gotzdienst und selsorg mit hohem vleiß versorgen".

Dafür hatte er sämtliche Abgaben nach Regensburg und als jährliche Inkorporation den Frauen von Niederviehbach 32 rheinische Gulden, nämlich 8 Gulden alle Quatember, zu leisten. Der Kirchherr selbst mußte pro Jahr 42 Gulden 60 Pfennig in vierteljährlichen Raten erhalten, dazu jährlich "ain schüt harbs", d. h. eine Schütte (= 20 Reisen) gehechelten Flachses. Wäre der eine oder auch der zweite Stadel reparatur-

bedürftig, so hatte sie der Vikar in Ordnung bringen zu lassen und sollte die Kosten zwecks einvernehmlichen Ausgleichs "treulichen aufschreiben". Der Kirchherr wollte für die Bestellung der Pfarrökonomie ("Widdum") durch den bisherigen Vikar ohne Schaden für den neuen haften. Wenn aber "auß unfleiss oder veintschaft durch diesen oder seine Ehehalten "ains oder mer zymer verprent" würden, mußte er selbst solche Baulichkeiten auf eigene Kosten wieder aufrichten. Die getroffene Vereinbarung gechah im Beisein der Moosburger Domherren Johann Walckhamer, Dechant, Bernhart Teuffenpekh, Georg Hayden, Niklas Weiss, Mag. Augustin Beck, ferner des dortigen Pfarrers Georg Altmayer, des Vikars Hanns Wernhamer und von Gottfried Wilti aus München.

Nicht bekannt ist bislang, wann Urmüller – durch Tod oder sonstiges Ausscheiden – die Kirchherrschaft zurückgegeben hat. Jedenfalls trat im Jahr 1547 als Inhaber der Adelige Achaz von Layming zu Tegernbach und Aham als solcher auf. Ihm resignierte Dormair, jetzt Pfarrer zu Roteneck, das Vikariat von Loizenkirchen, der nun am 30. September den Freisinger Diözesanpriester Johann Capelpeckh dem Kloster präsentierte. Achaz von Layming hatte eigener schriftlicher Angabe zufolge die Pfründe erworben anstatt und als Lehenträger seines Pflegesohnes Jakob von Fraunberg. Nachdem aber dieser "nit willens geistlich zu werden", verzichtete er darauf und präsentierte am 23. September 1549 einen Georg Moser. Die oben erwähnten Querelen um die Pfarrbesetzung, im einzelnen nicht bekannt, endeten offenbar als der bisherige Pfarrer Andreas Daiberl am 5. August 1582 verstarb. Er war in Oberviehbach geboren, aus seiner Pfarrei Schwindkirchen/Obb. angeblich wegen Überhandnehmens der Reformation weggezogen und 1557 Pfarrer in Loizenkirchen geworden.

Sein Nachfolger hieß Christoph Höltzl, "welcher priester catholisch, für frumb, erwerg und tauglich erkhennt wirt". Auch in Loizenkirchen hatte es also seine Zeit gedauert, bis bessere Verhältnisse eintraten und die Unsitte von geistlichen Pfründen

in Domherren- oder gar Laienhänden wie hier abgeschafft wurde.

Immerhin, die strengen Maßnahmen zeitigten langsam Erfolg und an der Wende zum 17. Jahrhundert schien wenigstens wieder wirtschaftliche Ordnung eingekehrt. Seither ist aber auch hier die Staatsaufsicht wirksam geblieben und das offenbar nicht zum Schaden des Klosters. Die Ereignisse zur Säkularisationsepoche am Beginn des 19. Jahrhunderts stehen bereits auf einem anderen Blatt der Konventsgeschichte.

## 4. Pfarrpfründen Reisbach, Ottering und Martinsbuch

In Reisbach lag das Patronatsrecht seit alters in den Händen der adeligen Warter auf Schloß Warth. Nach dem Tod von Pfarrer Augustin Schwarzhofer erhielt am 15. Januar 1515 der Regensburger Domherr Bernhard von Seyboltsdorf die Präsentation. Dieser resignierte die Pfründe wieder an den Kaplan und bisherigen Reisbacher Vikar Hans Fragner. Als dieser 1534 gestorben war, folgte der Vikar von Oberhausen, Hans Reich[en]mayr nach, präsentiert am 16. Januar 1535. Er war gebürtiger Arnstorfer und 8 Jahre Kaplan in Reisbach gewesen.

Die nächsterhaltene Präsentationsurkunde ist für den gewesenen Pfarrer zu Kollbach, Ulrich Nidenhofer, am 4. Oktober 1578 ausgestellt. Nach dessen Tod erhielt am 21. März 1584 Präsentation auf Reisbach ein gewisser Johannes Lymmer, gefolgt – unbekannten Datums – von einem Jonas Landsperger. Mit Präsentation vom 11. Juni 1616 kam schließlich Mag. Johannes Haslbeck nach Reisbach und amtierte seither als

Pfarrer.

In Ottering hatte die Pfarrstelle nach der freien Resignation von Johannes Koch im Jahr 1541 Christoph Kranwiter erhalten. Er stammte aus der Diözese Passau und war bereits 1526 dort Vikar gewesen. An der Wende von 1552 auf 1553 hatte er kurzfristig auch – wie berichtet – Dingolfing inne und resignierte Ottering 1558. An seiner Stelle wurde hier ein Georg Schäbl eingesetzt, von dem wir in anderem Zusammenhang noch hören werden. Nach diesem präsentierte der Landesherr den Regensburger Diözesanpriester Urban Auer, den der Bischof auch investiert hat; das Datum ist bislang unbekannt. Gebürtiger Mainburger, war er schon ein Jahr Kooperator in Ottering gewesen und hatte dann noch 1½ Jahre zu Ingolstadt studiert.

Als Auer gestorben war erhielt der Augsburger Diözesanpriester Georg Kugler unterm 22. April 1575 die Präsentation, nach seiner Resignation der bisherige Pfarrer zu Hainsbach, Johann Scheurer, am 16. Juni 1578. Ihn löste aufgrund Todesfalls 1587 der Diözesangeistliche Erasmus Hirnbos ab. Wir haben ihn bereits als Kooperator in Landshut-St. Jodok und dann 1581 als solchen in Dingolfing kennen-

gelernt.

Bemerkenswerte Gegebenheiten herrschten in Martinsbuch. Hier "amtierte" seit mindestens 1503 als Pfarrer Georg Weiß, 1488 in Eitting/Pfarrei Laberweinting geboren, präsentiert durch den Bischof von Regensburg und mit Posseß des Herzogs Georg von Bayern-Landshut versehen. Demzufolge hatte er die Pfarrei schon mit 15 Jahren erhalten, müßte also eigentlich in diesem frühen Alter schon geweiht worden sein, wenn ihm nicht doch bloß – wie im Fall Loizenkirchen und dem Adeligen Achaz von Layming – die Pfründe als noch Ungeweihtem gesichert wurde. Ein krasser Mißstand aus heutiger Sicht allemal!

Georg Weiß tat jedenfalls nicht immer persönlich seinen Dienst. Einem Bericht von 1525 zufolge hatte er seinerzeit dem Regensburger Carthisten Laurentius Pirner die Pfründe gegen Absentzahlungen überlassen. Später war er aber selbst vor Ort und

resignierte 1542; gestorben ist er am 23. April 1560.

Neuer Pfarrer in Martinsbuch wurde jetzt – man höre und staune – der Sohn des alten, Johannes Weiß, auf "Promovierung" durch seinen Vater. Das Kirchengebot, daß Uneheliche nicht Priester werden könnnen, stand damals allgemein außer Beachtung. Daß aber hier ein Pfarrerskind geweiht wurde und seinem Erzeuger auch im geistlichen Amt nachfolgte, war wenigstens nicht überall Usus. Da die Martinsbucher Verhältnisse in Regensburg sicher auch bekannt waren, wundert man sich heute schon stark über diese Dinge. Die Zeitgenossen und vor allem die Pfarrgemeinde scheinen keinen Anstoß daran genommen zu haben.

Johann Weiß blieb Pfarrer bis zu seinem Tod am 24. Juni 1594. Auf Amtsführung – er betätigte sich wie schon sein Vater mit Besegnungen Kranker – und Lebenshaltung – er war wie dieser "verheiratet" und hatte Kinder – müssen wir später nochmals

zurückkommen.

# 5. Verwendung von Benefizialeinkünften

Recht ähnlich und deswegen mit jenen der Pfarrpfründen vergleichbar erwiesen sich die Gegebenheiten bei Besetzung der Meßbenefizien. Sie gründeten allerdings auf besonderen Stiftungen von Laien mit dem ausdrücklichen Zweck, einer Familie, einem Handwerks- oder Bruderschaftsverband hll. Messen und andere geistliche Gnadenmittel angedeihen zu lassen. Die Pfründeinhaber hatten ausschließlich diesem Stiftungszweck zu genügen und waren zur Vornahme sonstiger seelsorgerischer Handlungen weder verpflichtet noch zugelassen.

Letzteres hatte solang keine Bedeutung als genügend Geistliche dafür zur Verfügung standen. Im Lauf der Zeit, ab Mitte des 16. Jahrhunderts stellten sich die Dinge

dann gelegentlich anders dar.

Zunächst aber und ziemlich genau bis zum Beginn der 30er Jahre waren die Benefizien regelmäßig besetzt und wurden auch nach Ausscheiden eines Inhabers wieder neuvergeben. Allerdings hatte auch hier – wie an den bereits veröffentlichten Listen zu ersehen – der Mißbrauch Platz gegriffen, Pfründe und Dienst nicht selbst zu verwalten, sondern durch einen Substituten versehen zu lassen.

Die Benefiziaten verfügten in der Regel über ein eigenes, der Stiftung angehöriges Wohnhaus. Dies war in Dingolfing der Fall bei folgenden Benefizien: Tuchmacher-, Bäcker- und Michaelimesse (bisher Kirchgasse 5 und 7), dann Rulandermesse (Kirchgasse 15) und Anna-Benefizium (ursprünglich Speisemarkt 12, später Pfarrplatz 12).

Ihre Einkünfte bezogen die Meßpfründner aus den festgelegten Abgaben der zugehörigen Bauerngüter im Umkreis. Diese waren von der Erntequalität und von der Anwesenzahl abhängig. Es kam deshalb häufig vor, daß sich Bewerber für mehr als einen Posten interessierten und auch entsprechende Berücksichtigung fanden. Tatsache aber ist laut unseren Quellen, daß während des 2. Viertels des 16. Jahrhunderts die Anzahl der hiesigen Benefiziaten drastisch zurückgegangen ist.

#### Vakante Benefizien

Daß dieses Phänomen allein auf wirtschaftliche Gründe und Einkommensminderung der verschiedenen Pfründen zurückzuführen ist, muß durchaus bezweifelt werden. Vielmehr ist anzunehmen, daß im Gefolge reformatorischer Gedanken die frühere Hochschätzung der häufigen Meßfeiern starken Abschwung nahm, vor allem wenn der Glaube an ihre Funktion der Aufopferung für das Seelenheil von Verstorbenen ins Wanken geriet – das Hauptmotiv für die Stiftung und ihren Vollzug.

Unsere Benefiziumsliste zeigt, daß bei folgenden Stiftungen Vakanz eingetreten ist: Aufleger-Messe nach 1534, Bäckenmesse ab 1536, Bäckenknechtmesse nach 1526, Magdalena-Messe nach 1537. Aber auch bei den übrigen gab es keine ununterbrochene Kontinuität in der Besetzung und damit im Stiftungsvollzug mehr; doch haben

sie sich immerhin über die Reformationszeit hin gehalten.

Die allgemeinen Verhältnisse Mitte des 16. Jahrhunderts schilderte ein Schreiben des Dingolfinger Pflegers Hans Eckher zu Kapfing vom 4. November 1554. Er sollte auf fürstlichen Befehl Bericht geben über die bestehenden Benefizien, ihre Einkünfte und Verwaltung, das Messelesen und dergleichen. Aber er und sein zugeordneter Gerichtsschreiber hätten etlichemal zum Amtskammerer (Bürgermeister) Aicher um entsprechende Auskünfte geschickt; sie seien aber von diesem abgeschlagen worden. Grund dafür war selbstverständlich, daß sich die Stadt nicht in ihre Selbstverwaltungsrechte hineinreden lassen wollte, von denen als eines der wichtigsten die Stiftungsaufsicht galt.

Da mußte nun der Pfleger seine eigenen Leute befragen, hier den für das Stadtamt des Gerichtssprengels Dingolfing zuständigen Amtmann. Dessen Aussage zufolge existierten mindestens zwölf gestiftete Meßbenefizien, wenn auch jetzt "nur zwen caplän verhanden" seien. Wer aber das Einkommen der anderen vakanten Messen empfange oder wie dieses verrechnet werde, "kan ich nit erfarn". Er besorgte jedoch, die Räte verwendeten es "in iren aigen nutz, den sy wollen kainen phleger oder briester bey der rechnung nit haben, tragen villeicht sorg, E[uer]F[ürstliche]G[naden] würden

bericht[et], wie man mit den sachen umbgieng".

Von da an sollten Regierung und Pfleger immer wieder die – in ihren Augen eigenmächtige – Stiftungsverwaltung der Stadt monieren bis es dann, wie noch zu schildern, im Jahr 1604 zum großen Krach gekommen ist. Wir befinden uns hier an einem der Schnittpunkte des gesellschaftlichen und politischen Wandels: Alte Privilegien, die einst ihre volle Berechtigung beim sozialen-wirtschaftlichen-kulturellen Aufbau der eigens dafür gegründeten zentralen Orte besaßen, wurden jetzt zurückgedrängt zugunsten einer nivellierten Landesverwaltung unter absoluter Dominanz des Staates. Als dessen Haupt und Souverän fungierte der Herzog, gestützt auf seine Beamtenschaft in den Regierungen und Außenämtern. Am Beispiel der Stadt Dingolfing und unter dem besonderen Aspekt der kommunalen Selbstverwaltung läßt sich der Weg Bayerns in den Staatsabsolutismus recht gut verfolgen.

Die Auskünfte des Amtmanns von 1554 entsprachen allerdings nicht vollständig der Richtigkeit. Der Pfleger legte darauf offenbar keinen besonderen Wert, ging es ihm doch darum, den Verdacht der Mißwirtschaft zu nähren. Es bestünden in seiner Gerichtsverwaltung ferner zwei "vacierende [= vakante] messen", die eine zu Brunn, die andere zu Oberdingolfing, "derselben einkommen nemen sy auch ein, aber aus

was gerechtigkeit [= welchem Stiftungsrecht], ist mir verporgen".

Hier lag jedoch – bewußt oder unbewußt – eine Falschmeldung vor. In beiden genannten Nebenkirchen von St. Johannes gab es zu keiner Zeit ein errichtetes Meßbenefizium im eigentlichen Sinn, wohl aber einige von Dorffamilien gestiftete Jahrtagsgottesdienste; solche müssen hier gemeint sein, die aber nur von Fall zu Fall am fixierten Tag gehalten und nicht durch einen festangestellten Benefiziaten verwaltet worden sind.

Doch wollte der Pfleger nicht anders denken, als daß Kammerer und Rat ihren Bürgern und Angestellten verboten hätten, ihm über die unbesetzten Messen Erläuterungen zu erteilen, "dan wan ich ainen frag und ich main [er] soll darumben guet wissen haben, würt mir zu antwort, wie sy nichts darumben wissen oder sy dürfen nit thain [= es tun], vermain[en] villeicht, mich dardurch zu bewegen, das ich derhalben weitter nit fragen oder E[uer] F[ürstlichen] G[naden] sölches ze wissen machen soll, welches ich aber meiner pflicht nach nit umbgeen kan noch mag".

Seiner Ergebenheitsfloskel fügte der Pfleger jedoch auch an, daß "die von Dingolfing, wo sy könnten oder möchten, von E[urer] F[ürstlich] G[naden] phlegamt was entziehen; des sint sy geflissen". Dieser Vorwurf enthielt nicht weniger als in heutigen Begriffen ausgedrückt: die Stadt versuche bei jeder sich bietenden Gelegenheit dem

staatlichen Landratsamt Befugnisse zu schmälern, wo es nur ginge.

Im vorliegenden Fall habe sich Bürgermeister Aicher selbst nach München verfügt, um vor des Pflegers Schreiben dort anzukommen und ihn beim Herzog zu "verunglimpfen" – "wie ich ime Aicher nit pessers zueentraw [= zutraue], wie er sich auch in

dem und andern gegen mir erzaigt [hat]".

Was zur Zeit von Benefiziumsvakanzen mit dem Einkommen aus Geld- und Naturalabgaben der Pfründeuntertanen geschehen ist, wissen auch wir Heutige nicht genau. Die vom Stadtrat als Patron verwalteten Güter sind damals wohl auch ordentlich beschrieben und deren Erträge verzeichnet worden. Der große Brand von 1743 hat mit dem gesamten Stadtarchiv auch die Belege darüber vernichtet. Aus staatlichen und kirchlichen Unterlagen kann erst wieder ab Mitte des 16. Jahrhunderts rekonstruiert werden, wie die weitere Entwicklung verlaufen ist.

Als erste der seitdem so genannten "Vacierenden Messen" tritt hier das Rulander-Benefizium in Erscheinung. Nach einem Schreiben der Stadt an den Fürsten sei am 8. März 1557 der Mitbürger Heinrich Widmer vor dem Rat erschienen und habe folgendes vorgebracht. Sein Sohn Sigmund habe "von jugent an biß anher ain sondere lieb und aigenschaft zum studirn gehabt". Dieser sei auch jetzt noch willens, "sich auf ain universitet, dem studio weiter nachzekommen, zu begeben". Er als Vater jedoch habe mit acht zum Teil kleinen Kindern genug zu schaffen und bitte deshalb um Unterstützung. Wie er erfahre, sei die Rulander-Messe vakant, und so ersuche er darum, deren Einkommen seinem Sohn auf etliche Jahre zukommen zu lassen, der seinerseits eine auf Latein verfaßte Bittschrift übergab.

Vater und Sohn hatten sich auch eines einflußreichen Landsmanns versichert. Der Dingolfinger Dr. Wolfgang Viehpeck, Regierungskanzler in Landshut, setzte sich in einem Handschreiben an den Münchner Hofrat Dr. Christoph Selden persönlich für den Bewerber ein. Seines Erachtens sei Widmer "in studiis wol profiert" und er hielt ihn für einen fleißigen Jüngling, der ihn "von landtmanschaft wegen" als "patronus" angegangen habe. So sprach Dr. Viehpeck auch seine Empfehlung aus. Da er "ein guett werckh ze tuen erachte, hat ich auch bedacht, Ir werdet dise anweysung, so wie

ich ime auf Euch geben hab, nit für unguett halten".

Die dafür zuständige Staatsbehörde, der Geistliche Rat in München, behandelte den Antrag in seiner Sitzung vom 24. Mai 1557. Dazu lagen ihm Empfehlungsschreiben der Stadt und Dr. Viehpecks sowie eine lateinische "supplication" des jungen Widmer vor, welch letztere dieser "ex tempore gestellt" – aus dem Stegreif geschrieben – und

übergeben hatte.

Auf das vorgenommene Examen antwortete er gelehrt auf lateinisch – "examinatus docte ex latino respondit". Er stand damals im 17. Lebensjahr und hatte zu Landshut "bei dem poeten", am Gymnasium, und zu Regensburg studiert. Nach Meinung der Räte gab er zu besten Hoffnungen Anlaß, weshalb man ihm auch das Benefizialeinkommen unter nachstehenden Bedingungen bewilligen wollte. Demzufolge durfte er auf keiner anderen Hohen Schule außer Landes, sondern nur zu Ingolstadt studieren. Das Einkommen von derzeit 32 Gulden 3 Schilling Pfg. könne er auf drei Jahre erhalten, müsse aber bis zu dieser Zeit den Magistergrad erreichen. Anschließend würde man ihm, sofern er Theologie studiere und sich dann geistlich zu werden entschließe, diese Einkünfte nochmals drei Jahre überlassen.

Man verlangte von Widmer auch eine eidesstattliche Erklärung über künftigen Diensteifer gegenüber dem Fürsten "und in seinem vaterlandt", studiere er nun Theologie bzw. eine andere Wissenschaft oder bleibe er "artist", d. h. beim Grundstudium der "artes liberales". Diese gab er auch ab und empfing die entsprechende Verfügung

an die Stadt. Weiteres ist dazu nicht überliefert.

Die Rulander-Messe wurde auch seitdem und bis heute nicht mehr mit einem Geistlichen besetzt. Ihr Einkommen fand dafür eine neue Zweckbestimmung, die bis in neueste Zeit herein weitergeführt worden ist. Es diente nämlich dann als Gehalt für den Organisten an der Stadtpfarrkirche. Kurz nach 1560 war eine entsprechende Vereinbarung zwischen dem Herzog und dem Bischof von Regensburg getroffen worden, wonach vom Meßeinkommen in Höhe von rund 54 Gulden "ain organist alhie besoldet und besteldt" werden solle.

Auch das Einkommen der Aufleger- oder Tremelmesse, letzterer Name nach zwei früheren Benefiziaten, verwendete der Stadtrat zugunsten der Kirchenmusik, die

bislang offenbar recht im argen gelegen hatte. Zudem kam jetzt der neue mehrstimmige Stil in Gesang und Instrumentenbegleitung auf, der mehr und gut ausgebildetes Personal verlangte. Dirigent der Kantorei war zugleich auch der Leiter der aus der mittelalterlichen Pfarrschule hervorgegangenen Lateinischen Schule. Wir werden davon noch Näheres erfahren.

## "Verschwendung" oder Rücklagenbildung

Eine "andere" Art von Rücklagenbildung, nämlich die Verschwendung und privateigennützige Verwendung des Stiftungsvermögens, warf Pfarrer Gabriel 1597 dem Stadtrat als Verwalter der Magdalenen-Messe vor. Dieser habe sie wohl über 30 Jahre lang nicht mehr besetzt - tatsächlich ist auch ihr letzter Benefiziat 1534 genannt. Mit wessen Zustimmung es aber geschehen sei, damit "wellen sie nit herfür". Somit ergebe sich die Annahme, daß sie vor 30 Jahren, "als es zu Dingolfing guet luterisch wardt, wie noch etliche funckhen sich eraugnen, für sich selbst aus aignem gwalt und khainer erheblichen ursachen halben, solche beneficia under ire hendt gezogen und das jerlich einkomen [...] in iren gewalt genomen" hätten. Es betrage nach Angabe und Berechnung der Stadt nicht mehr als 116 Gulden 1 Schilling 13 Pfg. im Jahr, "do mans glauben will".

Der Magistrat gebe vor, das Benefizialeinkommen für vier arme, unvermögende Gotteshäuser, zum Unterhalt der Benefizialhäuser und zur Gehaltsaufbesserung des Lateinischen Schulmeisters wie des Cantors angewandt zu haben. Pfarrer Gabriel bestritt diese Aussage entschieden. Vielmehr seien alle Benefiziatenhäuser über das Maß baufällig und von allen Kirchendienern sei höchstens der Organist davon besoldet worden. Er verlangte deshalb Vorlage aller Rechnungen, "alsdann würt man

sehen, who der haß [= Hase] in pfeffer ligt. Sufficit [= Das reicht!]".

Überhaupt hielten die Stadträte alle Verwaltung der Kirchengüter in ihren eigenen Händen, "ainer nimbt vom andern rechnung auf, es gilt gleich wie dieselbig sei". So hättten sie zum Beispiel vor einem Jahr ein namhaftes Wiesengrundstück des Bäckenknecht-Benefiziums dem Wolf Klingpeckhen, "der auch unus ex ipsis ist [= einer von ihnen, im Stadtrat]", ohne jede Notwendigkeit um 40 Gulden verkauft. Diesen laut Stiftungsrecht unzulässigen Wechsel habe auch der herzogliche Rentmeister auf sein, Gabriels Drängen rückgängig zu machen befohlen; doch sei dies bisher nicht geschehen.

Ebenso hätten die Verwalter schon vor Jahren Meßgewänder, etliche Kelche - von zweien einen der Bäckenknechte im Rathaus – neben einem silbernen Kreuz – mit dem eingangs erwähnten Reliquienschatz - aus der Kirche weg in ihre Häuser genommen: "Gott wais, wie sy damit handlen oder umbgehen". Der Pfarrer verlangte deshalb eine richtige Visitation, "welche die höchste not erfordert", damit nicht die von den frommen Voreltern zur Ehre Gottes gestifteten Benefizien und Gottesdienste zugrunde-

gerichtet würden.

Von Bruderschaften und Benefizien hätten sie ferner einigemal Inhaberverträge -"Erbgerechtigkeiten" - verkauft: "Wohin sollich gelt neben dem andern jährlich reichlichen einkhomen hin[ge]langt [ist], wais der liebe Gott und die zechbrueder sanct Michael [= Kassenverwalter der Michaeli-Bruderschaft], dann es bleibt järlich in iren rechnungen per rest nihil [= nichts]". Gabriel bat ferner in diesem Beschwerdebrief an die Regierung, Kammerer und Rat zu befehlen, ihm die Register und Urkunden der Magdalenen-Messe sowie das Einkommen für 1597 zwecks Wendung der vorhandenen Baufälle beim Benefiziatenhaus zu übergeben.

Die Antwort des Dingolfinger Stadtrats zu diesen Punkten, neben anderen, begann mit der Feststellung, daß man ja davon wisse, "was unser herr pfarrherr auch anderer orthen und sonderlich zu Geisenhausen für richtige hendel gehebt hat, darumben er dan von seinem hergebrachten gebrauch nicht ablassen khan". Mit "seinem treuen anweiser", dem hiesigen Bürger und Ratsmitglied Christoph Haidl, "welcher, da er nuhr was wesse [= wisse], auch ohne erlegung 30 silberling gern unser Jscarioth [Verräter, Judas] sein woll", müsse der Pfarrer "wider uns das zanckheisen auch ziehen". Der Rat werde aber weiterhin auf seiner Administration der Kirchengüter beharren.

Der Pfarrer habe mit seinem Einkommen nicht genug, sondern wolle "noch darzue gern alle beneficia undter sich reussen, welchen er doch lenger nit nachtracht als biß er sye erwischt, hernach lasst er sye gelten, was sye gelten", d. h. er kümmere sich nicht weiter um den Stiftungsvollzug. Vielmehr nütze er ihr Einkommen, "Gott geb wie messen gelesen oder gesungen werden". Er besitze auch das Benefizium auf dem Seelaltar, also das der Tuchmacher, wovon ihm jährlich "in den sackh 7 schaf [1 Schaff =

222,36 Liter] schwer traidt" zukämen.

Der Rat wolle nicht gern mit ihm streiten; man sei auch "mit vorigen gewesten pfarherrn, welche doch auch sechse für krad zelen künden und niemandt gern vil geschenckhet haben, solchen kriegens yeder zeit wohl geybriget gewesen. Aber umb disen mueß es per forza [= mit Gewalt] gefochten sein. Das estote pacifici [= seid friedfertig] stehet in seinem buech nit". Man war ferner nach wie vor gegen die Verleihung der Magdalenen-Messe an Gabriel.

Zu dessen Vorwürfen wurde noch geäußert, daß Kelche, Meßgewänder und das silberne Kreuz sich wie vor 40 Jahren im "Zechschrein", dem Behältnis mit Dokumenten und Bargeld der Bäcker in der Kirche befänden, wo sie der Kaplan zur Meßfeier

heraus- und anschließend wieder hineinbringe.

Mit der Visitation zeigten sich die Stadträte wohl zufrieden: "Wer im fürcht, der leg ein panzer an. Herr pfarherr ist bey seiner geistlichen obrigkeit so woll bekhandt, das dieselbe, ob er umb die ehr Gottes oder den apfel [gemeint ist sein Einkommen]

fechte, leichtlich wurdt schmeckhen künden".

Zunächst kam es am 16. Februar 1598 noch zum Versuch einer gütlichen Einigung vor dem zuständigen Dekan, damals Pfarrer Dr. Vitus Seitz von Gerzen. Daraufhin erschien unterm 11. März 1598 der fürstliche Befehl, Pfarrer Gabriel zum völligen Einkommen der Magdalenen-Messe gelangen zu lassen mit dem bemerkenswerten Argument, "demnach wir dann sein begern nit allein für billich achten, sonder ambtshalben dem heiligen gottesdienst und der frommen abgestorbenen fundatorn intent [= der Stifter Willen] zue fürderen schuldig sein". Es sollte auch sofort die Stiftungsurkunde oder eine beglaubigte Abschrift eingesandt werden.

Das tat der Rat jedoch nicht, sondern legte am 1. Juli acht Beschwerdepunkte, gleichen Inhalts wie beschrieben, vor, ausgestellt vom Stadtkammerer Georg Tanner und

dem Inneren Ratsmitglied Hans Perngeer.

Jetzt wurde unter Beiziehung von Dr. Johann Riepel, Stadtpfarrer von Landshut-St. Jodok, eine staatliche Kommission eingesetzt, um die gegenseitigen Vorwürfe zu prüfen. Sie bestand aus dem fürstlichen Rat Wilhelm Krimmel und dem Landshuter Rentmeister Stephan Schleich. Man ließ sich allerdings Zeit; 1599 hatte noch keine Prüfung stattgefunden und auch Pfarrer Gabriel kein Geld bekommen. Der erwähnte Bürger Christoph Haidl, der auf seiten des letzteren stand, wurde allerdings 1600 strafrechtlich verfolgt "wegen seines wider seine burgerliche obrigkeit geübten, aufrührerischen, mutwilligen klagens". Er entzog sich dem jedoch, so daß die Verhandlung darüber auf den nächsten Termin verschoben werden mußte. Die Akten melden

aber nichts mehr davon. Nur wenige Jahre später kam dann mit den Ergebnissen der Untersuchung an den Tag, daß er und der Pfarrer offensichtlich im Recht gewesen waren.

Pfarrer Gabriel empfing noch die persönliche Genugtuung, daß ihm die Entscheidung des Herzogs vom 26. Februar 1600 das Einkommen des Magdalenen-Benefiziums zusprach, solang er Inhaber sei. Dies galt allerdings nur mehr bis Ende 1601, wo er – wie schon gesagt – auf Empfehlung von Dekan Seitz nach Gerzen wechselte, nicht zuletzt wegen der "vil erheblichen uhrsachen, die sich zu Dingolfing begeben".

Daß Gabriel, abgesehen von seiner gewöhnlichen Art die Dinge auf die Spitze zu treiben und sein Ziel mit allen Mitteln zu verfolgen, bei der Stadt Dingolfing gleichsam in ein Wespennest gestochen hatte, sollte sich alsbald erweisen. Die herzogliche Kommission hatte noch einen zweiten Prüfungsauftrag und zwar in Geiselhöring. Dort begann sie am 17. Juli 1600 und verfügte sich dann am 1. Oktober nach Dingolfing.

Wie bereits dargestellt übernahm dann Johann Gabriel Ende 1601 die Pfarrei Gerzen und gab alle hiesigen Verpflichtungen auf. Die staatlichen Behörden machten ihren Einfluß geltend, die gesamte Stiftungsverwaltung der Stadt zu durchleuchten. Was dabei an den Tag kam und wie es geahndet wurde, wird uns später noch beschäftigen.

## Versuche der Reorganisation

Wo nun das Rulander-Benefizium nominell noch existiert, den erwähnten Hausbesitz vorweisen kann und seit langem vom jeweiligen Stadtpfarrer als Provisor verwaltet wird, hat sich der Fonds der "Vacierenden Messen" im Lauf des 17. Jahrhunderts aufgelöst. Das Bäckenknecht-Benefizium ist dabei vollständig untergegangen, das Aufleger-Benefizium seit 1615 mit dem der Tuchmacher in Personalunion besetzt und dann auch wirtschaftlich vereinigt worden. Das ehemalige Benefiziatenhaus des letzteren (Kirchgasse 5) ging 1969 durch Kauf an die Stadt Dingolfing über und ist 1996 zugunsten des neuen Komplexes altenbetreuten Wohnens abgebrochen worden.

Die "Vacierenden Messen" hatten ihre ursprüngliche Zweckbestimmung und Funktion aber nicht zuletzt deswegen eingebüßt, weil kein persönliches oder Gruppeninteresse mehr dahinter stand. Die Familie Rulander war in Dingolfing mit dem Benefiziumsstifter bereits Ende des 15. Jahrhunderts ausgestorben. Der geistliche Stifter Werner Aufleger von 1425 hatte gleichfalls keine leiblichen Erben. Die Bäckenknecht-Bruderschaft ist offenbar mangels Wirtschaftskraft und Sozialprestige schlichtwegs eingegangen bzw. von jener der Bäckermeister mitübernommen worden. Auf wen die Magdalenen-Messe zurückging, war schon damals nicht mehr bekannt.

Anders die übrigen Meßstiftungen. Auch bei ihnen hat zwar ganz deutlich das Interesse am Stiftungszweck, nämlich der Feier von Gottesdiensten zugunsten des Seelenheils der Angehörigen, unter dem Einfluß reformatorischer Ideen nachgelassen. Als sich jedoch nach Mitte des 16. Jahrhunderts im Zug von Gegenreformation und katholischer Reform ein neu gestärktes Verständnis der Eucharistie Bahn brach, weckte dieses bald an der "Basis" den Willen zur Erneuerung altehrwürdiger Tradition.

Vielfach gingen dabei die jeweiligen Ortspfarrer voran und dies nicht ganz uneigennützig nur wegen der geistig-geistlichen Werte. Hier stand ebenfalls wieder die wirtschaftliche Komponente im Raum. Der vorgebrachte Eifer für die Erhaltung von Gottesdienst und Sorge für die Seelen von Lebenden wie Verstorbenen kontrastierte durchaus oder verlief zumindest parallel mit dem Streben nach materieller Absiche-

rung der ja bei hohen Lasten keineswegs mit Glücksgütern gesegneten Pfarrgeistlichkeit. Dingolfinger Verhältnisse bringen uns auch hier wieder wegen der ausgezeichneten Quellenlage die erforderlichen Belege.

## Bäckerbenefizium

Begonnen sei mit einer Standesorganisation hoher lokaler Bedeutung. Die sicher schon seit Beginn der Stadteigenschaft wirtschaftlich als sogenanntes "fressendes Gewerbe" potente Handwerkszunft der Bäcker hatte bereits in den Vorgängerbau der jetzigen Stadtpfarrkirche ihr eigenes Meßbenefizium gestiftet und bislang mit einem Geistlichen ihrer Wahl besetzt. Das letztemal war dies 1536 mit dem gebürtigen Dingolfinger Sebastian Federkiel der Fall gewesen, dem späteren Pfarrer ab 1567.

Von da ab besitzen wir keinerlei Nachweis mehr, daß ein Benefiziat präsentiert und investiert worden ist. Die Pfründe wird das Schicksal der anderen geteilt haben, daß nämlich die Erträgnisse vom Patron eingenommen, aufbewahrt, z. T. für irgendwelche Zwecke verbraucht und auf den Kapitalmarkt gegen Zinsleistung gegeben worden sind. Dies änderte sich, als 1578 der ab 1576 amtierende Stadtpfarrer Mathias Perle das Benefizium zwecks Aufbesserung seines regulären Einkommens übertragen erhielt. Mit seinen Nachfolgern von Andreas Woltius und Heinrich Schwab bis Johann Albert

Westermayr geschah das gleiche.

Kaum war Pfarrer Schwab begraben, meldeten sich die beiden hiesigen Kooperatoren Sebastian Lochamer und Tobias Khrieg mit einem Brief vom 22. April 1595 in Regensburg. Der Verstorbene habe einen "Religiosen", d. h. Ordensangehörigen, "hinterlassen", der weder Lizenz noch schriftlichen Beleg seines Konvents und Provinzials besitze. Er war von Schwab besoldet, hat nach geschehener Inventur der von ihm gehaltenen Gottesdienste durch den Dekan Bezahlung erfahren und dann auch diesem per Gelöbnis versprochen, die Stadt zu verlassen. Sein Name war Bernhard Khlezler.

Inzwischen aber habe es dieser bei der Bürgerschaft und besonders beim Stadtkammerer so weit gebracht, daß sie ihm das Benefizium der Michaeli-Messe übertragen hätten. Auch sei durch den Kammerer die von diesem Benefiziaten zu haltende Abendpredigt dem Religiosen zu Gefallen abgeschafft worden, was nicht nur gegen die Ehre Gottes, sondern gegen alle Billigkeit sei. Ihnen wäre befohlen worden, ihm Kelche und Meßgewänder herauszugeben, was sie aber aus Verbot des Dekans nicht

gestatten wollten.

Da er als Veitsbucher Pfarrer dem allen gar nicht nachkommen könne, baten ihn die Bäcker vom Benefizium abzustehen, damit sie dieses dem jetzigen Pfarrer übergeben könnten. Das bischöfliche Ordinariat Regensburg bestimmte deswegen einen Besprechungstermin für den 8. Juli, wozu die Beteiligten mit allen Unterlagen erscheinen sollten. Da Khlezler nach eigenen Aussagen die Anforderungen tatsächlich nicht zu erfüllen vermochte und auch selbst seinen Rücktritt anbot, wurde dem stattgegeben. Die gegenseitigen Klagen erfuhren ihre Aufhebung, die bisherigen Vertragspartner wurden "verglichen und zu guten freunden gesprochen."

Zuvor hatte es noch Querelen mit Stadtpfarrer Gabriel gegeben. Khlezler verwies auf seine Admission auf das Benefizium und die Prädicatur durch den Bischof. Die Einkünfte letzterer habe ihm aber der Pfarrer entzogen und "in den eignen säckel gesteckt". Laut Fundation der Bäckenmesse schulde der Benefiziat dem Pfarrer einen gewissen Gehorsam. Er habe auch immer in allem, wozu er ihn aufforderte und weil er gern freundlich und einig mit ihm leben wolle, dies getan. Doch sei er nur dann

gebraucht worden, wenn Pfarrer oder Kaplan etwas nicht tun wollten. Doch wenn er von der Bürgerschaft zu einer Kindstaufe oder (Haus-)Beichte verlangt worden sei, habe ihm der Pfarrer dies verwehrt, es aber gefordert, wenn er selber es nicht wollte.

Einen solchen Gehorsam aber sei der Benefiziat dem Pfarrer nicht schuldig.

Überhaupt diene er diesem nur zur Verrichtung von Ämtern und Vespern, bei denen ihm keine Entschädigung zukomme. Als bezeichnenden Vorfall führte Khlezler folgenden an. Er habe an seiner Statt die Gottesdienste gehalten, aber schlechten Dank bekommen, als der Pfarrer bei Beginn von Streit und Zank – wie noch zu schildern – mit einer geladenen Büchse und starker Seitenwehr ins Bürgerfeld geritten und auf einen Bürger losgeeilt war, der ihm aber zuvorgekommen ist und ihn mit einer Gabel vom Roß heruntergeschlagen hat, so daß er etliche Wochen lang nicht in die Kirche gehen konnte.

Dieser Pfarrer sei, wie man ohne weiteres von der weltlichen Obrigkeit erfahren könne, ein "fridhässiger" Mann, der zu Geisenhausen viel Unruhe und Widerwärtigkeit gestiftet und mit dem die Regierung in Landshut genug zu schaffen gehabt habe. Er wolle ihn von seinem Posten vertreiben, um ihn selbst einzukassieren. In Dingolfing stehe der Pfarrer fast mit jedem in Fehde und nehme große Unordnung in Verrichtung der altgebräuchigen Gottesdienste wie mit dem Salve Regina und den

gestifteten Jahrtagen vor.

Pfarrer Gabriel war inzwischen – wie schon dargestellt – ab- und an seine Stelle Johann Albert Westermayr getreten. Dieser erhielt jetzt auch das Bäckenbenefizium übertragen.

## Michaeli-Benefizium

Die Anklagen Khlezlers gegen Gabriel bezogen sich in ähnlicher Weise auch auf das Michaeli-Benefizium. Dessen aktueller Inhaber Wolfgang Reckhenschinckh, auch Spitalbenefiziat zu Rottenburg, habe ihn einigemale per Schreiben gebeten, es an seiner Statt mit der Wochenmesse zu vertreten. Dazu wäre er auch von der Bruderschaft bestellt worden, weil weder Pfarrer noch Kaplan sie zu lesen beabsichtigten.

So habe er also am Donnerstag in der Michaeli-Quatemberwoche 1598 – am 1. Oktober – anfangen wollen. Als er aber nach verrichtetem Umgang der Donnerstags-Prozession in der Kirche an den Altar getreten sei, wäre der Pfarrer herzugeeilt und habe ihn vom Altar gewiesen. Er sei auch gutwillig abgetreten und auf einen anderen ausgewichen. Nachher aber habe ihn der Pfarrer in der Sakristei im Zorn beschimpft, ihn "einen losen, ehrvergessenen, unwahrhaftigen, bacchantischen pfafen" geheißen und ihn beschuldigt, er behaupte auch, daß der Pfarrer seinen akademischen Grad eines Magisters nur gekauft habe. Auf seinen Widerspruch hin sei er an die siebenmal ein Lügner genannt worden und dies alles, als noch Leute in der Kirche waren und an solchem Unfug und Geschrei Ärgernis nahmen. Auch an seinen Predigten übe er Kritik – darüber später noch in anderem Zusammenhang.

Die höchst ungute Situation wurde in vorliegendem Fall dadurch entschärft, daß Benefiziumsinhaber Reckhenschinckh wegen seines Alters aufhören und die Pfründe mit bischöflichem Konsens Pfarrer Gabriel resignieren wollte. Als aber die Bruderschaft als Patronatsherr davon erfuhr, versuchte sie einerseits diesen von seinem Vorhaben abzubringen und ihn dann andererseits zu bewegen, das Benefizium an Wolfgang Schwannser, Pfarrer zu Griesbach, zu übertragen. Diese Mitteilung Pfarrer Gabriels an das bischöfliche Consistorium verband er mit dem Vorwurf, diese Vereinbarung sei in aller Stille und gegen Geld erfolgt. Was davon zu halten sei, überlasse er

der "hochverständigen" geistlichen Behörde.

Johann Gabriel schrieb weiterhin, obwohl nach dem Tod seines Vorgängers diese Messe – und die Prädicatur – aus der Personalunion mit dem Pfarramt gelöst worden sei, hoffe er sie wieder zu erhalten. Sein Einkommen würde ohne sie und bei den hohen Lasten merklich geschmälert. Die Dingolfinger – Bruderschaft und Stadtrat – sollten doch ein Interesse daran haben, ihrem Pfarrer vor einem Auswärtigen zu helfen. Vor allem hätten sie zu bedenken, daß er nur einen Kaplan halten könne und nur mit diesem so viele Gottesdienste zu verrichten ihn schwer ankomme. Die Verleihung an einen hier wohnenden Priester könne aber dabei mithelfen, während er jetzt oft von anderswoher Geistliche bestellen müsse.

Doch ging die Bruderschaft nicht auf Gabriels Argumentation ein und präsentierte nach freier Resignation Reckhenschinckhs nun einen neuen Kandidaten namens Paulus Räbel mit Datum vom 12. Juni 1600. Ein am 23. April des Vorjahres vom Stadtrat angeregter Kompromiß war nicht zustande gekommen. Dieser äußerte gegenüber Regensburg die Meinung, daß die Benefizien von dem Ort aus versehen werden sollten, an dem sie gestiftet seien. Außerdem solle der Benefiziat "pro choro stehen", d. h. beim gemeinsamen Chorgebet der Ortsgeistlichen anwesend sein, den Gottesdienst in der Pfarrkirche mitversehen helfen und nebenbei den Stand eines Kooperators vertreten zur Mehrung der Ehre Gottes und Erbauung der Pfarrgemeinde besonders in einer solchen Stadt.

Die Verpflichtung eines künftigen Benefiziaten auf nur eine Messe pro Woche stehe den Stadträten als Laien nicht zu, sei aber – ihrer Auffassung nach – der Stiftung und dem Priesterberuf zuwider. Somit könne der Bewerber unter solchen Bedingungen eigentlich nicht investiert werden. Vielmehr wolle man von Regensburg aus mit dem Pfarrer verhandeln, daß dieser einen Kooperator für die volle Erfüllung der Stiftungsaufgaben bestelle, der dafür auch die Einkünfte bekommen solle, um so seinen Unterhalt zu haben.

Wie zu sehen, plädierte hier die Stadt für eine Möglichkeit, dem Zweck der Stiftung nachzukommen. Dieses, das eigentliche Hauptmotiv – wäre es der religiösen Bestimmung gemäß gegangen –, spielte aber bei den Verhandlungen keine entscheidende Rolle, wie das Ergebnis zeigt.

Räbel versah ab 1600 auch als Kaplan des Pfarrers das St. Georgs-Benefizium in Frauenbiburg, wo sicher auch nicht mehr als eine Wochenmesse zu lesen war. Es ist 1598 noch einem Melchior Peter verliehen worden, der darüber am 12. Februar einen Revers ausgestellt hatte. Paulus Räbel verstarb am Mariä Himmelfahrtstag, dem 15. August 1604.

Die Frauenbiburger Messe wurde seither keinem eigenen Geistlichen mehr übertragen, sondern beim Pfarrer belassen, der sie durch den jeweils für die Filiale zuständigen Kooperator feiern zu lassen hatte. Daß dies dann in späterer Zeit häufig unterblieb und die Stiftung stillschweigend unterging, steht schon auf einem in vorliegendem Zusammenhang nicht mehr zu behandelnden Blatt.

Mit dem Tod Räbels fiel auch die Michaelimesse unter die "vacierenden" Benefizien. Von 1604 bis 1608 war sie nicht mehr besetzt worden. Dann aber tat sich Pfarrer Westermayr hervor und ersuchte um Verleihung. Unterm 22. Mai 1608 wurden ihm verschiedene Bedingungen zusammengestellt, auf die er sich verpflichten sollte. Dazu gehörte, daß er noch einen Priester zu halten habe, "damit den fundationibus [= Stiftungsinhalten] mit verrichtung deß schuldigen gotsdienst ein bemegen [= Genügen] geschehen möge". Wenn er nicht alle Auflagen und Pflichten der Fundation erfülle, sollten Rat und Bruderschaft sich an seinem Pfarrereinkommen schadlos halten dürfen.

Gemäß einem 1609 aufgestellten Verzeichnis hatte der Michaeli-Benefiziat jährliche Einkünfte an Getreide- und Geldabgaben von mehreren grunduntertänigen landwirtschaftlichen Anwesen. Letzteres belief sich auf rund 182 Gulden. Davon waren wieder regelmäßig bestimmte Beträge zu leisten: an Pfarrer und Kooperator, Mesner, Schulmeister und an drei Nebenkirchen. Ferner beliefen sich jährliche Ausgaben für Fleisch und Brot ins Arme Spital, dann für weitere Spendbrote, Almosen und die Martinsgans für den Mesner auf eine verhältnismäßig hohe Summe, so daß zuletzt nur etwa 102 Gulden und etwas Getreide zum Lebensunterhalt des Geistlichen verblieben. Dieser mußte zusätzlich alle außerordentlichen Landsteuern und die Baufälle am Benefiziatenhaus bezahlen.

Daß Pfarrer Westermayr mit den gestellten Bedingungen bei solchen Verhältnissen nicht einverstanden war, zeigte sich bald. Es schrieb nämlich der aus München stammende Geistliche Georg Viktor in seiner Bewerbung um ein Benefizium folgendes an den Fürsten.

"Nachdem ich ietzt übers jar zu Dingolfing statprediger und wegen leibsschwachheit mich alhie in Ihr fürstlichen durchlaucht spittal [in München] eingebetten, nun aber mich die medici [= Ärzte] berichten, wie daß mein kranckheit von stehtem singen und predigen herkome, mir dieß auch in füran [= in Zukunft] zu meiden gebotten", er aber "dan weider mein brodt allain mit meß lessen" erwerben müsse und in Dingolfing fünf oder sechs schlecht bepfründete Benefizien vakant seien, bitte er um eines davon.

Das Volk hier fühle sich wegen Abgang von Priestern an Sonn- und Feiertagen Messe zu hören sehr beschwert, da "vast allezeit nur daß hochambt alß in einer statt- und pfarkirchen und sonsten kein ander meß oder frueambt gehalten wirdt". Die Michaeli-Messe sei vom Gerichtsschreiber als derzeitigem Verwalter erst neulich dem Pfarrer bedingungsweise verliehen worden. Dieser habe sie jedoch unter solchen Konditionen nicht annehmen wollen. Somit ersuche nun er selber zu den gleichen darum oder um ein anderes.

Der Geistliche Rat in München behandelte den Antrag am 10. August 1609 und erteilte drei Tage später einen entsprechenden Befehl, zumal sich Victor auch verpflichtete, neben Übernahme der Stiftungslasten alle Sonn- und Feiertage eine Frühmesse zu lesen.

Kammerer und Rat mußten jedoch schon ein Jahr später am 14. September 1610 an den Herzog melden, daß der Benefiziat "ain gantze wochen nur einmalen ubern altar gestanden und an den sonntäg und feürtägen bei uns niemals khain mess gelesen, uneracht das ime die verordneten verwalter alberait dise khurze zeit herumb in die 60f [= Gulden] paar gelt zuegestelt haben." Aber Victor sei "ain selzamer vagierender priester, der alhie mer schuldig als seiner zwen bezalen khünen". Er habe auch jene Almosen, zu deren Abgabe ein Benefiziat verpflichtet sei, nicht an die Armen ausgeteilt: "Khünen Ir durchlaucht genedigist erwegen, wie die armen yber uns schreyen".

Wenn nun wieder Pfarrer Westermayr das Benefizium haben wolle, müsse er sich mit seinem ganzen Pfarreinkommen der Bruderschaft gegenüber dafür "verhypothe-

cieren [= mit Bürgen verpflichten]".

Laut einem Bericht des Dingolfinger Pflegers Ernst Romung vom 5. August 1611 habe seinerzeit Georg Victor nicht nachgelassen, um das Benefizium zu erhalten trotz dessen niedrigem Einkommen von 120 Gulden und den hohen Lasten. Als er sich nach Empfang aber dann nicht ernähren konnte und inzwischen über 50 Gulden Schulden gemacht habe, sei er vor wenigen Wochen weg und habe im Passauer Bistum "ein pfärl [= kleine Pfarrei] erlangt". Seine Schulden wolle nun die Bruderschaft bezahlen.

Ob das Benefizium dann doch Pfarrer Westermayr übergeben wurde, davon sprechen die Akten nicht. Offensichtlich blieb es wieder zwei Jahre vakant. Am 7. Januar 1613 präsentierte die Michaeli-Bruderschaft den Geistlichen Wolfgang Vischmüller, der noch 1614 genannt ist. Dann schweigen die Quellen eine ganze Generation lang bis seit 1644 wieder eine kontinuierliche Besetzung nachgewiesen werden kann.

## Annen-Benefizium

Ähnliche Turbulenzen bei Bemühungen um die Reorganisation der Verhältnisse ereigneten sich auch beim Dingolfinger Annen-Benefizium. Laut dem geistlichen Lehenbuch von 1446 bestand es schon damals und seine Verleihung lag in Händen der Adelsfamilie Fraunhofer zu Alt- und Neufraunhofen. Nach seiner Aufführung in den Protokollen der Diözesanvisitationen von 1508 und 1526 erfahren wir 1537, daß Mag. Leonhard Laintinger am 15. Juni darauf präsentiert worden ist. Dieser wirkte als Pfarrer in Kammern bei Landau, resignierte dort 1547 und verstarb am 24. August 1552.

Als Nachfolger bewarb sich ein Peter Sirtl, jedoch mit dem Wunsch weiter an einer Universität zu studieren und einen akademischen Grad zu erlangen. Der Baron von Fraunhofen hatte auch zugestimmt, aber sich seine Erlaubnis gut bezahlen lassen. Wie viele Adelige im Herzogtum Bayern neigte er stark reformatorischen, speziell lutherischen Lehrmeinungen zu und hatte offenbar am eigentlichen Stiftungszweck, der Meßfeier zugunsten des Seelenheils seiner Vorfahren, kein Interesse mehr. Auch hier sollte das Benefizialeinkommen wie bei der Rulander-Messe als Studienbeihilfe Ver-

wendung finden.

Dies jedenfalls berichtete Peter Sirtl in einer Bittschrift an den Fürsten vom 1. November 1566, als er seine erneute Bewerbung um das hiesige Annen-Benefizium betrieb. 100 Taler habe er damals dem Baron, dessen Frau und Tochter "zur Ehrung" 3 Dukaten, dem Hofmarksrichter Riemhofer und dem Lehenpropst (Gutsverwalter) Fritz an Gebühren 2 ¾ Gulden und dem Gerichtsschreiber Rumpoltz für den Antrag 16 Gulden geben müssen. Dann sei ihm vom Baron geschrieben worden, er habe jetzt einen Interessenten gefunden, der noch mehr zahle, so daß er nochmals 8 Gulden schicken mußte, um die Messe auch zu erhalten. Im ganzen habe er auf diese Weise 141 Gulden aufwenden müssen.

Der um seinen Bericht angegangene Dingolfinger Pfleger Hans Christoph von Fraunberg zu Poxau teilte am 12. Oktober 1566 mit, daß Sirtl die Pfarrei Oberhausen etliche Jahre als Vikar versehen habe. Jetzt aber sei ihm bekannt geworden, daß dieser "rumorens halben [= wegen Tumult-Erregung] vom landt und bisthumb Regenspurg geschafft worden sey". Man habe ihn zwar wieder begnadigt, doch sei er "von der mäß zu Dinglfing khumen", d. h. entsetzt worden. Das Benefizium habe durch Jakob Freiherrn zu Alt- und Neufraunhofen der Dingolfinger Stadtpfarrer Stefan Spinner versehen. Das Ansuchen Sirtls um Wiedereinsetzung beschied der Herzog abschlägig: "So lassen Wür's auch dabei bleiben."

Nicht locker ließ Peter Sirtl, der um seinen Lebensunterhalt kämpfte. In seiner erwähnten Bittschrift an den Fürsten vom 1. November 1566 jammerte er, es würde ihn hart treffen, "das ich also alles mein[e] darangestreckht erdient[e] gelt (welliches nit wenig) so gar umbsunst sambt der mess, darauff ich meinen titl hab, verlassen soll". Und dann kam er auf die Machenschaften bei der Benefiziumsbesetzung zu sprechen.

Ein Jahr sei jetzt vergangen als am 11. Oktober 1565 Pfarrer Spinner wegen seiner Resignation zu dessen Gunsten im Beisein des Bürgers David Schatzer von Reisbach, des jetzigen Pfarrers zu Oberhausen Hans Sumerstorffer und dessen Kooperators Hans Schleweckh verhandeln wollte. Er habe aber nur "ein gering gelt darumb geben wöllen", was ihm als armem Kaplan bei den schon gehabten Kosten "zu beschwärlich" erschienen sei. Ferner habe Pfarrer Spinner wörtlich geäußert und "lautter dise wort gereth": "Warlich, lieber Syrtl, Got geb wie ir oder der herr von Fraunhofen mit der mess umbgeth, so khan ich sagen, das in funf jaren solang ich pfarrer bin, kain ainiger gotsdienst auf dem altar [in der Anna-Kapelle] nie ist gehalten worden".

Als neulich die Stadträte einen anderen Mesner aufgenommen hätten, sei auch in dessen Inventar über Kelch, Bücher, Meßgewand nichts und der Kasten zum Altar in der Sakristei leer gefunden worden, was die drei Genannten bezeugen könnten. Er wisse nichts anderes zu erachten, als daß der Herr von Fraunhofen "sey eben dahin gedacht und gericht gwest, mich als den caplan jetz in meiner armuet abzuschieben, die mess auszulöschen und die stiftbauern [= abgabepflichtige Grunduntertanen] für sy [= sich] bey der herrschaft Fraunhofen (wie er sy etlichmals vernemen lassen) bhalten" wolle.

Er aber habe immer einen besoldeten Priester zur Lesung der wöchentlichen Messen in Dingolfing gehalten. Doch während seiner Landesverweisung habe der Baron "die schlissl aufgehebt, den priester abgeschafft, auch alles järlichs einkhumens von der untersassen derselben an getrait und gulten [= Gülten, Geldabgaben] 8 jar nacheinander eingenumen". Überhaupt gehe dieser mit dem Benefizium um, als wenn es von ihm herrühre. Es sei aber weder von ihm noch von einem anderen des Namens Fraunhofer errichtet und gestiftet worden, sondern durch einen Geistlichen, Johannes Haunerstorfer, und werde auch im Gericht Dingolfing zur Steuer veranlagt (nicht in der Hofmark Alt-/Neufraunhofen).

Ganz kläglich beendete Sirtl sein Schreiben: "Bith ich armer erlebter caplan, biss in das 26gist jar ein briester, gar underthanickhlich umb Gottes willen zu E[uer] F[ürstlichen] G[naden], die wollen sy noch gnädigklich iber mich armen erbarmen und widerumb zu gemelter mess sandt Annaen und meinen titl gnädigklich kumen lassen". Demgegenüber werde er alle Verpflichtungen – sei es in Verrichtung der Gottesdienste oder bei Instandsetzung des Benefiziatenhauses – getreulich "als ein armer catholischer priester" erfüllen. Sollte er aber diese Gnade vom Herzog nicht erlangen – "Gott wurts erbarmen" –, so möge er ihm wenigstens vom Herrn von Fraunhofen das darangegebene Geld wieder verschaffen.

Der Fürst forderte mit Schreiben vom 13. November 1566 an den Dingolfinger Pfleger, der Baron habe anzugeben, wie die Verleihung der Messe an ihn gekommen sei. Peter Sirtl jedoch sei mitzuteilen, weil er zu seiner Absetzung Ursache gegeben habe, so könne man ihm bezüglich dieses Benefiziums jetzt nicht helfen. "Da er aber etwas anders in Unseren landen wissen oder erfahren [würde], damit er versechen werden

khünde, darin wollen Wür ime gnedigen bescheid geben."

Dies geschah offensichtlich schon bald, denn 1570 war Sirtl bereits Kaplan, also Benefiziumsinhaber, und 1571 Pfarrer in Reisbach. Lang kann aber sein Engagement nicht gedauert haben, da seit 1578 dort wieder ein neuer Pfründeinhaber amtierte.

#### Frühmesse in Frontenhausen

Anschließend sei noch der Blick auf ein Benefizium in Frontenhausen geworfen, die dortige Frühmesse, verbunden mit der durch die Adelsfamilie Ecker gestifteten Kaplanei. Nach dem Tod ihres bisherigen Inhabers Peter Rauscher wurde hier präsentiert Lucas Reychmair, damals Verweser der Anna-Messe und "Pfarrgesell", d. h. Kooperator zu Frontenhausen. Wenn er tatsächlich investiert worden sein sollte, dauerte es jedenfalls nicht lang bis zu einem erneuten Wechsel. 1557 wird nämlich als Frühmesser ("primissarius") und Altarist genannt ein Georg Buechreytter, der seine Pfründe dem gegenwärtigen Vikar am Ort, Max Erasmus Krappner, resignieren wollte.

Krappner überließ sie 1557 seinem leiblichen Bruder Marcus, 1568 präsentiert. Er blieb 20 Jahre im Amt, nach seiner Resignation folgte Blasius Schinhärl, Kooperator zu Loiching (4. Januar 1588), und wieder Max Erasmus Krappner, gewesener Pfarrer und jetzt Annenbenefiziat zu Frontenhausen (5. April 1589). Dieser verstarb allerdings bald, so daß am 5. Mai 1590 der dortige Kooperator Erasmus Staudinger die Präsentation erhielt.

Nach ihm hatte der frühere Loizenkirchener Pfarrer Christoph Hölzl das Benefizium inne, wurde jedoch "priviert" [entsetzt], worüber nähere Umstände nicht bekannt sind. Präsentiert wurde daraufhin mit Urkunde vom 20. September 1609 Max Sigismund Augustin, derzeitiger Kooperator zu Frontenhausen.

## Benefizien in Vilsbiburg

Hölzl, aus der Freisinger Diözese kommend, war vorher und zwar am 10. November 1575 als Benefiziat der Bäckenmesse St. Stephan in Vilsbiburg investiert worden. Er löste hier den verstorbenen Paulus Hueber ab, der die Pfründe seit seiner Investitur vom 25. Februar 1540 nach dem durch Tod ausgeschiedenen Leonhart Gobner innegehabt hatte. Am 14. August 1585 datiert eine Erklärung des Freisinger Diözesanpriesters Leonhard Nunperger, das Bäckenbenefizium ordnungsgemäß zu versehen. Er hatte es nach Absterben seines Vorgängers Hanns Schweiberer erhalten. Hölzl hat demnach nur kurz als Pfründeinhaber existiert. Die Postenvergabe der Messe lag in Händen des Bäckerhandwerks.

Zum Ende des 16. Jahrhunderts wandte sich aber auch in Vilsbiburg der Pfarrer gegen die Besetzungspraxis der Laien, speziell von Kammerer und Rat bei den Benefizien. In langen Ausführungen versuchte hier Othmar Schwarzmann 1588/90 nachzuweisen, daß deren Einkünfte zweckwidrig verwendet wurden. Die Katharinenmesse sei einem Auswärtigen, dem Gaindorfer Pfarrer Michael Seitz, samt dem Benefiziatenhaus an der Ringmauer zur Verwesung überlassen worden, das Corporis-Christi-Benefizium dem Schulmeister. Man hatte also wie in Dingolfing – ganz im reformatorischen Sinn – die Verbesserung des Schulwesens für wichtiger gehalten als das Lesen von Seelenmessen.

Der Förderung des Vilsbiburger Heiliggeistspitals diente demgegenüber, daß nach dem Tod des Adeligen Andreas Georg von Murach das Patronatsrecht über die Frühmesse zum Hl. Kreuz an dieses fiel. Der Rat als Spitalpfleger zog das gesamte Einkommen samt dem zugehörigen Ziegelhof mit Grund und Boden ein, das Lesen der Messe wurde unterlassen. Auch dagegen wandte sich 1590 Pfarrer Schwarzmann und beklagte die eigenmächtige Verwaltung der Stadtväter. Wie am Beispiel Dingolfings deutlich geworden ist, wachten diese eifersüchtig über ihre seit alters wahrgenommenen Rechte und unternahmen alle Anstrengungen sie auch weiterhin zu behaupten.

# 6. Staatliche Ordnung des Verwaltungsystems

Die Verhältnisse waren überall im Land die gleichen. Schon aus eigenem Antrieb, sie zu verbessern, dann wegen der vielfältigen an die Regierung gelangten Beschwer-

den entschloß sich der Herzog zu strengem Durchgreifen. Bereits Albrecht V. hatte sich mit den bürgerlichen Selbstverwaltungsorganen, den Stadtvätern und städtischen Stiftungspflegern, angelegt und ihre Befugnisse einzuschränken begonnen. Als dies nicht genügend Effizienz zeigte, kam es zu einem dramatischen Eingriff unter Herzog Maximilian I.

## Pfründeverwaltung

Über hiesige Stadt hatten die fürstlichen Pfleger als staatliche Oberbeamte schon seit Mitte des 16. Jahrhunderts immer wieder an die zuständige Rentamtsregierung Landshut berichtet, daß es hier ungerecht zugehe und das von den Alten Geschaffene vernachlässigt werde. Die Vorwürfe von Stadtpfarrer Gabriel und seine drastischen Schilderungen verstärkten den Druck. So befand man denn an höchster Stelle, daß den Dingen auf den Grund nachzuspüren und Fehlerhaftes zu korrigieren sei.

Den letzten Anstoß gab die örtliche Auseinandersetzung zwischen Pfarrer und Stadtrat bezüglich "Kirchenregierung" wie Verwaltung der Kirchengüter. Wie ersterer 1597 in einem geharnischten Schreiben meldete, mache man ihm die Vorhaltung, "das ich alle unordnung und confusion bei der khirchen mache, die altgebührliche gotsdienst, glockhenleüthen und ordenliche khürchenzeitten aigensiniger weis ver-

khere".

Die Gründe dafür aber seien folgende: "Nachdem ich als verus pastor [= wahrer Hirte, investierter Pfarrer] bei meiner pfarrkhürchen, welche mir zu regieren allerdings vertraut und bevolchen worden, etliche ihre müßbreüch und unordnung abzustellen fürgenommen, wellen sy es nit gedulden und erfachen sich wider alle gebür, aigens gewalts, mir in regierung der khürchen und gottsdienst eintrag ze thuen, wellen durchaus ich solle sy bei iren alten bösen gewonhaiten und mißbreuchen beruen und verbleiben lassen, understeen sich ganz muetwillig die gottsdienst irem willen und gefallen nach anzustellen, raizen die khürchendiener dahin, das sy nit mir als pfarrer, sonder inen als obrigkhait in verrichtung und ordnung der gotsdienst gehorsam sein, haben die altgebrauchigen gestüfte gottsdienst merersthails abgestelt, nemen das einkhomen zu iren handten, haben ein schlechten eyfer zum gotsdienst, guzen zu ainer thür ein, lauffen alsbaldt zu andern hinaus, an den pfinztägen mues ich in der khürchen mit dem umbgang, bei deme sich oft khain ainer oder zwen [= der Ratsherrn] sehen lassen, bis sy irem alten brauch und gewonhait nach voll brantwein sein, verziehen, wie sy mir dann tanquam hirci faetidi [= stinkende Böcke] ein zimblichen Geruch bringen. Solchen iren ergerlichen wandl und unbeschaidenhait zu straffen, mügen sy nit gedulden, daheer ich ain zanckhischer, fridhässiger priester sein mues".

Überhaupt "haben sy alle verwaltung der khürchengietter undter irn selbs handten, ainer nimbt vom andern rechnung auf, es gült gleich wie dieselbig sei. Es khann niht gespürt werden, das sy dem gotshauß nuzlich zu ainem aufnemen, sonder demselben, wie bei den beneficien und bruederschaften, nur zu verderben handlen, darzue ich meiner pflicht nach nit conivirn [= die Augen schließen] und durch die finger zue-

sehen mag".

Zudem behielten die Stadträte vom Benefiziaten Wolfgang Reckhenschinckh, Pfarrer zu Pattendorf, jährlich zwölf Gulden ein, "welche sy ainem caplan zu verrichtung der wochenmeß geben sollen, aber den gotsdienst haben sy schon im dritten jar berueen lassen und umb solch 12 gulden ihre gurgl gwaschen". Dem Rentmeister hätten sie keine Rechnung vorgelegt "und brauchen sich die brueder diser regl, wie man sagt, alles verthon vor dem endt, macht ein richtig testament".

Selbstverständlich ließen Kammerer und Rat solche Vorwürfe nicht auf sich sitzen, sondern antworteten der Regierung am 6. Juni 1600 ebenso scharf. Der Pfarrer wolle möglichst alle Benefizien in seine Hand bekommen; mit dem, was er habe, gehe er dann "mehr als schlefferig" um. "Dan wan er her pfarherr schon alle benefitia, so zu und umb Dinglfing sein, undter sich pauschet, wurde er doch seinem brauch nach uns mehr nit als einen geselpriester und solt es ein außgesprungner münch sein, wellicher new gebachen, weder trumb noch anfang deß gottsdienst wesse, yberstellen und kheinen yber ein viertl jahr weegen seines imerwerenden kazbalgens behalten, auch mit seinem erbarn vatter (der neulicher zeit zu nechtlicher weil fürsezlich den pfarrhof in brandt steckhen wollen) nit umb ein ainzigen haller weniger schulden machen, wie sye dan ain bern yber den andern anbünden [= Bären aufbinden], also das ime pfarherrn bißweilen von Regenspurg in die drey oder vier undterschiedliche citationes [= Vernehmungstermine] schuldenhalber zugleich behendiget werden".

Die Habsucht des Pfarrers gehe auch aus folgendem eindeutig hervor. "Damit zwahr sollich sein einkhomens nüt schmeler werde, thuet er unsere mitburger mit den remediis und seelgreten [= Beerdigungsgebühren] sollicher massen yberspannen, das, wo er nuhr ein gemeines vermögen schmöckht, die verstorbnen undter 10,20 und wohl mehr tallern zu der erden nit bestetten will", wogegen er nach dem IV. Polizeibuch fol. X von vermöglichen Bürgern nur zwei und vom gemeinen Handwerksmann

1 Pfund Pfg. verlangen dürfe.

Nun habe er aber mit seinem Einkommen noch nicht genug, "sonder wolt noch darzue gern alle beneficia undter sich reussen, welchen er doch lenger nit nachtracht, als biß er sye erwischt, hernach lasst er sye gelten, was sye gelten, er nüesst das einkhomen, Gott geb wie messen gelesen oder gesungen werden".

## Absetzung des Stadtrats

Unabhängig davon blieb aber die Untersuchungskommission an der Arbeit und filzte die Stadtverwaltung nach Strich und Faden – um eines der damals so beliebten Sprichwörter aufzugreifen. Zunächst stellte man aber noch den schon genannten Zuträger und Helfer des Pfarrer, den Dingolfinger Ratsbürger Christoph Haidl, kalt. Wegen des wider seine bürgerliche Obrigkeit geübten "aufrüherischen, mutwilligen klagens" wollte ihn der Rentmeister abstrafen. Weil er sich aber nicht daheim befand, wurde die Strafe auf das Jahr 1601 beim nächsten Gerichtstag verschoben.

Nach vier Jahren hatten jedoch die Kommissäre Klarheit über das Geschäftsgebaren der Stadt gewonnen und eingehend an die höchste Stelle berichtet. Das Ergebnis war im Wortsinn niederschmetternd. Demzufolge erging am 24. November 1604 von der Hofkammer im Namen Herzog Maximilians ein Bescheid an die zuständige Regierung in Landshut. Er sei aus Gründen der Einmaligkeit eines solchen harten Ver-

gehens in der Stadtgeschichte und bis heute wörtlich wiedergegeben.

"Wir haben ungevhar vor ainem jar bei unser statt Dinglfing sowol aus aigner bewegnus und ambts halben als auf vorgehende langwirige beschreyung ir, der von Dinglfingen, übelhausens inquirirn lassen und seithero solches geschrey mit sonderbarm misfallen mher dann zu whar befunden, also daß Wir hieriber verursacht, andern stetten und märkhten zu einem schreckhen und exempel nicht allain die firnembste ursacher dises unwesens gebierendermassen zu straffen, sondern auch gemainer statt, als welche ihren vorgeern nachgevolgt und zu yberflüssigem zehren, prassen und verschwenden all einander geholfen, die bißheer ingehabt und ubell mißbraucht burger-

liche jurisdiction so lang auffzuheben und Unserm pfleger daselbsten also und dergstalt, wie er dessen von Uns bevelch empfangen und ihr aus beigelegter abschrift ze sehen, einzeraumen, bis man inskhünftig spüren und erfaren thuet, das sich die von Dinglfing zur besserung schickhen und also tauglich erzaigen, das man inen auf verner ihr anhalten berüerte jurisdiction widerumben zu bevelchen und zu uberlassen ursach gewinne. Wann dann gemelte Unsere statt Dinglfing in eüerm anbevolchenen rentamt gelegen, also ist hiemit Unser gnedigster bevelch an eüch, daß ir in Unserem namen durch commissarios aus eürm mitl solche Unser mainung dem rath und der gemain zu Dinglfing unverzogenlich anzaigt und obgedachtem Unserem pfleger die burgerliche obrigkhait würckhlichen einantworten lasset. Daran beschickt Unser genedigister will und hayssen und seyen eich mit gnaden [gewogen]. Datum München den 24. Novembris anno 1604. Maximilian".

Am gleichen Tag wurde das entsprechende Schreiben an den Dingolfinger Pfleger Ernst Romung von Romeck ausgefertigt, das ihn als Staatskommissar zur ferneren Verwaltung und Gerichtsherrschaft in der Stadt ermächtigte. Ganz unvermuter war nun dem Rat die neue Lage der Dinge nicht gekommen. Bereits am 19. Juni 1604 hatte der Herzog mit einem Befehl an die Landshuter Regierung "aus erheblichen ursachen" angeordnet, daß "die verwaltung burgerlicher obrigkheit unser statt Dinglfing" dem örtlichen Pfleger in der Weise übertragen werden solle, daß er der Stadt – allerdings noch zusammen mit den Angehörigen des Inneren Rats – bis auf weitere Entscheidung vorzustehen habe.

Jetzt aber wurden von der Regierung der Rentmeister Schleich und der Lizentiat der Rechte Khrimbl als Kommissäre nach Dingolfing entsandt, die am 6. Dezember das gesamte Stadtregiment an den Pfleger Romung übergaben und den ganzen Stadtrat aus seinen Ämtern entfernten. Anschließend wurden aus den von der Gemeinde Vorgeschlagenen die nach Meinung des Pflegers am besten Qualifizierten ausgewählt; mit ihnen besetzte man Inneren und Äußeren Rat neu. Die Verwaltung der Stiftungen erhielt der herzogliche Gerichtsschreiber Elias Khuen übertragen. Der bisherige Stadtkammerer Hans Berngeer und sein Stellvertreter Georg Thanner, dann die beiden Mitglieder des Inneren Rats, Wolf Khlingenpöckh und Georg Thättinger, wurden für die entstandenen Verluste haftbar gemacht, indem sie "alß fürnembste ursacher solches sträflichen yblhausens ires standts und aller ämbter zu entsetzen [waren] und denselben allen in rechnungen befundenen abgang gemeiner statt, sowol auch den über diese langwürige handlung allenthalben aufgangene und khünftigen uncosten zu erstatten" aufgebürdet wurde.

Die jährlich durch den Stadtschreiber als Geschäftsleiter der Verwaltung anzufertigenden Kammerrechnungen mußten seither vom Rentmeister geprüft und "justifiziert", d. h. anerkannt werden. Die Abrechnung der Stiftungen besorgte der hiesige landesherrliche Gerichtsschreiber, im Rang eines heutigen Kreiskämmerers. Dieser, Elias Khuen, hatte das Ansehen einer integren Persönlichkeit. Selbst erwies er sich zudem als sehr religiös im katholischen Sinn, stiftete er doch zusammen mit seiner Frau Ursula durch letztwillige Hingabe ihres Hauses (Obere Stadt 1) und zweier Weinlehen am 26. Januar 1615 ein nach ihm benanntens Frühmeßbenefizium. Die unter seiner Amtszeit positive Entwicklung der Stiftungen durch Vermögensfeststellung, Neuregelung der Vergabepraxis und Anlage der Einkünfte vakanter Benefizien

haben wir bereits gewürdigt.

Mit den geschilderten Maßnahmen war die jahrhundertelange Entwicklung bürgerlicher Selbstverwaltung in der Stadt Dingolfing zu einem vorläufigen Stillstand

gekommen. Als nach knapp zehn Jahren ein Befehl des Herzogs vom 3. Januar 1614 erschien, der den Bürgern Freiheiten und Obrigkeit zu gebrauchen vergönnte, wie sie diese zuvor ausgeübt hätten, waren die früheren Ratsmitglieder bereits verstorben. Neue Familien besetzten den Rat und führten seither unter fester landesherrlicher Kontrolle durch Pfleger und Rentmeister die Geschäfte der Stadt. Letzterer hatte berichtet, daß gegenwärtig keine Unstimmigkeiten herrschten, die neuen Stadtväter vielmehr sowohl mit dem Kommunal- als auch mit dem Stiftungseinkommen der Kirchen und Spitäler treulich umgegangen seien, auch dem Privatnutz nicht zuviel haben angelegen sein lassen, sondern dahingehend beflissen waren, ihrer Bürgerschaft mit gutem Beispiel voranzugehen.

Somit war "alles ziemlich [= geziemend] abgebüßt" und der Herzog konnte dem Bitten der Stadt "gnädigst nachgeben", das sie in einem sehr untertänigen Schreiben vom 24. Oktober 1613, zum neunten Jahrestag jenes herzoglichen Eingriffs von 1604, an ihn gerichtet hatte. Auf Versuch und Widerruf gewährte er ihr Erfüllung, veranlaßte aber gleichzeitig die Regierung, darauf zu achten, daß bei "ungleichheiten"

sofort wieder nach München berichtet werde.

## Kirchenstiftungsverwaltung

Wie das seit frühchristlichen Zeiten einheitliche und vom Bischof verwaltete Kirchenvermögen eine Aufgliederung erfuhr, so war das Ortskirchenvermögen im hohen Mittelater den selben Weg mit der Ausbildung eigener Zweckvermögen für die verschiedenen Bedürfnisse gegangen. Es war also ursprünglich ausschließlich Pfründevermögen. Seit dem 12./13. Jahrhundert aber sind zu unterscheiden einmal die "Pfründestiftung (beneficium)", die für den personalen Aufwand in Gestalt des Lebensunterhalts des Pfarrers aufzukommen hat, und dann die "Kirchenstiftung (fabrica ecclesiae)", die eine Vermögensmasse mit dem Zweck ist, dem Unterhalt eines bestimmten Kirchengebäudes zu dienen und mit ihren Erträgnissen zugleich die sachlichen Aufwendungen der betreffenden Kirche zu bestreiten.

Viele Gläubige tätigten im Lauf der Zeit Sonderzuwendungen an die Kirche und wollten diese entsprechend verwaltet wissen. Dies geschah in der Form einer Treuhandstiftung. Hier trat nun der Stadtrat als Treuhänder auf und bestellte eigene Pfleger über das anvertraute Vermögen. In Dingolfing sind solche Kirchenpfleger bzw. ein eigenes Kirchenstiftungsvermögen von St. Johannes seit der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts belegt. Grundsätzlich amtierten zwei Pfleger, die von Jahr zu Jahr neu aus den Stadtratsmitgliedern bestimmt wurden. An der Verwaltung hatte nun der Pfarrer kaum Anteil, was gelegentlich zu Reibereien geführt hat. Eskaliert waren solche erst zur Zeit Pfarrer Johann Gabriels mit dem geschilderten Ergebnis.

Nach Rückgabe der Stiftungsverwaltung an die Stadt 1614 und den Beschlüssen des Konzils von Trient folgend ist aber auch in Dingolfing die verstärkte Mitwirkung des Stadtpfarrers an der Fabrikgutverwaltung und die "Cumulativadministration" eingeführt worden. Das Tridentinum hatte sich als erstes ökumenisches Konzil mit der Rechnungspflicht der Laienverwalter befaßt und seine an sich maßvolle Forderung nach jährlicher Rechnungslegung vor den bischöflichen Behörden im Beschluß vom

16. September 1562 niedergelegt.

Unter "Cumulativadministration" verstand man jetzt das Zusammenwirken von Pfarrer und Stadtrat als geistlicher und weltlicher Ortsobrigkeit in der Verwaltung. Sie sah nach späteren Kirchenrechnungen so aus, daß diese stets vom Stadtpfarrer und den beiden Kirchenpflegern unterzeichnet und zum Beweis der Gültigkeit besiegelt wurden. Gemeinsam legten diese drei Personen jährlich auf dem Rathaus die Rechnung ab, die dort "ordentlich vor- und abgelesen" und nachdem keine Einsprüche gegen sie erfolgten "ratifiziert und aufgenommen" wurde. Auch Erbrechts- und Leibgedingsbriefe für die Grunduntertanen der Pfarrkirche wurden jetzt gewöhnlich ausgestellt von "Kammerer und Rat als rechtmäßigen Administratores und Schutzherrn über das Gotteshaus [...] mit Einverstehung des Pfarrers von Cumulativ wegen".

### Bau- und Ausstattungsmaßnahmen

Bei Betrachtung der Gegebenheiten in unserem Beobachtungszeitraum spielt die Verwendung der Kirchenstiftungsvermögen und ihrer Einkünfte eine wichtige Rolle als Indikator. Dienten sie zu einem gewissen Teil ganz allgemein dem "Betrieb" des jeweiligen Sakralgebäudes und dessen Kult, so kam der weitaus größere bestimmungsgemäß Bau, Unterhalt und Ausstattung dieser Kirchen zu. Wie es damit in Reformation und Gegenreformation im Heimatgebiet aussah, belegt anschaulich den Wandel

der religiösen Auffassungen.

Parallel zu den Entwicklungsschritten bei Pfarr- und Altarpfründen im Hinblick auf Kontinuität bzw. Diskontinuität lassen sich nämlich auch auf dem Sektor von Bau- und Ausstattungsmaßnahmen bei unseren Heimatkirchen konfessionell bestimmte Motive und Ergebnisse festhalten. Sie gliedern sich zeitlich in drei Perioden: traditioneller Eifer bis etwa 1530, Stagnation von Bemühungen bis um 1580/90, schließlich neuer Aufschwung bis der 30jährige Krieg ein vorläufiges Ende jeglicher Kulturabsichten bewirkte. Die daran ablesbare äußere Entwicklung gründete in den geistigen Strömungen der Zeit.

Mit dem Eindringen reformatorischer Ideen und dem dadurch bedingten Wandel des Denkens wie der bisher gehegten Vorstellungen änderten sich Motivation und Impetus, kirchliche Gebäude und deren Ausstattung weiter zu vermehren oder zu

erneuern bzw. im tradierten Sinn zu bewahren.

Noch im ersten Viertel des 16. Jahrhunderts schienen große und kleine Kirchen unseres Raumes, eine oder zwei Generationen zuvor im Bau begonnen, um die reichste Ausstattung zu wetteifern. Bürgerprestige in Städten und Märkten verband sich mit religiöser Inbrunst. Adelige Stifter statteten ihre als Grablegen bestimmten Kultgebäude kaum weniger großzügig aus. Zeitgenössische Eucharistie- und Heiligenverehrung wurde durch hochtalentierte Künstler und Handwerker in zeichenhafte Gestalt und qualitätvolle Form gebracht.

Staunend stehen wir Heutigen vor den letzten, uns aus dieser bewegten Epoche am Abend des Mittelalters überkommenen Kulturzeugnissen. Auftraggebern, Schöpfern und andächtig Betrachtenden stand ihre Bedeutung zweifellos klar vor Augen. Und doch hat sich diese ganz offensichtlich in wenigen Jahren und recht abrupt aufgelöst. Wenn sich auch in Niederbayern kein protestantischer "Bildersturm" ereignete, die

weitere Ausstattung der Kirchen wurde allenthalben unterbrochen.

Gehen wir das Phänomen anhand konkreter Beispiele an, so ist zunächst in Erinnerung zu bringen, daß der Landshuter Erbfolgekrieg von 1504 gerade unsere Gegend verheert und auf Jahre ihre Wirtschaftskraft stark beeinträchtigt hat. Das Schweigen der Quellen über Kirchenkunst dieser Zeit ist somit verständlich. Demgegenüber erwies sich jedoch das Jahrzehnt 1520/30 als außerordentlich fruchtbar.

An bereits vorher errichteten Kirchen wurde nun weiter gebaut. So erhielt etwa Frauenbiburg sein erstes Achteckgeschoß am Turm über dessen älterem Unterbau,

bezeichnet 1522. In Dingolfing errichtete die Michaelibruderschaft nach 1525 ihre Seitenkapelle an der Stadtpfarrkirche. In deren Turminnern finden sich mehrere Steinritzungen zwischen 1520 und 1532, den jeweiligen Baufortschritt markierend.

### Kult- und Kunstausstattung

Die niederbayerische Sakrallandschaft charakterisieren aber vorzugsweise herausragende Beispiele der Altarbaukunst, wie sie bei uns in großartigen Exemplaren erhalten geblieben sind. Hierher gehört der Johannes-Altar in Usterling, gestiftet vom adeligen Ehepaar Jörg und Susanna Wielandt von Hagstorf, beide gestorben 1520. Über der Predella erhebt sich ein reich mit Sprengwerk und Fialen gezierter Aufbau mit Flügeln. Der Mittelschrein birgt die farbig gefaßten Holzplastiken der Kirchenpatrone St. Johann Baptist und St. Johann Evangelist. Weitere Figuren stellen die Heiligen Petrus, Jakobus d. Ä., Simon, Bartholomäus, Sebastian sowie den Gekreuzigten mit Maria und Johannes dar. Die Flügel zeigen in Reliefs Szenen aus Leben und Martyrium der beiden Patrone. Im Hintergrund des Bildes mit der Taufe Christi am Jordan hat der Künstler – Stephan Rottaler? – den nahegelegenen "Wachsenden Stein" wiedergegeben.

Als noch reicher ausgestattet erweist sich der Hochaltar in der Pfarrkirche Reisbach. In seinem Schrein stehen lebensgroße bemalte Holzfiguren der Heiligen St. Johann Baptist und St. Wolfgang. Im Aufsatz erscheint als Kirchenpatron der hl. Erzengel Michael, das Schwert in der Rechten und die Seelenwaage in der Linken. Oben links ist die hl. Mutter Anna selbdritt zu sehen. Obwohl von guter Qualität, erreicht diese Gruppe nicht jene der anderen, die sogar dem Landshuter Meister Stephan Rottaler um 1520 zugeschrieben wird. Dasselbe gilt für die Holzreliefs der Altarflügel St. Michael, St. Johannis Enthauptung, Engelsturz und Szene aus der Wolfgangs-

legende.

Im Schrein des südlichen Seitenaltars befinden sich ferner vom Beginn des 16. Jahrhunderts. wohl um 1510/15, kleinere Figuren der Heiligen Sebastian, Katharina und Barbara mit ihren Attributen. Aus der Pfarrkirche Kollbach stammend ist in die Predella ein Holzrelief der Grablegung Christi mit den heiligen Frauen, Johannes, Joseph

von Arimathia und Nikodemus eingefügt.

Auch der Schrein des nördlichen Seitenaltars enthält eine bemalte Holzgruppe vom Anfang des 16. Jahrhunderts. Sie stellt die Krönung Mariens durch die Hl. Dreifaltigkeit dar; Engel halten die Mantelenden der ersten beiden göttlichen Personen. Im Nischenrelief der Mensa sitzt Maria im Kreis der Apostel. Diese Ensembles vermitteln einen guten Eindruck einstiger Pracht, zumal auch ein Teil des Schnitzwerks noch aus der Zeit kommt und nur das Fehlende neugotisch ergänzt wurde.

Schließlich sei noch auf einige freistehende Heiligenfiguren im Kirchenraum der selben Zeitstellung verwiesen: Salvator mundi – wohl aus der einstigen Wallfahrtskirche St. Salvator – St. Sigismund, St. Achatius, St. Stephanus, St. Ursula, St. Ulrich, St. Johann Baptist, St. Nikolaus, St. Cäcilia, St. Florian und St. Antonius, der Einsiedler. Sie mögen ursprünglich aus Seitenaltären stammen bzw. von anderen Kirchen hierher

gelangt sein.

Letzeres war der Fall bei den Reisbacher 16 Holztafelgemälden. Sie bildeten einst die Altarflügel des spätgotischen Hochaltars in Ruhstorf – Vorder- wie Rückseite – wurden in jüngerer Zeit gespalten und in Reisbach an den Chorwänden angebracht. Noch am Ort seiner Bestimmung blieb in Frauensattling bei Vilsbiburg eine Holzplastik Mariens mit dem Kind und in Oberhausen das Holzrelief des letzten Abend-

mahls von etwa 1520 erhalten, während eine gleichzeitige hl. Magdalena aus Schloß Warth seit gut hundert Jahren im Bayerischen Nationalmuseum München aufbewahrt

wird; ihre eigentliche Herkunft ist ungeklärt.

Dorthin fand auch eine andere Sakralplastik der Zeit aus der Dingolfinger Stadtpfarrkirche, ein Holzrelief der Mater Dolorosa. Sein Pendant mit Darstellung des hl. Johannes ist dagegen zugrund gegangen, nachdem es – der Überlieferung zufolge – im Pfarrhof als Abdeckung über einen Graben dienen mußte. Beide kamen laut stilistischem Augenschein aus der Werkstatt des berühmten Landshuter Bildhauers Hans Leinberger. Vielleicht war damit jenes Werk des Meisters für Dingolfing gemeint, das dieser in einem eigenhändigen Brief an den Bürgermeister von Regensburg 1521 erwähnt, aber nicht beschrieben hat. Eine reliefartige Gruppe aus der Nähe von Dingolfing im Frührenaissance Stil, Christus und Thomas, existiert im Germanischen Nationalmuseum Nürnberg, Hans Leinberger zugewiesen. Von ihm soll auch das Magdalenen-Relief im Kirchlein von Wimmersdorf stammen.

Nicht von Leinberger, aber wohl von der Hand eines anderen Landshuter Künstlers – Jörg Rot? – geschaffen ist der "Kolossale Hergott" von Dingolfing. Das riesige Chorbogenkruzifix trägt die Jahrzahl 1522 und soll eine Stiftung von Georg Wagner "auf dem Brothaus" (Speisemarkt 8) sein. Dieser kann urkundlich bisher nicht nachgewiesen werden. Unbekannt bleibt ferner die Herkunft des mit 1523 datieren Kreu-

zes am Chorbogen der St. Leonhardskirche in Oberdingolfing.

Dem Umkreis Leinbergers zugewiesen sind die beiden Patrone von Dingolfing – St. Johannes und zwar unter dem fiktiven Namen eines "Meisters von Dingolfing". Nachdem es hier aber seinerzeit keinen Bildhauer gegeben hat, kann auch bei ihm die Regierungshauptstadt Landshut als Werkstattort angenommen werden. Neben dem ab 1509 bis 1553 wirkenden Jörg Rot arbeitete damals dort der schon genannte Bild-

hauer Stephan Rottaler zwischen etwa 1512 und 1533.

Schließlich befindet sich im Bayerischen Nationalmuseum München eine Reliefgruppe aus Holz mit Resten farbiger Fassung. Die Figuration des sogenannten Gnadenstuhls mit den Drei Göttlichen Personen ist auf einem Thron gegeben, dessen Architektur jener des Epitaphs der Familie Rohrer in Landshut-St. Martin sehr stark ähnelt. Dieses Denkmal hat Hans Leinberger signiert und mit der Jahrzahl 1524 datiert. Wir haben diesen "Gnadenstuhl" mit Stifterdarstellung bereits mit dem Dingolfinger Stadtpfarrer jener Jahre, Peter Hachreiter, in Verbindung gebracht.

Für die Pfarrkirche Vilsbiburg wurde im Jahr 1523 laut Datierung ein neuer Taufstein beschafft. Hier befindet sich jetzt auch eine, aus der Spitalkirche stammende Holzplastik von "Christus in der Rast", deren Typus mit jenem von Hans Leinberger

in Landshut-St. Martin übereinstimmt.

Die Dingolfinger Kunstwerke – dazu eine Orgel – dürften jedenfalls alle zwischen 1520 und 1524 entstanden sein, welche letztes Jahr – wie andernorts ausführlich diskutiert – jenes der Kirchweihe am Sonntag nach Dionys, nämlich am 15. Oktober gewesen sein muß. So schließt sich hier der Themenkreis traditioneller, aber zuletzt höchsten künstlerischen Rang erreichender Sakralbilder altkirchlichen Verständnisses. Neben den Göttlichen Personen mit Maria und dem Kind bzw. unter dem Kreuz treten uns die populärsten Schutzheiligen entgegen.

Bald nach 1525 muß zuletzt noch die Dingolfinger Michaelibruderschaft ihre Seitenkapelle an die Stadtpfarrkirche gebaut haben, die damals nur mit einem Altar im Verzeichnis der örtlichen Benefizien vertreten war. Dieser Bauzeit entspricht auch das im Kapellenfenster eingesetzte Glasgemälde der Geburt Christi: Unterhalb der Rah-

mung sind zwei Männer in Kleinformat dargestellt, die turbanartige Kopfbedeckun-

gen tragen und sichtlich an die "Türkengefahr" jener Jahre erinnern.

Auch in der Pfarrkirche Frontenhausen gibt es noch ein zeitgenössisches Glasgemälde im Fenster des zweiten östlichen Jochs vom nördlichen Seitenschiff. Abgebildet ist Christus in "Eccehomo"-Typus mit zwei Engeln. Vor ihm kniet als Stifter und gebürtiger Frontenhausener Christoph Klingenberger, Universitätsprofessor zu Ingolstadt, laut Datierung von 1521. Das Objekt gehört noch ganz dem Stil der Spätgotik an.

### Stagnation

Ein langanhaltender Entwicklungsdrang fand hier sein Ende. Erinnern wir uns: 1523 gab es in Dingolfing die erste Predigt über die Neue Lehre, wurde es in der Folge "gut lutherisch" zu Dingolfing und in der Umgebung. Seither kam für Jahrzehnte jedes Interesse an der weiteren Ausgestaltung von Kirchen zum Erliegen. Der geschilderte häufige Wechsel bei der Pfarrgeistlichkeit und die gewandelten Denkweisen im Pfarrvolk ließen keine Innovationen im Sinn einer "Evolution" mehr zu. "Revolution" war angesagt: "Reformation" griff Platz und erst in einer späteren "katholischen Reform" gelang der Anschluß wieder, aber auch hier in einem neuen Geist.

Es ist deshalb nicht verwunderlich, wenn nach dem ersten Viertel des 16. Jahrhunderts kaum eine Quelle mehr über Neubauten und Neuanschaffungen berichtet, von überlieferten Kunstwerken aus dem sakralen Bereich ganz zu schweigen. In den allein über den Pfleggerichtsbezirk Dingolfing erhaltenen Kirchenrechnungen von 1558, 1565 und 1568 findet sich bei ersterem Jahrgang lediglich eine relevante Ausgabe für die Leonhardskirche in Hagenau. Dort haben die Maurer von Dingolfing das Dach mit Hohlziegeln gedeckt und einige Sparren erneuert, also bloß unaufschiebliche

Reparaturen zwecks Bestandserhaltung durchgeführt.

Und doch kam es im Beobachtungszeitraum zu einer Baumaßnahme, bei welcher es sich aber um eine Besonderheit gehandelt hat. Herzog Ludwig X. von Niederbayern ließ nämlich in den Jahren 1535/36 das Schloß in Leonsberg neu errichten und auch die Kirche darin, wenn schon nicht komplett, so doch im wesentlichen und zweifellos mit neuer Ausstattung. Eine Nachfolge hat diese Aktion im Land nicht gefunden. Erst 1627, knapp ein Jahrhundert später, gelang die Weihe eines Kirchenneubaues in Altenkirchen bei Frontenhausen, gefördert und finanziell unterstützt durch den damaligen Regensburger Bischof Albert von Törring.

In ihrem Frageschema hatten die Visitatoren von 1559 auch eine Rubrik, die den baulichen Zustand der Kirchen- und Pfarrhofgebäude betraf. Hierzu wurden in erster Linie die "Zechpröpste" als weltliche Kirchenpfleger um Auskunft angegangen, die

sie auch bereitwillig erteilt haben.

Natürlich gab es da und dort "Baufälligkeiten", was nicht bedeutete, daß sich das Objekt schon als einsturzgefährdet erwies. Vielmehr war ein – wie auch immer gearteter – Baufall eingetreten, den es zu beheben galt. Spätestens seit Mitte des 16. Jahrhunderts verlange die Staatsgewalt Auskunft darüber, prüfte eingereichte Anträge und genehmigte sie dann, wenn sie als sachlich gerechtfertigt erschienen und ihre Finanzierung gesichert war. Die seitdem erhaltenen Jahreskirchenrechnungen enthalten die faktischen Belege.

Aus den Visitationsprotokollen von 1559 seien hierzu lediglich ein paar Beispiele angeführt. Sie beschreiben, daß man trotz neuen religiösen Ideen immer noch die Sub-

stanz der Gotteshäuser durch Reparaturen zu erhalten suchte, Ergänzungen der Aus-

stattung aber offenbar nicht mehr vorgenommen hat.

In Hofdorf war 1559 die Pfarrkirche "am dach paufellig". Der Pfarrer von Steinbach hatte da schon größere Probleme: "Hat verndt [= vormals] ain vorrath gehabt, damit haben sy das paufellig kirchlein döckhen wellen, dasselbig gelt haben dem pfleger villeicht zur steur geben miessen, pleib also das kirchlein ungepaut zu besorgen, es werd bald gar einfallen".

Im übrigen fanden sich überwiegend Kirchen, Pfarr- und Mesnerhäuser in gutem Bauzustand. Ausnahmen bestätigten auch hier die Regel. So äußerten etwa die Kirchenpfleger von Loiching, Pfarr- und Meßnerhaus seien baufällig, "mit 80 oder 100f

[= Gulden] wer ihnen zu helffen".

Der Einfluß des Staates auf Erhalt der überkommenen Konfession setzte sich nach Mitte des 16. Jahrhunderts vermehrt zum Ziel, wieder Ordnung in die Kultausübung zu bringen und dafür die kirchlichen Baulichkeiten in den rechten Stand zu setzen. Über die Beamten der Regierungen und der Außenämter wurde eine zunehmend strengere Kontrolle des Geschäftsgebarens der Kirchenpflegschaften vorgenommen. Wo es erforderlich schien, sollten entsprechende Verfügungen die Verhältnisse bessern.

Auf diese Weise war – wie schon bemerkt – die Klosterverwaltung in Niederviehbach auf neue Grundlagen gestellt worden. Schon 1551 und dann wieder 1602 hatte man hier die Annakapelle im Konvent erneuert. 1585 wurde die Schwesternkirche, also der westliche Teil des Gotteshauses renoviert.

Bemerkenswert erscheint schließlich, daß – offensichtlich gegen Ende des 16. Jahrhunderts – die Pfarrkirche in Mamming ein im Renaissancestil gestaltetes Turmobergeschoß samt großer Kuppel erhalten hat. Es war, laut einem Gemälde um 1625, von kräftig profilierten Gurtgesimsen eingefaßt; in den Feldern seines zwölfseitigen Aufbaues standen jeweils hohe, schlanke Schallöffnungen. Es werden sich deshalb dorf auch eine oder mehrere Glocken befunden haben. Spätere Abbildungen zeigen diesen Bauteil nicht mehr in beschriebener Form. Er dürfte wohl bei der überlieferten Kuppelerneuerung 1660 oder später beim Kirchenumbau von 1740 verändert bzw. neu konstruiert worden sein.

Der Turmbau darf für seine Zeit sogar als gegenreformatorisches Zeichen gewertet werden. Der größte Teil des Dorfes Mamming, wie auch von Gottfrieding und Seemannskirchen, war als Hofmark der Grafen von Ortenburg organisiert. Diese hatten sich der Luther-Lehre zugewandt und ihr Territorium als vom bayerischen Herzogtum unabhängiges Gebiet zum reformatorischen Zentrum Niederbayerns ausgebildet. Daraufhin entzog ihnen Herzog Albrecht V. die außerhalb der Grafschaft liegenden Güter und stellte diese von 1575 bis 1602 unter staatliche Sonderverwaltung durch den Pfleger zu Dingolfing; später gingen sie per Kauf an das Kloster Aldersbach über.

Der damals moderne Turmaufbau über dem einfachen gotischen Kirchengebäude sollte wohl sehr deutlich all jenen Untertanen im Umland den Sieg der Gegenreformation anzeigen, die etwa noch lutherischen Erinnerungen anhingen bevor mit der noch zu besprechenden Visitation von 1571 ein letzter Freiraum zugunsten der "ausschließlichen Katholizität" im Herzogtum Bayern geschlossen wurde.

In Dingolfing fanden auf staatliche Anordnung – wie ebenfalls schon dargestellt – die gesammelten Einkünfte vakanter Benefizien zwischen 1560 und 1596 größtenteils Verwendung für Baureparaturen an schadhaften Kirchen, Instandsetzungen an Fenstern, Glocken und Orgeln. Ein Mauerstein mit der Datierung 1596 unterhalb des

Gesimses an der Langhaus-Südseite von St. Johannes markiert entsprechende Maßnahmen.

Der seinerzeitige Ausbauzustand des Kirchturms, an dem die Arbeiten offensichtlich seit den 30er Jahren geruht hatten, ist am Deckenfresko von Hans Donauer im sogenannten Antiquarium der Münchner Residenz, gemalt um 1590, deutlich abzulesen. Im Auftrag des Herzogs hatte hierzu der Landshuter Hofmaler Engelhard de Pee im Jahr 1583 die Vorzeichnung geliefert und so die aktuelle Lage vermittelt. Bei ihm war man noch nicht über ein Geschoß nach den Ecktürmchen hinausgekommen. Ferner zeigt sich eine Art kegelförmiges Notdach; doch gab es bereits ein großes Uhrschild, was auch auf das Vorhandensein eines Werkes schließen läßt.

#### Glocken und Paramente

Den Ruf der Gläubigen zum Gottesdienst hatten, wie jetzt auch, zur Beobachtungszeit die Glocken im Kirchturm zu besorgen. Wir hörten vorhin, daß zur Verbesserung ihrer Funktion die Dingolfinger umgehängt worden sind. Neuanschaffungen waren vor der Reformation noch in Erlach bei Frontenhausen und in Höll-St. Anton jeweils im Jahr 1524 geschehen, hergestellt durch den Landshuter Glockengießer Hans Graf.

Zwei Generationen später zogen neue Glocken ein in die Kirchtürme von Parnkofen 1582, Niederviehbach 1592 und Usterling 1597. Erstere wurde den vier Evangelisten geweiht und die zweite – vom Münchener Meister Wolf Steger – der Gottesmutter. Die letztere goß Dionys Schulthes in Passau. Erwähnt sei auch die Anschaffung eines "sacramentklenckl", also einer Klingel zur hl. Wandlung und bei theophorischen Prozessionen, 1558 in Hüttenkofen.

Der würdigen und zeichenhaften Ausgestaltung des erneuerten Kults im katholischen Sinn dienten dann besonders auch Paramente und Kirchengeräte, die – soweit

nicht vorhanden - erworben werden mußten.

Demzufolge beschaffte man laut Kirchenrechnungen von 1613 für Frichlkofen ein rotes "grobgrannen", d. h. aus grober Wolle hergestelltes Meßgewand samt einer neuen Albe, ein blaues "doppeltaftenes", in Leinwandbindung aus Seide gefertigtes Meßgewand im Wert von 17 Gulden für Bubach und ein weiteres "grobgranes" Exemplar für Seemannskirchen.

Zu den Prozessionen – "Kreuzgängen" – an den Bittagen wie nach festgelegten oder aus aktuellem Anlaß gewählten Wallfahrtsorten wurden für jede Pfarr- und Filialkirche eigene Fahnen als Identifikationszeichen gebraucht. Nicht wenige Pfarreien innerhalb des Pfleggerichts Dingolfing haben solche im Rechnungsjahr 1613 erworben. Gottfrieding war schon 1611 damit vorausgegangen und ließ jetzt den Maler aus der Stadt zwei Figuren – wohl von Heiligen- auf der neugefertigten Fahne anbringen.

Weil in der Filiale Frichlkofen keine gute Kreuzfahne vorhanden war, wurde unter den "Pfarrleuten", den Filialisten, eine Sammlung veranstaltet, die 51 Gulden erbrachte. Darüberhinaus mußte jedoch die Kirchenpflegschaft noch gut 14 Gulden daraufzahlen, um eine "rotkarmesintaftene" Fahne mit zwei Figuren, auch mit neuen Stangen und einem Kreuz machen lassen zu können. Es handelte sich dabei offenbar um ein großes, von zwei langen Stangen gestütztes Objekt, wie es bei uns auf zeitgenössischen Bilddarstellungen zu sehen und in Oberbayern noch heute vereinzelt erhalten bzw. sogar in Gebrauch ist.

Auch die Pfarrkirche Mamming besorgte sich 1613 eine neue Kreuzfahne von rotem und grünem "grobgran" um mehr als 16 Gulden. Sie sollte zur Schonung der vorhan-

denen taftenen bei Regenwetter über Land getragen werden, wie es ausdrücklich in der Abrechnung heißt. Die Filiale Bubach erhielt im selben Jahr eine neue Kreuzfahne aus ebenfalls rotem und grunem "grobgrahn" mit einem Banner, neuen Stangen und Kreuz um 16 Gulden, weil man nur über ein altes zerrissenes Fähnchen verfügte. Ähnliche Verhältnisse herrschten in Martinsbuch. Nachdem keine gute Fahne für die Kreuzgänge existierte, vielmehr die alte bereits verfault und zerrissen war, ließ man um 27 Gulden eine neue von rotem und weißem "fürgrath", Zeug aus Wolle und Baumwolle, mit Banner, Stangen und Kreuz anfertigen. Dasselbe geschah für die Nebenkirche Pramersbuch, jedoch nur um rund 16 Gulden, sowie für die Pfarrkirche Steinbach um gut 22 Gulden.

#### Grabdenkmäler

Während nun bei Bau und Ausstattung unserer Heimatkirchen im Reformationszeitalter eindeutig eine Zäsur von mehreren Jahrzehnten zu konstatieren ist, gilt dies nicht im Bereich der Sepulkralkunst. Wer es seinem Sozialprestige schuldig zu sein glaubte und es sich finanziell leisten konnte, wollte immer sein Gedächtnis bei den Lebenden in Erinnerung halten. Diesem Anspruch hatte eine möglichst signifikante

Ausführung des jeweiligen Grabdenkmals zu genügen.

In der Stadtpfarrkirche Dingolfing liegen verschiedene Adelige, meist herzogliche Beamte und ihre Ehefrauen, aber auch mehrere Geistliche des 16. Jahrhunderts begraben, deren künstlerisch gestaltete Epitaphe noch heute erhalten sind. Dabei ist zu beobachten, daß zunehmend von reinen Inschriften und Wappendarstellungen Abstand genommen wurde, dafür aber individuelle Züge bis hin zur Porträtwiedergabe des betreffenden Verstorbenen auftraten. Man darf ferner davon ausgehen, daß solche Objekte noch zu deren Lebzeiten in Auftrag gegeben und angefertigt worden

Belegen können wir dies für den Kirchherrn Sigismund Leuchinger (1532/46), der ja, unter Hinterlassung seines Grabdenkmals in der Dingolfinger Stadtpfarrkirche mit seiner persönlichen Abbildung in Priesterkleidung, erst 1558 im Kanonikerstift Vilshofen verstorben ist. Auch die repräsentative lebensgroße Porträtdarstellung des "letzten Ritters" Balthasar von Köllnbach auf Thürnthenning mit voller Rüstung in St. Johannes, Sterbejahr 1568, dürfte schon vorher entstanden sein, zumal der langbärtige Recke unverheiratet und somit ohne legitime Erben war, die sich etwa um seinen "Nachruhm" hätten kümmern können oder wollen.

Für den "vesten", d. h. rittermäßigen Christoph Pellkofer zu Moosthenning und seine Gattin Agnes Klughamer, verstorben 1531 bzw. 1533, hatte man sich mit einem großformatigen Ehewappen als Identifikationsmerkmal neben der knappen Namensund Datierungsbeschriftung begnügt. Ein gleiches ereignete sich, allerdings zusätzlich mit Ahnenwappen, beim Epitaph für das adelige Ehepaar Karl Staudinger zu Türkenfeld und Hackerskofen († 1608) und Anna Maria Weißenfelder von Hilgartsberg (†1590).

Dafür wurde der "edl und vest fraw" Anna Egker zu Oberpöring, vermutlich Ehegattin des Dingolfinger Pflegers Sigmund Ecker zu Oberpöring (1507/09), wieder ein Denkstein mit lebensgroßem Porträt gesetzt. Unter einem Säulenbogen steht die reichgewandete und geschmückte Dame, 1521 verstorben, den Rosenkranz in Hän-

den haltend.

Alle diese Epitaphe sind in Rotmarmor ausgeführt und heute noch bestens erhalten. Sehen wir uns im Beobachtungsraum um, so findet sich Vergleichbares noch in Marklkofen: Ein Denkstein der Adelsfamilie Zachreis mit Wappen (Todesdaten 1534/1567 und 1587) und als Prachtstück die Grabplatte der Brüder Wilhelm, Christoph, Haimeran und Matthäus von Fraunberg zu Poxau, des Hl. Römischen Reichs Erbritter. Über der Inschrift ist einer Relief must von dem Kruzifix knieend dar-

gestellt. Gestorben sind sie zwischen 1543 und 1554.

Ein weißes Kalksteinepitaph mit dem Reliefbild der Familie ließ man für Johann Christoph von Fraunberg 1597), Pfleger zu Dingolfing 1566/75, in Marklkofen errichten. Es zeigt ihn ebenfalls in Rüstung, mit seinen drei Frauen Margareta Ebran von Wildenberg († 1570), Afra von Sinzenhofen († 1582) und Euphrosine von Preysing († 1622) sowie den Kindern knieend unter dem Kreuz. Ein Relief im Aufsatz enthält die Auferstehung Christi, die Bekrönung bildet eine Statue der Anna selbdritt.

In Frontenhausen hatte sich Augustin Ecker zu Lichtenegg bei seinem Grabdenkmal mit dem großen Wappen samt Helmzier und vier kleineren begnügt. Das Todesjahr wurde noch nicht eingetragen, doch 1521 als Sterbedatum seiner Frau Barbara Sasser. Demgegenüber ließ sich wieder Hanns Ecker von Lichtenegg († 1592) mit seiner Gemahlin Magdalena Isl zu Oberndorf und Kindern in einem Kalksteinrelief betend unter dem Kreuz darstellen. 1521 starb ferner Alexander Leberskircher von Lichtenhaag, der in der Pfarrkirche Gerzen seine letzte Ruhestätte fand. In einer von zwei Säulen getragenen Ädikula kniet er in voller Rüstung auf einem Betstuhl; Lanze mit wehendem Banner und Rosenkranz-Gebetsschnur sind zeichenhafte Attribute.

Auch in Vilsbiburg bestehen noch Gedenkplatten mit Reliefdarstellungen der Stifterfamilien: von Urban Griesstetter zu Haslach und Herrnfelden, Pfleger zu Vilsbiburg und Geisenhausen († 1514), Ehefrau Margreth Greyl zu Vatersham († 1502)

sowie von Thomas Griesstetter, Pfleger zu Vilsbiburg († 1580).

Außerdem wurden Epitaphien von Geistlichen dieser Zeit mit Porträtabbildungen überliefert. Bezeichnende Beispiele sind etwa in Frontenhausen Konrad Mässinger, Pfarrvikar († 1532) sowie Mag. Caspar Kheller, Pfarrer und Dekan († 1599) oder in Dingolfing der schon genannte Sigismund Leuchinger, Kirchherr (Anfertigung

1538).

Bemerkenswerterweise finden sich in der Pfarrkirche Vilsbiburg auch bürgerliche Grabdenkmale mit ähnlichen Familiendarstellungen. Aus den Titulaturen "ehrsam" oder "ehrbar" ist zu erkennen, daß es sich umMitglieder des Rates und deshalb der örtlichen Führungsschicht gehandelt hat. Am Beginn der Chronologie steht hier ein Paulus Kartt (Sterbedatum nicht ausgeführt) mit seiner ersten Frau Apollonia († 1520) und seiner zweiten namens Katharina (ohne Datum) nur mit Wappen, gefolgt von einem Jobst Schefler († 1542) mit seiner Frau Margret († 1540) und zehn Kindern aus dieser Ehe. Hanns Griesenpeck († 1558) und Ehefrau Agnes hatte deren Sohn Kaspar den Grabstein mit St. Anna selbdritt und dem Familienwappen setzen lassen. Erst 1522 - laut Jahrzahl - erhielt der schon 1504 verstorbene Bürger Jorg Schmit sein Denkmal mit Ölbergrelief, Engel mit Wappen und Porträt. Seine gesamte Familie verewigte der Vilsbiburger Gastwirt Hanns Englberger in Schrift, Wappen und Bild sowie mit der Darstellung von Jerusalem im Hintergrund: Ehefrau Anna von "Altham" († 1501), ein Sohn und eine Tochter, verstorben im Kindesalter, Tochter Elisabeth († 1571), als Frau des Gastwirts Hans Hiebl von Gangkofen, Tochter Anna († 1585) als Frau des Gastwirts Hans Schächnter zu Reichenhall und Tochter Rosina († 1586) als Frau des Vilsbiburger Gastwirts Paulus Häring.

Ein Blick auf die – von Porträtdarstellungen abgesehen – wesentlichen Bildinhalte derartiger Grabdenkmäler führt zu interessanten Beobachtungen. Es erscheinen hier regelmäßig biblische Szenerien, die im Zusammenhang mit der Heilsgeschichte und

der Heilstat Christi stehen: Ölbergszene, der Gekreuzigte, die Auferstehung. Der oder die Verstorbenen samt nächster Familie knien unter dem Kreuz, geben sich dem Heiland und Erlöser anheim, hoffen mit ihm der Auferweckung vom Tod und des

Eingangs in die ewige Seligkeit teilhaft zu werden.

Äußern sich in solchen "Glaubensbildern" reformatorische Gedanken? Das mag durchaus der Fall sein. Luther hat sie ja keineswegs wie Zwingli und Calvin verworfen, sondern empfohlen. Er wandte sich nur gegen den zu seiner Zeit häufigen Mißbrauch, durch die Stiftung von Heiligenbildern die Hilfe von Patronen als damit gleichsam erzwingbare Konsequenz herbeiführen zu können. Darstellungen nach den Evangelienberichten waren in dieser Hinsicht unverfänglich und akzeptabel sowohl für Sympathisanten Luthers wie für die Altgläubigen.

Auf welchen Grundlagen, Einsichten und Lehrmeinungen das religiöse Leben des Einzelnen wie der Gruppe basierte, welchen Verlauf es den verschiedenen Strömungen der Entwicklung gemäß nahm, welchen äußeren Einflüssen es unterworfen war, hat uns im Betrachtungsraum Isar-, Vils- und Aitrachtal im folgenden in aller Breite

zu beschäftigen.

#### IV. Leben aus dem Glauben

Wir haben im vorigen sehr ausführlich anhand der überlieferten Quellen dargestellt, welche rechtlichen und wirtschaftlichen Verhältnisse sich bis zum Beginn der Reformation herausgebildet haben. Sie gaben die Grundlagen für die materielle Existenz jenes Standes ab, der die christliche Lehre weiterzutragen, die Sakramente zu verwalten und sich auf vielerlei Art die Sorge für die Seelen der anheimgegebenen Gemeinden angelegen sein zu lassen hatte: der Priesterschaft und aller sonstigen Kirchendiener.

Dabei sind wir bereits mehrfach auf Spuren gestoßen, die das Eindringen reformatorischen Gedankenguts wie auch von Praktiken im Sinn der "Neuen Lehre" in den Beobachtungsraum belegen. Das Auftreten eines Mönchs als deren Verkünder wurde hier schon 1523 aktenkundig. Entsprechend dem herzoglichen Religionsmandat haben die Behörden nach ihm gefahndet, seine Beschützer – Dingolfinger Bürger – empfingen dafür eine Strafe.

Trotz Verfolgung und härteren Gegenmaßnahmen bis hin zur Vollstreckung von Todesurteilen ließ sich aber die "evangelische Bewegung" nicht mehr unterdrücken. Was man während der 20er Jahre des 16. Jahrhunderts schon ausgemerzt zu haben glaubte, lebte in den 30ern und 40ern wieder auf und verbreitete sich rasch über das

Land.

# 1. Strukturelle Befindlichkeiten

Berichte aus den Dekanaten an die bischöfliche Oberbehörde in Regensburg während dieser Zeit gehen nicht bloß auf mancherlei Beschwernisse bei der Amtstätigkeit des Klerus ein, sondern schildern gerade auch das Überhandnehmen der "martinianischen", d. h. lutherischen Lehren.

So reichte der Reisbacher Dekan Johann Reuthmair unterm 16. April 1537 acht Artikel ein, die in einer Versammlung von den Mitbrüdern im Priesteramt vorgebracht wurden. Das Eindringen der lutherischen bzw. "martinianischen Sekte" nehme dem Gotteswort viel Wirkung und verursache große Verwirrung. Die pfarr-

lichen Rechte für den Unterhalt der Kleriker würden nur auf List, Betrug und Verringerung durch die weltlichen Patrone und Obrigkeiten verlängert oder aufrechterhalten, weshalb die Priester Armut und Not leiden und schließlich die ruinösen Baulichkeiten verlassen müßten.

Der betreffende Passus lautet wörtlich auf Latein: "Primus et principalis articulus Martiniana seu Lutherana secta in heresis hactenus intrusa, est causa efficiens (at neminic non constat), quo verbo divino vestra summa diligencia et maximis laboribus promulgato nihil aut parum fructi perficimus ita etiam laici hujusmodi lutherana heresi sunt infecti, quod in omnibus publicis tabernis spectabulis et conventionibus nos decidendo proclamant, dicentes: hi sacerdotes presbiteri et monachi sunt, qui nos deceperunt et nostra bona cum fraude et dolo a nobis acceperunt, ea igitur ex causa uti originali omnes ecclesie catholice perturbationes evarsisse nemo dubitat."

Die Laien seien von der lutherischen Häresie infiziert, was sie auch in allen öffentlichen Wirtshäusern, Plätzen und Zusammenkünften den Geistlichen zum Nachteil laut sagten: Diese Priester, Welt- und Ordensgeistliche, sind es, die uns täuschen und

unsere Güter mit Betrug und Arglist von uns sich geben lassen.

Im Dekanat Vilsbiburg rief Dekan und Pfarrer Erasmus Beylannd am 11. April 1537 die Kleriker seines Sprengels zusammen. Diese äußerten unter anderem, daß Laien die Einkünfte der Filialkirchen einbehielten – also die Kirchenpfleger. Außerdem beklagten sie sich über das Volk und die Laien, weil sie den Zehent nicht vollständig und die Altarabgaben sowie andere pfarrliche Rechte nicht erfüllten. Diese Beschwerden hatten ferner unterschrieben die Pfarrer zu Binabiburg, Gerzen und Aich, Johann Spieß, Rudberthus Prantl und Matthäus Volkenperger.

Wie zu sehen und aus anderen Schriftquellen belegt, beklagte sich die Geistlichkeit viel stärker wegen Beeinträchtigung ihrer materiellen Verhältnisse als über Glaubensdinge. Die reformatorischen Gedanken wurden noch nicht als grundstürzend in der Religion erkannt, sondern bloß als Anlaß für die Laien betrachtet, die altherkömmlichen Abgaben nicht mehr leisten zu müssen. Eine solche Auffassung herrschte offenbar während der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts beim Hauptteil des Pfarrklerus wie überwiegend bei Bischöfen und Domkapiteln.

# Staatliche Verfügungen

Klar erkannt hatten demgegenüber die gemeinsam regierenden Herzöge von Bayern, Wilhelm IV. und Ludwig X., daß mit der "Neuen Lehre" eine große Veränderung wenn nicht Bedrohung der staatlichen Ordnung heraufzuziehen begann. Dies bedenkend und von ihren Beratern darin unterstützt, wandten sie sich alsbald gegen jede Art

reformatorischer Bestrebungen.

So wird der Beginn sogenannter Gegenreformation gewöhnlich mit Aschermittwoch, den 5. März des Jahres 1522 gleichgesetzt. An diesem Tag erging nach einer intensiv tätigen Konferenz der Herzöge auf Schloß Grünwald bei München das erste bayerische Religionsmandat. In seiner Konsequenz sollte es die religionspolitische Zukunft des Landes für die nächsten Jahrhunderte beistimmen. Das Dokument gab der Bevölkerung von Bann und Ächtung Martin Luthers (1520) offiziell Kenntnis, verbot die Annahme von dessen Lehre, sie zu disputieren und/oder zu verteidigen. Die herzoglichen Beamten erhielten Anweisungen, ihre Vertreter zu verhaften, die Geistlichen zur Mitwirkung beim Kampf gegen Luther anzuhalten und selbst bei der alten Kirche zu bleiben.

In diesem Zusammenhang ist also auch die schon mehrmals angesprochene Fahndung nach jenem Mönch zu sehen, der 1523 in Dingolfing offensichtlich im reforma-

torischen Sinn gepredigt hatte.

Verschärft wurden Verbote und Gebote durch ein zweites Religionsmandat vom 2. Oktober 1524. Besorgt wegen "aufrur, rumor und überfals" begannen die Herzöge sogleich auch mit dem Erzbischof und den anderen Bischöfen der Salzburger Kirchenprovinz über eine katholische Reform zu verhandeln. Ihrer Meinung nach sei die labile Lage durch das massive Ärgernis der innerkirchlichen Zustände entstanden. Der Verlust des katholischen Charakters Bayerns könne auf die Dauer ohne durchgreifende Beseitigung jenes Anstoßes nicht verhindert werden.

Die Bischöfe allerdings traten dem mit der stets hartnäckig wiederholten Forderung nach Behebung des laikalen Einflusses entgegen, den sie unter die Sammelbezeichnung von Beschwerden ("Gravamina ecclesiasticorum contra saeculares") bekämpften. Gerade deswegen aber wurden die bayerischen Herzöge des 16. Jahrhunderts veranlaßt, ihr territoriales Staatskirchentum auf Kosten bisher behaupteter kirchlicher Privilegien und Rechte auszuweiten. Die sich daraus ergebenden Folgerungen hatten

beide Seiten damals nicht im Blick.

Eine neuerliche Stufe staatlicher Religionspolitik wurde nach den allgemeinen Erfahrungen aus dem Bauernkrieg von 1525 erreicht, der in Bayern gar nicht erst zum Ausbruch kam. Mit dem sogenannten Ketzergerichtsprivileg vom 5. Februar 1526 wurde es möglich, ohne die Mißstände in der Kirche erst beseitigt zu haben, gewaltsam gegen "Ketzerei" vorzugehen und sogar Todesurteile gegen abtrünnige Geistliche

zu verhängen.

Das bayerische Landgebot gegen die Wiedertäufer vom 15. November 1527 traf nicht nur diese, sondern die gesamte evangelische Bewegung. Für die Anzeige eines Täufers wurden 32, für die eines Lutheraners immerhin 20 Gulden ausgesetzt. So zurückgedrängt, gab es zur Zeit des dritten Religionsmandats vom 19. Mai 1531 kaum mehr öffentlich in Erscheinung tretende Neugläubige. Das Mandat verkündete die Bestimmungen des Augsburger Reichstagsabschieds und verwies auf das Weiterbestehen der überlieferten Ordnung in Religion, Kirche und Staat.

Eine Generation lang lebte man nun auch in unserem Beobachtungsraum in scheinbarer konfessioneller Ruhe. Das Erstarken reformatorischer Kirchen in benachbarten Staaten und Territorien ließ jedoch ganz offensichtlich die "Neue Lehre" im Untergrund bestehen und gelegentlich wieder deutlich hervortreten. Hierher gehört der Fall des Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Wolfauer von 1546, der – wie beschrieben –

wegen seiner Glaubensäußerungen abgesetzt und einkerkert wurde.

Um die Mitte des 16. Jahrhunderts spielten dann die Bestrebungen zur Einführung des "Laienkelchs", also der Kommunion auch in der Weingestalt, eine besondere Rolle. Die Forderung war eindeutig von der "Neuen Lehre" durchdrungen und hatte ganz offensichtlich erst den Beginn weitergehenden Verlangens darzustellen, das in der völligen Freigabe der evangelischen Augsburger Konfession gipfeln sollte

Es wurde erstmals auf dem Ständetag zu Landshut im Dezember 1553 nachdrücklich laut. Der Herzog, jetzt Albrecht V. (1550–1579), der wegen des Steuerbewillungsrechtes auf die Stände – Adel, hohe Geistlichkeit, Bürger – angewiesen war, entschloß sich zu einem eigenen Vorstoß beim Papst. Dieser scheiterte allerdings recht bald. Unter dem Druck der am 7. März 1556 zu München versammelten Ständevertreter erließ nun Albrecht am 31. März eine herzogliche Deklaration, mit welcher er sich im wesentlichen zu folgenden Punkten verpflichtete.

Er wolle gegen diejenigen, die aus Gewissensgründen die Kommunion unter beiden Gestalten spendeten oder empfingen, und auch gegen Verstöße bei den Fastengeboten auf staatliche Strafmaßnahmen verzichten. Dann wolle er auf die Bischöfe einwirken, ihrerseits diesbezüglich keine Verbote oder Strafen zu erlassen, und Sorge tragen, daß tüchtige und gelehrte Pfarrer und Seelenhirten, soweit dies in seiner Macht stehe,

angestellt würden.

Darüberhinaus wollte der Herzog aber nichts weiter zugeben und "in der alten catholischen leer, sakramenten und ceremonien niemand ainiche verenderung oder neuerung gestatten". Jedoch, der Salzburger Erzbischof und die übrigen Bischöfe der Kirchenprovinz lehnten nicht bloß das Zugeständnis strikt ab, sondern gingen jetzt auch gegen zuwiderhandelnde Geistliche disziplinarisch vor. Der Herzog ließ demgegenüber in einem neuen Religionsmandat vom Juli 1558 den Sinn seiner Deklaration erläutern, jede andere Weiterung untersagen und das "Auslaufen" seiner Untertanen

in protestantische Orte bzw. Territorien bei strenger Strafe verbieten.

Auch eine neuerliche Intervention Bayerns in Rom blieb 1562 ohne Erfolg. Die Stände forderten ein Jahr später beim Ingolstädter Landtag offen die Freigabe der Confessio Augustana. Eine Art Verschwörung einflußreicher Adeliger brachte den Herzog zudem ins Hintertreffen. Da bewilligte Papst Pius IV. überraschend im April 1564 den Laienkelch für Bayern. Um nicht alle Dämme brechen zu lassen, beschloß eine sofort nach München einberufene Konferenz der obersten Regierungsbeamten aller vier Rentämter, die Kelcherlaubnis nur dort zu publizieren und zuzulassen, wo es unumgänglich erschien, im übrigen aber die Bewegung durch Ausweisung der Anführer zu unterdrücken.

Belegt ist, daß im Freisinger Bistumsanteil Niederbayerns der Laienkelch 1565 nur im Raum Eschlbach, Riding und Velden, vielleicht auch um Dorfen, eingeführt wurde. Aus unserem Bereich in der Diözese Regensburg wissen wir bislang nur von entsprechenden Praktiken vor der päpstlichen Erlaubnis, nicht aber von einer offiziellen Freigabe. Auch von der Durchführung eines herzoglichen Mandats vom 5. September 1565, alle "sektischen" Grunduntertanen außer Vertrag zu setzen und erst nach Rückkehr zum katholischen Bekenntnis wieder aufzunehmen, ist hier mangels Quellenbelegen nichts bekannt.

#### Reichsunmittelbare Territorien

Nicht dem Geltungsbereich und der territorialen Zugehörigkeit des bayerischen Herzogsstaates unterstanden damals Gebiete, die im Reformationszeitalter spezifische Bedeutung für die ideelle und praktische Religionsausübung weiter Bevölkerungskreise unseres Raumes trugen. Es handelte sich dabei um politische Bezirke, die im Rahmen des Deutschen Reiches unabhängig von Bayern in Bayern existierten bzw. dieses Existenzrecht beanspruchten und in jahrhundertelangen Rechtsstreitigkeiten zu behaupten suchten: die Grafschaft Ortenburg, die Grafschaft Haag und die Freiherrschaft zu Alt- und Neufraunhofen.

Beginnen wir mit diesem, zwischen den wittelsbachisch-bayerischen Landgerichten Erding und Vilsbiburg gelegenen Territorium. 1563 befand sich sein Mitinhaber, Thesaurus ("Theseres") von Fraunhofen, unter jenen Landsassen, die als "Konfessionalisten" auf dem Landtag zu Ingolstadt die Freigabe des Augsburger Bekenntnisses forderten, und der 1564 als Beteiligter an der sogenannten Adelsverschwörung nach München vorgeladen wurde. Den anderen Herrn dieser Zeit – Jakob von Fraunhofen,

ebenfalls reformatorisch bewegt - haben wir in Zusammenhang mit der (Nicht-)

Besetzung des Anna-Benefiziums in Dingolfing angetroffen.

Weitere Anzeichen verweisen darauf, daß die Herrschaft um die Mitte des 16. Jahrhunderts eine Art Zentrum evangelischer Bestrebungen gewesen ist. Hierher gehört, daß sich die im Fraunhofer Bezirk befindlichen Pfarrer zu Bayernbach, Holzhausen und Altfraunhofen 1560 nicht den Abgesandten der damaligen Diözesanvisitation stellten bzw. stellen durften. Ein gleiches geschah damals mit den Pfarrgeistlichen des Herrn von Waldeck und der Grafen von Haag. Offenbar ging es darum, den katholischen Visitatoren Einblick in das herrschende Kirchenwesen zu verweigern, das nicht mehr mit Lehre und Ordnung des alten Glaubens übereinstimmte.

In diese Richtung weist auch die Angabe des Pfarrers Lochhaimer im nahegelegenen Markt Geisenhausen, daß die bei ihm nicht kommunizierenden Personen in der ihnen Schutz gewährenden Herrschaft Fraunhofen zusammenkämen. Der Pfarrer von Bayerbach taufte hier 1558 "deutsch", d. h. in der Volkssprache. 1565 gab es da nur 50 Kommunikanten, die sich mit der Brotsgestalt begnügten, aber über 400 "Rebel-

len", die auch den Kelch verlangten und erhielten.

Ende 1560 wurden fünf Fraunhofen'sche Bauern aus Unterheldenberg, Neutzkam, "Arnkhoning" (?) und aus der Pfarrei Geisenhausen mit hohen Geldstrafen von je 10 bzw. 20 Pfd. Pfg. belegt, weil sie ihre Kinder in der Grafschaft Haag, in Schwind-

kirchen, evangelisch hatten taufen lassen.

Noch 1570 bemerkte ein Visitationsprotokoll, daß man gegen die Pfarrer zu Vilslern, Holzhausen und Ruprechtsberg nicht habe einschreiten können, da sie unter Fraunhofen'scher Herrschaft ständen. Ihren schriftlichen Mitteilungen zufolge existierte bei ihnen "ain merckhliche anzal ungehorsamer pfarrkhinder, welche weder von der comunion, besingkhnusn [= Beerdigungsgottesdiensten] oder todtn- und andern catholischen ceremonien gar nichts halten". Mit der Zeit wurden aber auch diese in die katholische Reform integriert; eine Generation später waren keinerlei öffentliche Anzeichen einer evangelischen Bewegung mehr zu erkennen.

Eine gewisse Wirkung erlangte diese ferner, ausstrahlend von der Reichsgrafschaft Haag bei Wasserburg, im niederbayerischen Bereich, bis sie auch hier unter dem

Druck des bayerischen Herzogstaates um 1570 erloschen ist.

Unmittelbaren Bezug zu unserem engeren Heimatgebiet hatte demgegenüber die Entwicklung im Besitztum der Grafen von Ortenburg. Zu ihm gehörten – wie schon verschiedene landwirtschaftliche Güter in Mamming, Gottfrieding und Seemannskirchen. Diese jurisdiktionelle Bindung zeitigte ohne Zweifel auch religiöse Kontakte, als die Herrschaft sich dem "Neuen Glauben" öffnete. Joachim Graf von Ortenburg setzte sich zudem an die Spitze bayerischer Adeliger, die über die Bestimmungen des Augsburger Religionsfriedens hinaus nicht bloß in eigener Machtvollkommenheit für ihre Besitzungen das Luthertum als verbindliche Konfession installierten, sondern auch in Opposition zum Herzogsstaat politische Forderungen erhoben. Ihre sog. "Adelsverschwörung" bedeutete eine ernsthafte Bedrohung der überkommenen Ordnung.

Schon um die Mitte des 16. Jahrhunderts gab es zu Ortenburg vielfach Gelegenheit, lutherischen Prädikanten bei ihren Predigten zuzuhören. Von weit und breit kamen die Leute aus den herzoglich-bayerischen Gebieten herbei. Die Regierung von Landshut hatte deswegen den Landrichtern und Pflegern befohlen, daß sie mit so viel Pferden, als sie aufzubringen vermochten, an den Feiertagen streifen und alle, die auf dem Weg nach Ortenburg angetroffen wurden, gefangennehmen sollten. Nicht nur der Besuch der dortigen Kirche, sondern schon das Betreten der Grafschaft zu irgendwel-

chen Geschäften "durch reiten, fahren, gehen oder sonst auf eine weise" war verboten. Nach dem Bericht eines Kundschafters an den Vilshofener Pfleger seien zum Beispiel am 17./18. Mai 1552 bei 2000 Personen nach Ortenburg zur Predigt "ausgelaufen".

Zum Eklat eskalierte die Bewegung ein Jahrzehnt später.

Am 3. Oktober 1563 hatte der Graf einen abgefallenen Franziskanermönch, der sich schon in Haag reformatorisch betätigte, nach Ortenburg berufen. Er feierte am 17. Oktober hier den ersten lutherischen Gottesdienst. Acht Tage darauf erging Befehl, daß die katholische Religion in der ganzen Grafschaft "abgetan" sein und nur

die Augsburgische Konfession mehr Geltung haben sollte.

Herzog Albrechts V. Reaktion auf die Provokation geschah sofort. Der Graf mußte sich in München einfinden und den Befehl entgegennehmen, die lutherischen Prädikanten unverzüglich abzuberufen. Als dies nicht erfolgte, wurde der Besuch der Ortenburger Gottesdienste für die Untertanen verboten und – soweit möglich – verhindert. Bayerische Truppen rückten in der Grafschaft ein, der Herzog ließ aufgegriffene Prädikanten verhaften und mit Gewalt ausweisen. Die gräfliche Klage bei den Landständen und beim Kaiser bewirkte, daß Albrecht alle Besitzungen des Ortenburgers wie auch dessen Einkünfte daraus zu beschlagnahmen befahl. Wir haben bereits früher mitgeteilt, daß seine Güter in Mamming, Gottfrieding und Seemannskirchen ab 1575 unter staatliche Zwangsverwaltung des Pflegers zu Dingolfing gestellt wurden.

Wenn also in den schriftlichen Quellen der damaligen Epoche immer wieder vom "Auslaufen" unserer Leute zu "sektischen", d. h. lutherischen Gottesdiensten und zum Sakramentenempfang gemäß lutherischem Verständnis die Rede ist, dann waren damit hauptsächlich die genannten Orte in den reichsfreien Gebieten gemeint. Eine wirksame Kontrolle war kaum möglich, aber mit der Zeit unterblieben derartige Besuche. Entgegen den beiden anderen Territorien hielt sich im engeren Bereich der Grafschaft um den Mittelpunkt Ortenburg jedoch die evangelische Konfession über die folgenden Jahrhunderte wie auf einer Insel im rundum "erzkatholischen" Land.

#### Kirchliche und staatliche Visitationen

Schon seit dem Spätmittelalter führte die "Amtskirche" in unregelmäßigen Abständen sogenannte Visitationen der nach Dekanaten gegliederten Pfarreien innerhalb der Diözesen durch. Sie dienten zunächst im besonderen statistischen Erhebungen in Bezug auf Personalbestand, Pfründebesitz und Einkünfte. Im Bistum Regensburg fand vor der Reformation noch eine solche Diözesanvisitation im Jahr 1508 statt. Wir haben sie bereits im Zusammenhang mit der Besetzung von Pfarr- und Altarpfründen unseres Beobachtungszeitraumes herangezogen und entsprechend ausgewertet.

Das selbe ist bei der im Jahr 1524/25 im Bistum Regensburg durchgeführten Diözesanvisitation der Fall. Wir fanden hier alle Seelsorgestellen unseres Raumes besetzt, dazu eine Menge an Inhabern bzw. Substituten von Altar- und Meßpfründen. Mit keinem Wort ist dabei von den bereits eingetretenen konfessionellen Erschütterungen die Rede. Doch zeigte sich im Vergleich mit der allgemeinen religionspolitischen Situation diese Diözesanvisitation als wichtige Station der kirchlichen Erkenntnisfindung und Reaktion auf die neuen Gegebenheiten.

Im Bistum Regensburg amtierte damals kein geweihter Bischof, sondern als bloßer Administrator der bayerische Wittelsbacher Johann III. Er hatte sich beim Thema der Bannung Martin Luthers zunächst zurückgehalten. Unterm 4. Januar 1521 ließ er ein Veröffentlichungsmandat in Druck hinausgehen, das allerdings Abschwächungen

enthielt und überhaupt erst nach mehrmaliger Anforderung erschien.

Im Frühjahr 1522 aber drangen die bayerischen Herzöge beim Salzburger Erzbischof Matthäus Lang auf die Einberufung eines Reformkonzils der Kirchenprovinz. Ihre Hauptsorge galt den Mißständen im Lebenswandel der Geistlichkeit und deren Überforderung der Gläubigen mit Gebühren. Ein solcher Konvent kam dann auch am 24. Mai 1523 in Mühldorf zustande. Seine Beschlüsse gewannen jedoch keine besondere Wirksamkeit. Es scheint vielmehr, daß von kirchlicher Seite gegen Lutheraner noch größte Toleranz geübt wurde. Noch war in breiten Schichten des Klerus und der Bevölkerung keine "Scheidung der Geister" eingetreten. Das Edikt des Reichstages von Worms gegen Luther wurde nicht ernstlich verfolgt. Die nächsten Reichtstage von 1523 und 1524 in Nürnberg brachten darin keine Änderung.

Dagegen verbuchte der päpstliche Legat 1529 einen gewissen Erfolg, indem er zu Regensburg eine Zusammenkunft weltlicher und geistlicher Fürsten Deutschlands organisieren konnte. 38 Statuten wurden verabschiedet, die Mühldorfer Bestimungen sollten aktualisiert werden. Die weiter um sich greifende Lehre Luthers war jedoch

auch dadurch nicht mehr zu beschränken.

Gangkofen, Teisbach und vom Markt Vilsbiburg.

Der Regensburger Administrator Johannes hatte bereits zum 4. Januar 1524 den hohen Klerus seiner Diözese in den Bischöflichen Hof zur Beratschlagung berufen. Juni/Juli fand in Regensburg zudem eine Konferenz auf höchster Ebene statt: die bayerischen Herzöge, Erzherzog Ferdinand von Österreich, die Bischöfe der bayerischen Kirchenprovinz, päpstlicher Legat Campeggio. Erklärtes Ziel und wichtigster Zweck sollten sein "in ihren Ländern Luthers Lehre auszurotten". Daraus entstand dann das schon benannte bayerische Religionsmandat vom 1. Oktober 1524, was offenbar wiederum die Regensburger Aktion veranlaßt hat.

Beauftragter des Bistumsadministrators für die Visitation war Erasmus Ganss, Kanonikus am Regensburger Kollegiatstift zur Alten Kapelle und 1512/28 Inhaber unter anderen Pfründen der Pfarrei Gottfrieding († 1559). Er nahm die bereits seit Dezember 1524 eingehenden Berichte in Empfang, die dann 1526 zusammengestellt

wurden.

Staatlicherseits kam es in diesen Jahren ebenfalls zu entsprechenden Aktivitäten. Um sich einen Überblick über die tatsächlich herrschenden Verhältnisse zu verschaffen, ging 1524 ein herzoglicher Befehl hinaus, demzufolge die Beamten eine Hauptbeschwerde der Gläubigen zu untersuchen hatten, nämlich die deren Ansicht nach unbilligen Forderungen der Geistlichen bei Beerdigungen und Seelenmessen. Darüber haben sich einige mehr oder weniger ausführliche Mitteilungen der Landgerichte des Rentamts Landshut erhalten, zum Beispiel aus den Gerichtssprengeln Dingolfing,

Verfolgte diese Maßnahme eine ganz bestimmte Thematik, so hatte eine staatliche Verordnung vom 15. August 1524 weitergreifende Ziele. In den Bistümern Regensburg und Freising war durch alle Außenbeamten, die Pfleger und Landrichter, generell Erfahrung über die in ihren Bezirken gelegenen Pfarreien einzuziehen und das Ergebnis zu berichten. Dieses wurde dann in einem sogenannten "Benefiziaten- und Pfarrlehenbuch", datiert auf den 21. Februar 1526, zusammengestellt. Dieses kurz als "Geistliches Lehenbuch" bezeichnete Kompendium basierte der Einteilung nach auf einem älteren Register von 1446. Festgehalten wurden darin das jeweilige Besetzungsrecht und dessen Inhaber, das Recht der Posseßgebung, der Absentgeldbetrag bei Inkorporationsverhältnissen, das Pfründeeinkommen. Das Geistliche Lehenbuch

diente seither als erstrangige Fundstelle der Staatsverwaltung, wenn es um Fragen der

Kirchenorganisation ging, und fand laufende Fortschreibung bis zum Ende der alten Zeit um 1800.

Diese hier beschriebenen Erhebungen trugen hauptsächlich statistischen Charakter. Aus ihnen ist – zumindest für unseren Beobachtungszeitraum – kein Beleg für die schon allenthalben verbreitete evangelische Bewegung zu entdecken. Genaueren Einblick gewinnt man demgegenüber durch überlieferte Verhörsprotokolle, die von

"religionsverdächtigen" Personen und Gruppen aufgenommen wurden.

Ein Paradebeispiel dafür liefert die Befragung des Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Wolfauer von 1546. Seine Vernehmungsniederschrift trägt folgenden Titel: "Catholici articuli und etliche ketzerische schismatische annotationes [= Anmerkungen] durch Johan Wolfawer, pfarhern zu Dingolfing, in ettlichen seinen ketzerischen buchern in marginibus [an den Seiten, Rändern] dawider gestellt, darauff gedachter pfarrher weyter in der gut gefragt worden ist".

Gegenstand der gütlichen, d. h. ohne Folter, durchgeführten Befragung war demnach des Pfarrers Gewohnheit, in seinen von Reformatoren geschriebenen Büchern Kommentare an den Rand zu setzen. Die verhörenden Personen sind nicht ausdrücklich genannt; es wird sich wohl sicher um herzogliche Räte und Mitglieder der Regierung in Landshut gehandelt haben, nachdem Stadtpfarrer Wolfauer nachweislich

damals auf Schloß Trausnitz gefangen gehalten wurde.

Das Frageschema war so gestaltet, daß man ihn mit katholischen Glaubenssätzen ("articuli") konfrontierte, ihn seine Meinung dazu sagen ließ und dann seine Anmerkungen in den Büchern gegenüberstellte. 19 solcher Artikel umfaßten das gesamte altkirchliche Glaubens- und Kirchenverständnis. Wolfauer versuchte sich mit dialektischen Vernebelungen aus der Schlinge zu ziehen, seine schriftlichen Notizen vermochte er jedoch nicht vom Tisch zu bringen. So verfiel er auf die, allerdings die Vernehmenden unbeeindruckt lassende Idee, sich mit der Angabe zu verteidigen, "allegavit mentem authoris" bzw. "notat mentem scriptoris". Dies sollte bedeuten, daß er nur Sinn und Meinung des jeweiligen Verfassers festgehalten habe.

Die Prozedur endete mit dem von Wolfauer verlangten Gelöbnis bei seiner am 19. Januar 1547 erfolgten Entlassung, im Land zu bleiben, jeder Gemeinschaft mit den Lutherischen und sich selbst jeder priesterlichen Handlung zu enthalten, solang er nicht von seinem Bischof rehabilitiert worden sei. Dies wartete er allerdings nicht ab, wollte es wohl gar nicht. Wie berichtet, begab er sich alsbald in die Oberpfalz und

beendete dort sein Leben als evangelischer Pfarrer zu Schwandorf.

Um die Mitte des 16. Jahrhunderts kam es in Bayern verschiedentlich zu Konferenzen und Tagungen der Bischöfe bzw. ihrer Vertreter, auf denen die mißliche Lage besprochen wurde. Erfolge in Richtung auf eine wirkliche Reform waren nicht zu verzeichnen. Anfang 1558 ermahnte Herzog Albrecht die Kirchenfürsten eindringlich dazu und empfahl eine umfassende Visitation der Seelsorgstellen. Ein Kongregationstag zu Salzburg unter Vorsitz des Erzbischofs äußerte aber die Überzeugung, daß eine solche zwar notwendig, aber nur sinn- und wirkungsvoll sei, wenn sie in allen Metropolitanverbänden Deutschlands durchgeführt werde.

Dies war natürlich unmöglich; der Herzog zeigte sich über die allerdings schon gewohnte Hinhaltetaktik der Bischöfe äußerst ungehalten. In einem Antwortschreiben brachte er unmißverständlich zum Ausdruck: Wenn sie sich nicht in Absprache mit ihm baldmöglichst zu einer Visitation entschließen könnten, wäre er als Landes-

herr gezwungen, dieses Werk selbst in die Hand zu nehmen.

Der Wille des Herzogs setzte sich durch. Auf einer Sitzung vom 20. Juni 1558 wurde eine solche Visitation in den bayerischen Diözesen beschlossen und ihr Verlauf festgelegt. Geistliche und weltliche Seite sollte jeweils vier Personen ihres Vertrauens als Kommissäre abordnen und auch die Kosten dafür paritätisch übernehmen. Im selben Jahr noch war das Bistum Passsau visitiert worden, nachdem zuvor schon die bayerischen Teile des Erzbistums Salzburg und das kleine Bistum Chiemsee an der Reihe waren.

Nach nochmaliger Aufforderung durch den Herzog begann man in der Regensburger Diözese am Sonntag Invocavit, den 12. Februar 1559. Als seine Leute benannte Albrecht den Abt von Niederaltaich, den Rat und Hauptmann zu Bärnstein, einen Ingolstädter Universitätsprofessor und den fürstlichen Kanzler zu Burghausen bzw. bei dessen anderweitiger Verwendung den Kanzler zu Straubing. Bischof Georg ordnete dazu noch den Dekan des Regensburger Kollegiatstifts St. Johann, seinen Gene-

ralvikar, den Domprediger und den Konsistoriumsnotar ab.

Die Kommission tagte an festgelegten, als "Malstatt" bezeichneten zentralen Orten, an welchen sie sich für eine bestimmte Zeit aufhielt und dorthin Geistliche, Lehrer, sowie die Kirchenpfleger der jeweiligen Pfarreien des Einzugsbereiches berief. In unserem Beobachtungsraum waren dies Dingolfing, Frontenhausen, und Vilsburg. Zur Notierung der Einzelheiten wurde ein Frageschema benutzt. Dieses und die Antworten darauf werden uns im folgenden erwünschte Erkenntnisse über

das religiöse Leben der damaligen Epoche geben.

Erstmals bestand mit dem Ergebnis der Visitation genaue Kenntnis über die aktuelle Wirklichkeit im Land. Von allem anderen abgesehen beunruhigte die staatliche Verwaltung das Fortschreiten der "Kelchbewegung", wie sie in Niederbayern an Isar und Rott, vorzugsweise aber im Vilstal deutlich sichtbar geworden war. Um darüber weitere Aufschlüsse zu erhalten, wurde 1563/64 im Rentamt Landshut eine neuerliche Visitation der Pfarreien angestellt, jedoch rein von staatlicher Regierungsseite aus, und auch protokolliert.

Dem dabei Erfahrenen zufolge sah sich der Landesherr veranlaßt, den Dingen nicht ihren Lauf, sondern sie alsbald wieder kontrollieren zu lassen. Darüber berichtete die Landshuter Regierung mit Schreiben vom 8. August 1567. Die Visitation war eigens

für die Gerichte Dingolfing, Teisbach und Landau befohlen worden.

Das gesamte Rentamt umfaßte ferner eine Visitation der staatlichen Beamten in den Jahren 1571 und 1572. Sie fand statt, hauptsächlich um die Kommunion unter eine Gestalt wieder fest in der kirchlichen Praxis zu verankern. Im allgemeinen wurde das Volk an allen Orten als katholisch und mit der "communio sub sacrificio missae" – also unter dem Meßopfer und nicht wie bei den Lutheranern in einer eigenen Abendmahlsfeier – zufrieden bezeichnet. Die Leute hätten sich auch willig und gehorsam

gegenüber Unterweisungen verhalten.

Schließlich erfolgte 1590 letztmalig eine derartige Visitation in den niederbayerischen Rentämtern, bei welcher vereinzelt immer noch Reste reformatorischen Gedankenguts zum Vorschein kamen. Als Beispiel sei Großköllnbach als Filiale von Pilsting angeführt. Hier fehlten das Korporale und das Ewige Licht, wurde das Allerheiligste in zerbrochenen Gefäßen an einem sehr unreinlichen Ort verwahrt, waren die vorhandenen Kelche "schändlich" ("turpes") und befanden sich die sonstigen Kirchengeräte in Unordnung. Das kann nur bedeuten, daß die nach katholischer Lehre existierende Realpräsenz Christi in der konsekrierten Hostie nicht richtig anerkannt und gewürdigt wurde.

Von hier meldete sogar 1608 der Landrichter von Leonsberg an die Straubinger Regierung, daß schon über neun Wochen kein Gottesdienst mehr gehalten worden sei. Zwar fehlte es an Priestern, doch habe der Schloßpfleger erklärt, "es sey in Kollnpach der gottsdienst halber nit viel besser als bei den lutherischen". 1610 heißt es, der frühere Pfarrer von Pilsting, Strobl, werde immer noch "der lutherische" genannt.

## Dr. Wolfgang Viehpeck, Gegenreformator aus Dingolfing

Ihren besonderen Ausdruck fand die skizzierte Entwicklung in der Person des Dr. iur. utr. Wolfgang Viehpeck. Dieser darf als die politische Hauptfigur im Niederbayern des 16. Jahrhunderts Geltung beanspruchen. Dem Namen nach stammte die Familie aus Ober-/Niederviehbach und war seit der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts in Dingolfing ansässig. Bereits der frühest nachgewiesene Ulrich Viehpeck nahm 1430 als Mitglied des Gemeindeausschusses öffentliche kommunalpolitische Aufgaben in der Stadt wahr. Der Vater Wolfgang wurde 1531 als einer der drei reichen Bürger bezeichnet. Seinem Sohn ermöglichte er das Studium an der Universität Ingolstadt als an der "Kaderschmiede" für die Gegenreformation im Herzogtum, wo er 1536 immatrikuliert wurde und zum Abschluß den Doktorgrad beider Rechte – des kirchlichen und des weltlichen – erwarb. Dadurch eröffnete sich ihm eine sehr erfolgreiche Laufbahn.

1549 treffen wir Dr. Viehpeck als Mietbewohner eines Hauses in Landshut an. Auch 1553 ist er dort belegt und wurde mit "clarissimus dominus doctor" – als der hochberühmte Herr Doktor – ausgewiesen und zwar bei der Aufnahme seines eigenen Sohnes Christoph an der Universität Ingolstadt. 1558 trug er bereits den Titel fürstlicher Rat; in den Staatsdienst war er schon 1546 getreten. Seine Tüchtigkeit verschaffte ihm am 11. März 1558 die Stellung des Regierungskanzlers in Straubing, welcher Posten etwa mit dem eines heutigen Regierungspräsidenten vergleichbar wäre.

Bei seiner Ankunft stand diese Stadt schon im Zeichen der "Neuen Lehre", die von Ratsmitgliedern begünstigt durch lutherisch gesinnte Geistliche von der Kanzel herab raschen Eingang in die Bürgschaft fand. Viehpeck wurde mit der Aufgabe entsandt, die Leute durch staatliche Einflußnahme wieder "katholisch zu machen". Die religiöse Komponente zu erfüllen war Mission des gleichfalls vom Landesherrn nach Straubing beorderten Jesuiten Petrus Canisius. Schon zwei Tage vor Viehpeck in Straubing angelangt, entfaltete dieser eine eifrige Predigttätigkeit zur Fastenzeit und dies mit großem Erfolg. Darüber berichtete der Kanzler mit Schreiben vom 31. März 1558 an Herzog Albrecht V. Man habe eine solch schnelle Umwandlung nicht erwartet, denn die Bevölkerung sei "gar vast exasperiert [= sehr verwildert] und verpidtert" gewesen. Nun dürfe man aber wohl "die schier unverhoffte Bekehrung des Volkes" erwarten, wenn Canisius auch ferner bei seiner "sonderlichen und löblichen Bescheidenheit auf der Kanzel" bleibe.

Der gebürtige Dingolfinger Dr. Viehpeck war es denn auch, der vom Herzog unter die Kommissäre der Diözesanvisitation von 1559 berufen wurde. Seit damals als Kanzler Amtsträger in Landshut war er ständig bemüht, die religionspolitischen Bestimmungen zu erfüllen. Auch die 1571/72 im Rentamt Landshut abgehaltene Visitation fand in Kanzler Viehpeck ihre gründliche Vorbereitung und strikte Durchführung.

Sein Ansehen war so groß, daß ihn sogar der Kaiser als des Reiches Kanzler gewinnen wollte. Vom Herzog allerdings nicht entbehrt, empfing er doch zum kaiserlichen

Gnadenerweis 1572 den rittermäßigen Reichsadel mit dem Titel "von Habelsbach". Diese Hofmark hatte er bereits um 1560 käuflich an sich gebracht und mit ihr die sogenannte Edelmannsfreiheit. 1564 übertrug ihm Herzog Albrecht ferner über die im Dorf liegenden Höfe des Regensburger Domkapitels die Niedere Gerichtsbarkeit. Viehpeck wurde auch Stammvater der späteren Freiherren und Grafen von Haimhausen.

Das Epitaph für den am 25. September 1576 Verstorbenen in Landshut-St. Martin stellt ihn auf charakteristische Weise mit Schwert und Gebetbuch dar, staatliche Gegenreformation und katholische Reform ausdrückend. Im Licht dieser Zeit ist als Motto die Grabinschrift zu lesen: "Deus dissipat cogitationes malignorum ne possint implere manus eorum quod coeperant" – Gott zerstreut die Pläne der Bösen, daß ihre Hände das begonnene Werk nicht vollenden können (Job V, 12).

### 2. Glaubensverkündung

Aufgabe wie Pflicht war und ist für die Seelsorgegeistlichkeit Gottes Wort zu verkünden und die Glaubenswahrheiten dem Pfarrvolk zu vermitteln. In den Zeiten der Glaubenseinheit mochten sie dazu gemäß dem damaligen Bildungsniveau überwiegend imstand gewesen sein. Jetzt aber, in einer Epoche der Glaubenswirren reichte offensichtlich das Gelernte nicht hin, sich selbst darin zurechtzufinden, noch weniger, die Leute zu leiten bzw. sie über Wahrheiten und Irrtümer aufzuklären. Wie die Visitationsprotokolle zeigen, stellten sich viele Geistliche ihre eigene Lehre zusammen. Konfrontiert mit Fragen der Visitatoren oder mit Meinungsäußerungen aus dem Volk wirkten sie häufig recht hilflos.

Das selbe war bei den Schulmeistern und Cantoren der Fall. Sie sind hier miteinzubeziehen, oblag ihnen doch der Religionsunterricht in den Schulen und die Jugendbildung. Ihr Einfluß auf das Heranwachsen der nächsten Generation erwies sich als deutlich wirksamer als jener des Klerus.

## Bildung und Ausbildung des Klerus

Doch lassen wir die Quellen selbst zu uns sprechen, indem wir einen Querschnitt anhand der Diözesanvisitation von 1559 legen und weiteres Aktenmaterial beiziehen.

Zunächst sei rein statistisch in Erfahrung gebracht, welchen Klerikern aufgrund ihrer akademischen Titel ein theologisches Standardwissen zugetraut werden durfte. Da aber findet sich unter den an den Malstätten Dingolfing, Frontenhausen und Vilsbiburg befragten 44 Seelsorgegeistlichen und sieben Schulmeistern bzw. Contoren nur als einziger der Pfarrer von Frontenhausen Erasmus Gratter. Er hatte zu Tübingen studiert und war dort zum Magister promoviert worden.

Über Bildung und Ausbildung der übrigen Geistlichen wurde aufgeschrieben, daß verschiedene in "Trivialschulen", d. h. auf der untersten Stufe des damaligen Schulwesens "studiert" hätten, zu diesem Zweck in Klosterschulen und andere an bischöflichen Residenzen gewesen seien. Viele gaben Universitätsstätten als Studienorte an, wobei offenbleiben muß, ob sie tatsächlich und wie lange die Hohe Schule und nicht doch bloß dort einen "Poeten" – etwa vergleichbar mit einem Gymnasium – aufgesucht haben. Bestensfalls unterzogen sie sich dem seinerzeit angebotenen Grundstudium an der Universität.

Lediglich Trivialschulen hatten besucht der Pfarrer von Gaindorf Sigismund Koppenwaldner, die Kooperatoren zu Kirchberg, Reichlkofen, Falkenberg und Gerzen – Urban Halb, Balthasar Rehl, Leonhard Pulstel – sowie der Gerzener Benefiziat Martin Gerner, der 1559 die Filialen dieser Pfarrei seelsorgerisch betreute.

Auch die Schulmeister waren ihrerseits auf keiner höheren Bildungsanstalt. Balthasar Büechlein in Reisbach "studierte" zu Passau, Wien und "auch sonst in trivialschulen". Johann Grueber in Seemannshausen war zu Regensburg und Wien "in pri-

vatschulen" gewesen.

Den Pfarrer von Falkenberg, Andreas Peuntmayr hatte sein Vater gelehrt, "so auch ein priester". Der Dingolfinger Stadtpfarrprediger Wolfgang Sailer nannte Hall im Tal/Tirol als seinen Studienort. Pfarrer Johann Gunshamer von Hüttenkofen gab an,

ein Jahr im Kloster Au studiert zu haben.

Die nächsthöhere Kategorie bildeten Poetenschulen und ähnliche Institute an bischöflichen Residenzen. Solche nahmen wahr der Pfarrer von Griesbach, Christoph Pachmayr zu Freising und Dillingen, der Pfarrer von Oberhausen Johann Sumersdorffer zu Passau und Kloster Vornbach wie der Pfarrer zu Seyboldsdorf Heinrich Grueber "in Sachsen und Meichsen [= Meißen]". Ähnliches gaben zu Protokoll der Frontenhausener Kooperator Laurentius Ostner über Regensburg, Passau und Wien sowie der dortige Cantor Caspar Hapfinger über Niederaltaich und Salzburg.

Unter den Hochschulstädten wurde am öftesten Ingolstadt genannt mit der katholischen Landesuniversität. Diesen Ort bezeichneten die Pfarrer von Mamming – Sebastian Federkiel, Kirchberg – Wilhelm Neumayr, Gerzen – Georg Palsell, Binabiburg – Johann Huger und Aich – Adam Plöckl, ebenso die Kooperatoren zu Loiching – Leonhard Salzhueber, Loizenkirchen – Christoph Strauß, Binabiburg – Petrus Grandinger und Gaindorf – Achatius Gaibinger, ferner der Dingolfinger

Schulmeister Wolfgang Arena, welcher zudem in Tübingen gewesen war.

Die Kaiser- und Universitätsstadt Wien erscheint in den Angaben von Pfarrer Johann Heberger in Oberviehbach neben Klosterneuburg, dann von den Pfarrern Johann Reichenmayr in Reisbach und Christoph Höltzl in Vilsbiburg, von Kooperator Johann Seiringer in Dingolfing sowie des dortigen Cantors Paulus Underleitner und des Pfarrpredigers Johann Nidermayr in Gerzen. Der Kooperator Sebastian Hafner von Niederviehbach weilte zudem in Ingolstadt.

Der Loichinger Pfarrer Georg Bernkopf hatte seinen Äußerungen zufolge Heidelberg besucht, der Gangkofener Georg Gänkhofer Leipzig. In letzterem Studienort hatten sich ebenfalls aufgehalten der Kooperator von marklkofen Johann Kraptner, der Loizenkirchener Pfarrer Andreas Täberl und der Vilsbiburger Kooperator Baltha-

sar Fabri, letzterer zusätzlich in Erfurt.

Diese Universitäten waren damals bereits lutherisch, das Zentrum der "Neuen Lehre" befand sich in Wittenberg. Dort in der Lutherstadt studierten vorgenannter

Andreas Täberl und der Binabiburger Benefiziat Wolfgang Dickh.

Gar keine Auskünfte über ihren Bildungsgang gaben die Pfarrer von Gottfrieding – Pangratius Ortmayr, Veitsbuch – Thomas Silbernagel, Englmannsberger – Johann Huber – und Haberskirchen – Paulus Amman, der allerdings schon 80 Jahre alt war und zur Vernehmung "leibs schwachait halben nit erscheinen kinden". Nichts war zudem vom Deutschen Schulmeister Jacob Schwindsredl in Dingolfing zu erfahren. Welche Gründe hier vorlagen oder tatsächliche Unbildung bestand, muß offen bleiben.

Von den späteren Dingolfinger Stadtpfarrern besaßen dann folgende den Magistergrad einer Universität: Matthias Perle, Andreas Wolz und Johann Gabriel. Von letzterem kolportierte jedoch der Stadtprediger, er habe seinen Titel bloß gekauft.

Akademischer Grad und Studium, welcher Qualität auch immer, befähigten allein noch nicht eigenes Wissen auch anderen wie dem Pfarrvolk mit zweifellos zahlreichen Analphabeten zu vermitteln. Deshalb hatte schon die Bischofskonferenz der Kirchenprovinz von 1524 unter anderem beschlossen, daß keinem Priester das Predigen erlaubt sein solle, der nicht vorher vom Bischof oder dessen Generalvikar "in Hinsicht

der Sitten und Lehren" geprüft worden sei.

Die Mühldorfer Konferenz von 1553 erarbeitete dann eine förmliche "Predigerinstruktion", die 1556 in Druck gelangte und im gleichen Jahr per bischöflicher Weisung den Dekanen der Diözese Regensburg als Verpflichtung an ihre Pfarrer anbefohlen wurde. In der Visitation von 1559 wurde aber nur ein paar Mal darauf Bezug

genommen.

Die Instruktion besaßen ausdrücklich nicht der Pfarrer von Loizenkirchen und der Kooperator von Loiching. In Oberhausen hatte sie der Pfarrer, bei welchem sie sein Kooperator gesehen hatte und versprach, sie zu lesen und danach zu predigen. Der Pfarrer von Reisbach bestätigte den Besitz, las sie und predigte auch entsprechend. Ebenso belehrte der Kooperator von Frontenhausen daraus sein Pfarrvolk. Probleme gab es diesbezüglich in Marklkofen; der dortige Benefiziat teilte mit, "wolt gern darnach predigen, man wöls aber nit annemen".

Der Widerstand von Pfarrangehörigen speziell im Vilstal gegen altkirchliche Praxis und katholische Reformbemühungen wird hier erstmals sehr deutlich artikuliert und

uns im folgenden immer wieder begegnen.

### Predigttätigkeit

Das Wort in seiner Kirche hatte im umfassenden Sinn in erster Linie der jeweilige Pfarrer, in zweiter sein "Gesellpriester", der Kooperator, wenn ein solcher angestellt war. Dessen Besoldung oblag in der Regel dem Pfarrer. Wie es in der Praxis mit ihrer Predigttätigkeit aussah, übermitteln wieder die Visitationsprotokolle von 1559.

Überwiegend predigten die Pfarrer wie gewohnt alle Sonn- und Feiertage. In Loiching, Teisbach, Reisbach und Anzenberg taten dies Kooperator bzw. Pfarrer während der Fastenzeit auch am Nachmittag, der von Aich in der Fastenzeit sogar zweimal die Woche. Lediglich an Fest- und Feiertagen hielten eine Predigt die Pfarrer in Gottfrieding, Falkenberg, Oberviehbach und Seyboldsdorf. In Loizenkirchen predigte der den Kooperatorenstand mitversehende Benefiziat bloß dreimal im Jahr.

Ein Sonderfall bestand in Treidlkofen. Dort gab der Pfarrer an, er predige nur sonntags, nicht aber an Feiertagen, denn "das volck begers nit, kom auch nit dartzue, [aus] ursach, die vorigen prediger zu Aich habens verfiert, dann er main, sy haben ein türckischen glauben gehabt". Die Visitatoren befahlen ihm daraufhin, daß er "das

volckh widerumb auf den rechten weg pring" oder die Pfarrei resigniere.

# Predigtstiftungen

Die Wichtigkeit der Predigt als einem Hauptmedium der Seelsorge ließ bereits während des späten Mittelalters verschiedentlich eigene Stiftungen dafür entstehen. Auch

die Diözesansynoden des 15. Jahrhunderts im Bistum Regensburg hätten immer wieder die Notwendigkeit dieser Volksunterweisung betont. Aber erst das Bürgertum der wirtschaftlich prosperierenden Städte und größeren Märkte bediente sich der Rechtsform von Stiftungen, um Zweck und Ziel verstärkter Predigttätigkeit in seinen Kirchen zu erreichen.

Als eine der frühesten "Prädikaturen", als welche diese Institutionen bezeichnet wurden, ist die Stadtpredigerstelle in Dingolfing anzuführen. Wie dann auch andernorts gepflogen, stand sie in Verbindung mit einer Altarpfrühde, hier mit dem Frühmeßbenefizium zum Hl. eist in der ehemaligen St. Oswaldkirche auf der Oberen Stadt (heute Bereich Klosterhof 8 und 11). Diese Kombination wird so bereits im Geist-

lichen Lehenbuch von 1446 vorgetragen.

Der Stelleninhaber war im besonderen verpflichtet, sein Amt als Verkünder und Erklärer des Glaubens auszuüben. Welche praktische Form diese Aufgabe im Beobachtungszeitraum annahm, ergibt sich erstmals aus dem Protokoll der Visitation von 1559. Die Namen der Dingolfinger Stadtprediger haben wir gemäß den verfügbaren Quellen bereits eingangs innerhalb der hiesigen Personalstatistik mit ihren faßbaren Dienstiahren notiert.

1559 amtierte in St. Johannes unter dem Titel "Predicator" Wolfang Sailer. Er war von Weilheim gebürtig, zu Augsburg ordiniert, hatte an seinem Heimatort Primiz gefeiert und war nun seit zwei Jahren hier, vorher Kaplan in Neufahrn, zwei Jahre in Erding und anderswo in Bavern gewesen. Als Studienort gab er Hall im Inntal an und

ist demnach in mehreren süddeutschen Bistümern herumgekommen.

In Dingolfing predigte Sailer, wie er auf Befragen mitteilte, in der Woche zweimal, nämlich am Dienstag und am Donnerstag. Er besaß auch die bischöfliche Instruktion, mußte jedoch zugeben, nur wenig darin gelesen zu haben, "soll aber noch geschehen". Die Herren von Dingolfing, also der Stadtrat, hätten ihn auf seine Bewerbung hin "zu der predicatur befürdert", nachdem sie ja das Präsentationsrecht auf die mit der Frühmesse verbundenen Predigerstelle in Händen hielten.

Von daher bemaß sich auch das Einkommen des Geistlichen. Er empfing jährlich 80 Gulden, "truckhens geltt", d.h. in bar ausbezahlt. Dazu wurde er kostenlos mit Holz versorgt sowie steuer- und wachtfrei gehalten, ohne also wie die Bürger zur Stadtsteuer und persönlich oder mit einem Geldbetrag zum Wachtdienst herangezogen zu werden, was ihn auf ein Gesamtgehalt von 90 Gulden kommen

Die explizit ausgeübte Predigttätigkeit Sailers bewirkte, daß damals sein Pfarrer, Johannes Staindl, im Jahr nicht mehr als fünf- oder sechsmal die Kanzel zu besteigen pflegte. Alle anderen Predigten, vor- und nachmittags, besorgte ja – seinen Angaben nach – "der ordenlich und gestifft prediger".

Auch zu Frontenhausen war bereits vor der Reformation eine Predicator-Stelle, offenbar von einem Ortspfarrer, gestiftet worden. Ihr Inhaber genoß nämlich 1524/25 im Pfarrhof den freien Tisch, d. h. seine Verpflegung. Dazu trug sie ihm 8 Pfd. Pfg., ferner vier Gulden für abzuhaltende Jahrtagsgottesdienste ein. Er war gehalten, sonnund feiertags seinem Predigerdienst nachzukommen und wöchentlich fünf Stiftmessen zu lesen. Es bestand also hier die gleiche organisatorische Regelung wie in Dingolfing mit einem Meßbenefizium.

Im Visitationsjahr 1559 predigte zwar in Frontenhausen Pfarrer Mag. Erasmus Gratter persönlich jeden Sonn- und Feiertag. Doch war seinerzeit auch die Predigerstelle besetzt und zwar mit einem aus Landshut stammenden Priester namens Jakob Thalhamer. In Regensburg ordiniert und zu Pfeffenhausen primittiert, hatten

ihn die Ratsherren als Patrone vor drei Jahren auf das dortige St. Anna-Benefizium präsentiert. Als seinen Studienort nannte er Wien.

"Die herrn haben ime selbs nachgestellt" – Das bedeutete, daß der Rat von Frontenhausen aus eigenem Antrieb gerade diesen Geistlichen in seine Dienste nahm. Er besoldete ihn aus dem Benefizialeinkommen mit 50 Gulden samt einer Addition von 10 Gulden – demnach viel geringer als dies dem Dingolfinger Kollegen geschah. Was ist davon zu halten?

Der Rat hatte ganz offensichtlich einen neugläubigen Prediger "eingekauft", ihm aber wegen seines gerade deswegen "geringen Marktwerts" nur minderen Sold gewährt. Wie nämlich die Visitatoren abgefragt haben, las dieser "kain meß mer, solches des gesichts halben underlassen". Immerhin bekannte er sich offen dazu und berief sich auf seine Gewissensentscheidung. Er habe "deutsch" getauft, erteile aber dieses Sakrament nicht mehr. Desweiteren äußerte er sich recht widersprüchlich, wollte auch über das Verhalten der Leute beim Gottesdienst nichts sagen, "dann er kain aufmerckhen drauff" nehme.

Zudem beschuldigte der Pfarrer den Prediger, die lutherische Rechtfertigungslehre auf offener Kanzel zu verkünden – "es sey mit unserm thuen [= mit den guten Werken allein das Heil] verloren, die besingnuß [= der Beerdigungsgottesdienst] sey ein plunderwerck, verdien nichts damit [d. h. der Verstorbene erlange damit kein Seelenheil],

verfier [= verführe] i[h]m also das volckh".

Eine eigene Prädikatur bestand ferner zu dieser Zeit, wenigstens temporär, in Gerzen. Auch hier kam die Pfarrgeistlichkeit wie gewohnt ihren Predigtverpflichtungen ohne Einschränkung nach. Doch meldete einer der dortigen Kooperatoren den Visitatoren: "Es sey ein neue predicatur aufgericht, gibs ime der pfarrer davon 5 ß [= Schilling Pfg.]". Dieser allerdings hatte zuvor kein Wort davon gesprochen; Nähreres konnte bislang dazu nicht ermittelt werden.

Auch für Gaindorf ist eine solche Anzeige notiert worden. "Man hat ein prediger aufgenommen wider allt herkommen", hinterbrachte der örtliche Benefiziat. Diese Angabe wurde jedoch von keinem Befragten erwähnt, vielweniger bestätigt. Möglicherweise muß sie mit dem öfter benannten Auftreten von "Winkelpredigern" obskuren Bekenntnisses in Beziehung gebracht werden, das wir noch zu erörtern

haben.

Die Entwicklung der Dingolfinger Stadtprädikatur ist seit Mitte des 16. Jahrhunderts recht gut zu verfolgen. Am Anfang steht ein Schreiben des bayerischen Herzogs an das Regensburger Domkapitel vom 12. Februar 1556. Der von letzterem hierher verordnete Pfarrer Christoph Khörrer sei – wie wir in anderem Zusammenhang schon gehört haben – aus der Pfarrei weggezogen. Auch zuvor habe er sein Amt kaum persönlich ausgeübt. Die Priester, die er dafür bestellt und aufgenommen habe, "sind gar ungeschickt, ungelehrt" und meistens Ordensleute gewesen, die ihren Klöstern entlaufen und von fremden Orten unbekannterweise hergekommen sind. Von ihnen habe man nichts als verführerische Ketzereien zu erwarten gehabt. Einer sei "sein tag lantzknecht gewest", zwei zu Landshut ausgesprungene Mönche, die er jedoch nicht bezahlt habe, so daß sie wieder fortgezogen seien.

In Dingolfing hätten die Leute eine Zeit Mangel leiden müssen an Sakramentenspendung, Wortverkündigung und Gottesdiensten. Dies alles habe er mit umso größerem Mißfallen vernommen, "das Wir ohne ruehm zu melten als ein christlicher katholischer fürst mit darstreklung alles Unsers vermegens und gefarlichister wagnus Unser landt und leut ob der wahren alten catholischen religion und gemeiner cleriseg in Unserm fürstenthumb bißher gehalten und noch mit grosser müeh, arbeit, sorg und

uncosten thun". Weil nun er als Landesherr "augenscheinlich sehen" und erkennen müsse, wie so wenig "dise schwere und lezte zeithen, auch ganz geschwinde sorgliche leüff und gemainer christenhait ganz sorgliche widerwerdigkeit, angst, jamer und nott" von den Kapitularen, "die es doch am maisten antrifft und irem obligenden ambt nach in dergleichen nottwendigs einsehen zu thun schuldig" sein, bedacht würden, müsse er bei dieser Pfarrei und anderen, wo derartiger Mangel empfunden werde, die Verantwortung übernehmen. Wo nämlich "solches hoches, billichs und grestes anliegen aller guetherzigen bey Euch dermassen in den windt geschlagen wirdet und unsern unterthanen die gebür und notturft zu ihrer seel seligkeit, die ihnen billich zum höchsten angelegen ist, nit ervolgen noch gedeyen will", habe der Fürst eigenständig zu handeln.

Die Verhältnisse besserten sich trotzdem nicht. Am 24. November 1563 meldeten Kammerer und Rat der Stadt Dingolfing, daß der jetzige Pfarrer Stefan Spinner, vom Domkapitel hergesandt, von Georgi ab bis zur Gegenwart mehr als vier oder fünf Predigten nicht gehalten habe. Wenn er darauf angesprochen werde, gebe er zur Antwort, "gehör ime nit, sonder einem bestelten prediger zue". Doch habe man schon eine Zeitlang keinen Priester für die Prädikatur mehr bekommen können.

Diese Aussage bestätigte in einem zwei Tage zuvor datierten Brief auch der Pfleger. Spinner sei vor seinem Amtsantritt als Pfarrer hier schon als Prediger angestellt gewesen. Seitdem habe er nicht mehr gepredigt. Nur an Sonn- und Festtagen lese er auf der

Kanzel das hl. Evangelium vor, beschließe damit und predige weiter nichts.

Doch kam es damals zur erneuten Aufnahme eines Prädikators in Person des Benediktinerpaters Ulrich Schroffer von der Salla. Dieser sah sich alsbald veranlaßt, den Pfarrer öfters wegen dessen Lebenswandel "aus christlichem guten eyfer und bruederlichen lieb" zu ermahnen. Das ließ sich jedoch Spinner nicht gefallen und klagte den Prediger wegen lutherischer Lehren an. Dieser drehte den Spieß um und verteidigte sich vehement. Der Pfarrer habe fälschlich vorgegeben, er habe gepredigt die Seelmessen und Vigilien für die Verstorbenen seien zu dem gut, daß "sie den pfaffen ihre seckl füllen".

Er wisse sich demgegenüber sehr gut zu erinnern, was er in diesem Fall auf der Kanzel gesagt habe, nämlich daß unser Pfarrer zu Dingolfing – und kein anderer mit Namen bezeichneter Priester – von einem Verstorbenen 10, 20 und auch mehr Gulden nehme, aber nicht bedenke, wie er mit Vigilien und Seelmessen das Gedächtnis der betreffenden Seele verrichte. Geschehe es denn, sei es mit geringer Andacht. Vielmehr

nehme er das Geld und vertrinke es in Wirtshäusern.

Auseinandersetzungen der Geistlichen untereinander gab es seinerzeit häufig. Stadtpfarrer Matthias Perle berichtete am 25. August 1578 an den Domdekan nach Regensburg, sein Kooperator und der Prediger hätten sich gestritten und sogar einander wundgeschlagen. Sie wurden deshalb auf den 27. August ins Consistorium bestellt. Er trage nun Sorge, man werde sie beide "in oxen schieben", d. h. in das so benannte Gefängnis stecken, weil sie es durchaus verschuldet hätten. Doch bitte er, den Kooperator am Freitag wieder herauszulassen, damit er bis Sonntag heimkomme. Da sei nämlich Kirta in der Filiale Frauenbiburg und er sonst allein zum Versehen aller Gottesdienste.

Das Schicksal des Predigers scheint demgegenüber weniger interessiert zu haben. Mit diesem hatte Pfarrer Perle von Anfang an kein gutes Einverständnis. Den Ausgangspunkt der Streitigkeiten bildete die Verteilung von Stolgebühren für seelsorgliche Handlungen.

Perle schrieb am 13. Mai 1579, der jetzige Benefiziat, der die Prädikatur verrichte -

Michael Meyner – habe sich unter der Fasten- und Heiligen Zeit unterstanden, ohne seine Zustimmung noch Aufforderung die Leute Beicht zu hören und mit dem Allerheiligsten als Letzte Wegzehung zu versehen. Er habe ihm dies untersagen lassen, weil er und sein Kooperator ihre Pfarrei ohne des Predigers Hilfe wohl zu verrichten wüßten. Würde letzterer sich dessen enthalten, sei es gut, widrigenfalls müsse er sich beschweren.

Meyner allerdings habe nichtsdestoweniger weitergemacht und geantwortet, er sei so wie der Pfarrer ein Priester, er lasse sich dies nicht wehren. Während der Festzeit mußte der Pfarrer dazu schweigen. Dann aber kam es zu offener Kontroverse, bei welcher sich die Kontrahenten mit gelehrten Schriftzitaten bekämpften. Am Sonntag Quasimodogeniti – 1. Sonntag nach Ostern – verrichtete der Pfarrer den Gottesdienst mit Predigen, Singen und Lesen; das Thema des Evangeliums war "Welchen ihr die Sünden nachlassen werdet". Dieses verkündete er nun den Kirchenbesuchern auf Deutsch und zwar mit der Aussage, daß hierin Papst, Bischof und gewöhnliche Priester gleiche Gewalt zwar nach dem Buchstaben des Evangeliums besäßen. Doch liege bei den dazu verordneten Priestern und Pfarrherrn die Jurisdiktion und Obrigkeit.

Der Benefiziat habe sich daraufhin in seiner Nachpredigt unterstanden, der Pfarrer-Predigt auf offener Kanzel zu widersprechen, indem den Pfarrherren nicht mehr Gewalt als anderen Priestern zukäme. Das aber sei gegen die Bestimmungen des Konzils von Trient, Session 4 can-on 4, der Salzburger Konstitution und andere Verordnungen. Hernach seien Kammerer und Stadtrat gekommen und hätten dem Benefiziaten auferlegt, daß er mit dem Pfarrer "auskriege", also selbst abklären solle, ob er ohne dessen Vorwissen Beichthören und das Allerheiligste aus der Kirche zu reichen befugt

sei. Ansonsten müsse man ihm die Kondition aufsagen.

Weil nun er als Pfarrer investiert sei und der Benefiziat wider alle Gebühr in seine Rechte eingreife, dabei vom Stadtrat nicht wenig gestärkt werde, auch sonst Zwietracht entstehe, ersuchte Perle seinen Gegner vor die Regierung zu laden und ihm sein Tun zu verweisen. Auch sollte sich der Stadtrat gänzlich seiner Einmischung enthalten.

Mit einem ganz kläglichen Brief wandte sich nun Meyner am 30. September 1579 an die Regierung in Landshut. Man habe ihm aufgekündigt ohne Einhaltung der vertraglich vereinbarten Frist von einem Vierteljahr. Er besitze keinen Fürsprecher und könne jetzt vor dem Winter keine neue Stelle finden. Die Regierung möge doch den Dingolfinger Stadtrat veranlassen, ihn wenigstens bis Lichtmeß auf dem Posten zu belassen.

Auf Befragen äußerte die Stadt zurück, auch bei früheren Pfarrherren habe es diese Streitigkeiten wegen der Stolgebühren gegeben. Sie seinen aber stets durch staatliche Einflußnahme geschlichtet worden. Dabei wurde bestimmt, wenn jemand aus der Bürgerschaft den Prediger ausdrücklich wünsche, solle er neben dem Pfarrer und Kooperator Beichthören, Versehen, Taufen, Hochzeit Einsegnen etc. Zudem sei es dem Pfarrer mit nur einem Gesellpriester nicht recht möglich, ohne Eintrag die große Pfarrei gut zu verwalten, wo letzterer ja auch noch die Filiale Frauenbiburg mitversehen müsse.

Regensburg reagierte schon am 11. September 1579 restriktiv. Der Generalvikar übermittelte den Befehl, Meyner die Sakramentenverwaltung und die Ausübung seelsorgerischer Handlungen außerhalb besonderer Lizenz seines Pfarrers zu verbieten. Er wurde ferner für den vierten Tag nach Michaeli in die Bischofsstadt zitiert.

Die Regierung wollte sich in dieser Sache genauere Aufschlüsse verschaffen und befragte diesbezüglich das sachkundige Pfleggericht Dingolfing. In dessen Antwort vom 10. Oktober 1579 heißt es, daß sich beide Priester nie der Religion wegen etwas zuschulden hätten kommen lassen, auch sich sonst in ihrem Lebenswandel wohl verhielten.

Der um Auskunft angegangene Lateinische Schulmeister Wolfgang vom Sannd bestätigte dies. Obwohl Meyner von Annaberg/Schlesien als einem "sektischen Ort" stamme, sei er gut katholisch, gelehrt in der Bibel und den Kirchenvätern, feiere mit Andacht die hl. Messe, predige gut und verständlich. Auch Cantor Matheus Misstl-

peckh stellte in etwa das gleiche Zeugnis aus.

Meyner hatte seinerseits am 17. September nochmals an die Regierung geschrieben mit der Aussage, er habe in die acht Wochen lang schwere Mühe gehabt, die Bestellung auf Probe in Dingolfing zu bekommen. Sein Vorgänger als Prediger sei ein Ordensgeistlicher gewesen, der dann dem katholischen Glauben abtrünnig wurde. Somit habe er ihm als Nachfolger einen "schlechten handel" hinterlassen, den er jetzt ausbaden müsse. Er selbst habe alles treu und gut verrichtet und predige in der Woche gleichfalls alle Donnerstage.

Tatsächlich war vom Herzog am 2. Juni 1578 an die Regierung Landshut verfügt worden, die Stadt solle ihn "auf ein prob" ein Vierteljahr die Prädikatur vesaehen lassen, doch "guete achtung auf ine geben, wie er sich dise zeit sowol in predigen als

anderen seinem wandl halten werde".

Über ihn ferner eingezogene Berichte ergaben, daß Meyner laut Schreiben der Stadt Braunau vom 3. Mai 1578 bei fünfviertel Jahr dort Kaplan, aber in keinem Kooperatorenstand gewesen sei. Wohl habe er etliche Male gepredigt, wenn der Pfarrer Leibsschwachheit halber es nicht konnte. Trotz seiner Katholizität und obwohl er kein Konkubinarier sei, habe ihn der Stadtpfarrer wegen Zwietracht mit dem dortigen Kooperator nicht mehr behalten wollen. Zuvor sei er Stiftskaplan in Altötting gewesen.

Beim oben erwähnten apostasierten Dingolfinger Stadtprediger hatte es sich um Georg Kreps gehandelt, der sich damals vergeblich um das Pfarramt beworben hatte. Er war schon ohne formelle Erlaubnis aus dem Karmelitenkloster Straubing gegangen, dann jahrelang offenbar unbehelligt Pfarrer in Oberaichbach gewesen und nun gesonnen, sich in Dingolfing zu etablieren. Obwohl vom Herzog ohne Kenntnis seines Vorlebens präsentiert, wurde er von Domkapitel und Bischof als Stadtpfarrer abgelehnt. Der Rat hatte ihn allerdings dann 1577 als Prediger aufgenommen.

Das Motiv dafür bildeten offenbar reformatorische Beweggründe. Georg Kreps wandte sich nämlich, als er hier nicht auf Dauer Fuß fassen konnte, ausdrücklich dem lutherischen Bekenntnis zu und verfügte sich "zu den sectischen predicanten gen Regensburg". Der Dingolfinger Stadtkammerer Wolfgang Widman, dann die Ratsmitglieder Hieronymus Viechpacher, Wolf Mätlseder, Sigmund Praunsweckl, Erhard und Georg Perngeer, demnach der gesamte Innere Rat, stellten ihm offiziell Abschiedszeugnis und Urkunde über sein Wohlverhalten in bester Form aus, bewilligt in ordentlicher Sitzung und mit dem Stadtsiegel bekräftigt. Die Regierung aber bestrafte diese "wider öffentliches wissen" geschehene Aktion auf Spezialbefehl des Herzogs mit der hohen Geldbuße von 6 Pfd. Pfg. pro Person.

Erneut wird somit offenbar, daß die städtische Führungsschicht reformatorische Bestrebungen begünstigte, ihre Träger unterstützte und dabei auch Sanktionen in Kauf nahm. Daß sich nach Visitationen und unter staatlichem Druck immer noch lutherische "Funken" sehen ließen, wie dies der Dingolfinger Stadtpfarrer Johann

Gabriel 1597 konstatierte, wird durch diesen Vorgang eindeutig belegt.

Dieser hatte seinerseits Probleme mit dem damaligen Stadtprediger Bernhard Khlezler. Letzterer fühlte sich von ihm auf offener Kanzel angegriffen, als bringe er in seinen Predigten etliche Beispiele und Punkte, die nicht in der Schrift zu finden und nicht wahr seien. Wenn das stimme, solle er es ihm doch persönlich und nicht vor allem Volk sagen. Darüber ärgere sich die ganze Bürgerschaft und gewinne bei diesem unruhigen, zänkischen Pfarrer wenig Liebe zum Gottesdienst.

## Ordensprediger

In diesen Zeiten des Umbruchs tauchten neben dem Säkularklerus vielfach Angehörige von Mönchsorden an den Seelsorgestellen oder Pfarreien im Land auf. Meist konnten sie sich bloß kurz halten oder wurden von vornherein nur temporär beschäftigt. Normalerweise hätten solche herumziehende Geistliche ein ordentliches Dimissiorium ihres Ordensoberen besitzen müssen, um überhaupt regulär tätig werden zu dürfen. Das war jedoch so gut wie nie der Fall. Im übrigen neigten sie mehrheitlich der "Neuen Lehre" zu, brachten das Pfarrvolk entsprechend in Verwirrung und legten

sich mit den Pfarrern wegen der Besoldung an.

Wir haben schon mehrmals jenen Mönch unbekannter Herkunft erwähnt, der in Dingolfing Verdächtiges gepredigt hatte und für den wegen Vereitelung der Strafverfolgung 1524 hiesige Bürger mit Geldstrafen belegt worden waren. Stadtpfarrer Khörrer ließ 1556 unter anderen zwei zu Landshut ausgesprungene Mönche Dienst tun, bezahlte sie dann aber nicht. Stadtprediger Ulrich Schroffer war Benediktiner und Bernhard Khletzler war Karmeliter in Straubing gewesen, dann ohne Zertifikat jahrelang Pfarrer zu Oberaichbach. Von Dingolfing weg ging er 1579 - wie beschrieben -"zu den sectischen predicanten" nach Regensburg; vom Stadtrat erhielt er eine ausdrückliche Bescheinigung seines Wohlverhaltens, natürlich aus Sympathie mit den von ihm verkündeten Lehren.

Im Raum des damaligen Pfleggerichts Dingolfing bestand als einziges Kloster der Konvent der Augustinereremiten in Seemannshausen. Laut Verzeichnis der Visitation von 1559 lebten darin der Prior P. Martin Erer und vier weitere Fratres, zwei andere fungierten als Kooperatoren in den Pfarreien Obertrennbach und Gangkofen. Zwei Ordensgeistliche waren allerdings "ausgesprungen", Johannes Huebel, von Frontenhausen gebürtig, und Mathias Huebl. Dieser versah gegenwärtig den Kooperatorenstand zu Flossing bei Mühldorf; er sei durch die Förderung des Rentmeisters und des Regierungsrates Dr. Ayrnschmaltz für zwei Jahre aus dem Kloster gekommen, "in meinung, als woll er die actus ecclesie [= Seelsorgeberuf] lernen".

Zur Klostergemeinschaft rechneten ferner Schulmeister, Köchin, Hausknecht, vier Schüler zur möglichen Profeß, ein Bäcker. Alle wurden als rechtgläubig beschrieben; der Prior wußte "von in kain untrew, auch niemandt darunder, der neuen sect anhengig". Die Patres selbst hielten die Ordensregel, welche ihnen jeden Samstag vorgelesen wurde, und das kanonische Stundengebet. Den Dienstboten wurde im Kloster ge-

predigt.

Trotz der Beteuerung, "sein des alten glaubends" durch P. Wilhelm, besaß P. Leonhard Berckmayr neben katholischer auch lutherische Predigtliteratur und verwendete sie entsprechend, jedoch nur innerhalb der Messe, nicht in "Wortgottesdiensten" wie

die Lutheraner.

Zum stets von Augustinern seelsorglich betreuten Kloster Niederviehbach im damaligen Pfleggericht Teisbach war kürzlich ein neuer Ordensangehöriger gekommen, P. Lucas Has. Den Visitatoren gab er zu Protokoll: "Nachdem er als ain junger brueder von Minchen aus dem Augustiner closter, als ain peichtvatter daher verordnet, halt er sich catholisch, wöll sich auch hinfüran in administration der sacramenten, im peichtheren und andern gottsdinsten, auch christlichen ceremonien und predigen dermassen ertzaigen, damit verhoffenlich kain mangl an ime erfunden werden solle".

## "Winkelprediger" und "Winkelschulen"

Keinen offiziellen Auftrag und auch keine obrigkeitliche Berufung besaßen die Mitte des 16. Jahrhunderts offenbar zahlreich in unserem Raum auftretenden Winkelprediger. Es waren Laien, die gewöhnlich Luthers Lehren vom Allgemeinen Priestertum und der Freiheit eines Christenmenschen falsch aufgefaßt bzw. ihre eigenen Schlüsse daraus gezogen hatten. "Schwarmgeister" und Sektierer konnten weder von einer Kirchenleitung – katholischer wie dann auch lutherischer Observanz – noch gar vom Staat als die Ordnung störend geduldet werden. Sie unterlagen denn auch alsbald der Verfolgung. Erstaunlicherweise sind sie aber noch in der Visitation von 1559 in unserer Gegend und zwar im Vilstalbereich des öfteren erwähnt.

Der Pfarrer von Reisbach meldete etwa: "Hat ain pinter [= Faßbinder, Küfer] zu Veilnpach [= Failnbach], ist ein winckhelprediger und vorsteer, kompt in kain kirchen". Er hatte offensichtlich schon eine feste Anhängerschaft um sich geschart, die er als Vorsteher betreute. Der Pfarrer von Kollbach bezeichnete als Winkelprediger einen Wolfgang "von Putthaim". Dagegen meinte der Pfarrer von Frontenhausen, "es

seien auch winckhelpredigen alda", wußte sie aber nicht zu nennen.

Er hatte allerdings selbst an der Pfarrkirche den Prediger Thalhamer, der ihm nicht geheuer schien. So erklärte er sich den Visitatoren etwas umständlich. "Was die underthannen lesen oder thun, waist er nicht, aber zaigt an, sy haben conventicula, dartzu der predicant selbs ursach geb, und haissen ainander prüeder: Achatz Schneider, Lenhart Weber zu Reispach, cantor zu Frontenhausen [Caspar Hapfinger], welcher in die kirchen ein gantz jar nit kombt. Hans Schuester beim thor zu Frontenhausen und die tuechmacher durchaus komen bei dem cantor, so ein puechfierer [= herumziehender Buchhändler] gewest, und etlich mit lutherischen postillen versehen, und ander orten zusamen."

Der Frontenhausener Cantor, auf das Vorige angesprochen, gab nichts zu: "Von den predigen in winckheln hat er durchaus vernaint und sein unschuld geboten." Ferner sagte der dortige Kooperator "Es haben ir vil lutherische puechl und tractete, daraus sy predigen und lehren". Es seien sogar etliche zu ihm gekommen, die ihn "under-

weisen wöllen, was er predigen soll".

So ähnlich äußerte sich auch der Dingolfinger Stadtprediger: "Etlich seien vorhanden, die in Wirtsheusern vom glauben reden und aus büechern lesen, auch den glauben bas [= mehr] als der priester selbs wissen wellen." In Seyboldsdorf äußerte der Pfarrer, daß bei 100 Kommunikanten drei – Suessel, Georg Schebel und Peter Weber – zusammen mit ihren Frauen zu Bonbruck das Sakrament unter beiden Gestalten empfangen

hätten, "welche auch winckhelpredig allenthalben anrichten".

In Vilsbiburg meldete der Pfarrer, "Michel Schreiner und ander mer halten winkkhelpredig und ire conventicula [= Zusammenkünfte]", was auch der dortige Kooperator bestätigte. Andererseits äußerte der Pfarrer von Binabiburg: "Seien wol etlich winckhelprediger verhanden gewesen, lassen sich aber jetzo nit mer merckhen." Auch der Pfarrer von Aich "weist kain winckhelprediger", er könne aber nicht wissen, "was etwa an andere ort aus seiner pfarr laufft". In Aich müssen aber zuvor andere Zustände geherrscht haben, wie der Pfarrer von Treidlkofen berichtete. In seiner Nachbarpfarrei hätten die vorigen Prediger das Volk so verführt, daß er der Meinung sei, sie müßten einen "türkischen Glauben" besitzen. Sollten hier Sektierer mit polygamer Ideologie aufgetreten sein? Wohl kaum; gerade dieser Geistliche entpuppte sich als vollständiger Ignorant in Glaubensdingen, "kan durchaus nichts" und erhielt von den Visitatoren den Auftrag die Pfarrei bis spätestens Pfingsten zu resignieren.

Auch die übrigen "Winkelprediger" dürften recht harmlose Leute gewesen sein, die bloß zusammenkamen, um die Bibel und reformatorische Schriften zu lesen bzw. erklärt zu bekommen. Letzteres besorgten auch herumziehende Prädikanten aus Regensburg, die als eine Art lutherischer Volksmissionare in Niederbayern unterwegs

waren.

Ihrem Wirken galt ein dringendes Schreiben der Regierung Landshut vom 8. August 1567 an den Fürsten in München. Man habe die befohlene Visitation in den Gerichten Dingolfing, Teisbach und Landau durchgeführt. Weil sich auch wie vorher noch jetzt finde, daß "die Regenspurgischen predicanten des verdamblichen abfüerens und verglubdens [= vom alten Glauben Wegführens und auf den neuen Verpflichtens]" bei den bayerischen Untertanen kein Ende machten, sollte der Herzog dazu nicht schweigen. Es wurde geraten, dem Stadtrat von Regensburg deswegen nochmals ernstlich zu schreiben. Im Fall andere Abstellung als bisher nicht erfolgen sollte, werde man gegen die Prädikanten selbst, wo sie im Land betreten würden, "mit der that on alle gnad" vorgehen. Es möchte dies vielleicht, da man ein Exempel sehe, "die andern etwas stiller machen". Auch wäre kein Zweifel, daß man solche Gesellen, weil sie das Land nicht gern meiden, sondern, "vilmals in die winckhlschuelen heraus lauffen", aufgreifen könne.

Um einen Einheimischen handelte es sich jedoch wieder, den der Pfarrer von Gottfrieding 1559 zur Anzeige brachte. "Haben ein paurn zu Deuberstorff [= Daibersdorf], Wolf Paumgartner genannt, der kind [= kann] lesen, der predig in winckheln und pring das volckh zu aller ungehorsam, veracht die creutzgeng und andere ceremonien. [...] Wann er etwas auf der cantzl sag, das disem obgemelten paurn zu Deubers-

torff nit gefall, läuft er zur kirchen aus, und leß den paurn was anders für".

"Bibelfestigkeit" in Daibersdorf: Daraus entstand noch Jahrzehnte später ein Kriminalfall mit tödlichem Ausgang. Er ereignete sich am Sonntag, 14. Januar 1582 beim Bierbräu Peter Gelttnmair in der Unteren Stadt Dingolfing. Dieser gab dann bei der gerichtlichen Vernehmung folgende Zeugenaussage über den Hergang ab. Der Pfarrer von Gottfrieding, Achaz Gaibinger, sei zeitig am Tag bei ihm eingeritten. Damals hätten hier Christoph Vischer von Mamming, dessen Pflegesohn und Müller Utz Hochholzer, Wolf Taubeneder von Griesbach, dann Mathes Winchner, Schneider von Daibersdorf, und dessen Geselle Christoph "ein pier gezecht". Da habe auch der Pfarrer ein Köpfl [= ¾ Liter] Bier mit ihnen getrunken, es bezahlt und sei anschließend seinen Geschäften nachgegangen. Die anderen blieben sitzen und wollten gegen Abend gerade bezahlen, als der Pfarrer beim Anzünden der Lichter zurückkam. Dem Hörensagen nach sei er zu einer Zeche in der Oberen Stadt, aber nicht besonders beeinträchtigt gewesen. Er habe jetzt mit den Anwesenden erneut Bier getrunken bis sie sechs Köpfe [= 4 ½ Maß] gehabt hätten.

Nun sei man auf die Sonntagspredigt gekommen und Pfarrer Gaibinger erklärte: "Ja, ich hab das heutig evangelium in vier punkte geteilt", und erläuterte dem Wirt seine Auslegung. Daraufhin meldete sich Winchner: "Herr pfarrer, Ihr habt Eur predigt heut schon verrichtet, man soll in wirtshäusern von solchen dingen nicht reden".

Gelttnmair erwiderte jedoch, der Schneider solle nur für sich selbst sein Bier trinken,

er aber höre gern davon reden.

Dann sei von dem gewesenen Amtmann zu Mamming gesprochen worden, den man aus dem Land geschafft habe. Der Pfarrer äußerte, dieser sei ein Schelm und ein Dieb, wenn er zu ihm käme, wolle er ihm auch "kein supen" geben. Darauf der Winchner: "Wieso, wann er zu Euch käm und bäte Euch um ein stück brot, wollt Ihr ihm keins geben?". Der Pfarrer: "Nein". Nun sagte der Schneider, das wäre nicht recht, predige er doch selbst, man soll verzeihen und vergeben. "So hör ich wohl, wann ich wider Euch was tät, Ihr wollt mirs auch nicht verzeihen" – "Ja, wann Du mir tätest wie der amtmann, so wollt ich Dirs auch nicht verzeihen".

Jetzt eskalierte der Disput, als der Schneider rief: "So halt ich nichts von Euch", und darauf der Pfarrer, er halte auch nichts von ihm. Er habe doch dem Mesner von Gottfrieding einen "handel" abbitten müssen. Dem widersprach Winchner: "Du lügst, pfaff!" und habe ihn zweimal Lügner geheißen. Als nun der Pfarrer seine Wehr zückte, also ein Seitenmesser herausriß, fiel der Wirt dem Schneider in den Arm, drückte ihn in die Stube hinaus und beschwor ihn um Gottes Willen, doch keinen

Handel bei ihm anzufangen.

Währenddessen habe der Pfarrer mit dem unbewaffneten Schneidergesellen gerauft und selber seine Wehr weggeworfen. Beide waren samt einer Truhe übereinandergefallen und der Wirt versuchte sie auseinander zu bringen. Wie er so vor dem Pfarrer gestanden sei, habe Winchner hinterrücks an seiner Seite hervor "mit bloßer wehr" auf diesen einen Stich getan. Die Wirtsfrau schrie und sorgte sich, der Pfarrer erleide Schaden. Ihr Mann wandte sich um, lief auf den Schneider zu und schob ihn zur Tür hinaus. Der aber habe wieder einen Streich auf den Pfarrer geführt, ihn über den Rücken getroffen, aber diesmal nicht verwundet.

Gaibinger habe sich am Tisch niedergesetzt, den Kopf auf die Hand gelehnt und sei "aller erweisst [= weiß] gewesen". Als ihn der Wirt fragte, wie es ihm gehe, gab er zur Antwort, "Hab dessen schon genug, geb Euch Gott allen eine gute nacht". Da wurde eilends nach dem Bader geschickt und beim Pfarrer nach Verletzungen gesucht, solche aber zunächst nicht gefunden. Schließlich stellte sich ein Stich in der linken Seite heraus. Der angekommene Bader erkannte bald die Nähe des Todes und sprach ihm zu, daß er allen verzeihen solle. "Habe er ihm ja gesagt" und dann sei er nach einer knap-

pen halben Stunde verschieden.

Stadtpfarrer Mathias Perle, der offensichtlich noch zum Versehen mit den Sakramenten gerufen worden war, meldete die Sache und den zu erwartenden Tod kurz nach 6 Uhr abends dem staatlichen Pfleger Ulrich Romung, der gerade beim Abendessen saß. Inzwischen war Gaibinger verstorben. Der Pfleger bezeichnete in seinem Bericht vom 17. Januar an die Regierung Landshut die Angelegenheit als "laidiger fal und schendtliche pöse that" und ließ sofort die Stadttore versperren, Häuser am Heimatort wie in den umliegenden Dörfern durchsuchen, schließlich auch in den benachbarten Pfleggerichtsbezirken streifen – ohne Erfolg. Dem Schneider und seinem Gesellen war es gelungen, die Stadt vorher noch heimlich zu verlassen.

Schneider Winchner erwies sich bei der Behörde als kein unbeschriebenes Blatt mehr. Erst vor einem Jahr war er wegen begangenem Ehebruch und weil er den Vater seiner Geliebten erschlagen hatte, auf dem Gnadenweg wieder zur Landeshuld gelangt. Der Stadtpfarrer berichtete an den Bischof, der Pfleger erbat von der Regierung Anweisungen über das weitere Verfahren. Winchner habe ein schwaches, schadhaftes Weib und zwei kleine unaufgezogene Kinder, der Pfarrer mehr Schulden als

Vermögen.

Daraus entwickelte sich in der Folge noch eine Auseinandersetzung zwischen den staatlichen Stellen und dem Ordinariat wegen der Berechtigung zur Nachlaßaufnahme des Geistlichen, die hier nicht weiter zu interessieren hat. Doch zeigt auch sie die staat-

liche Einflußnahme auf früher streng reservierte Privilegien der Kirche.

Über das Schicksal des Daibersdorfer Schneiders ist weiter nichs mehr bekannt geworden. Lediglich folgende Episode erbrachten die Nachforschungen des Pflegers. Es meldete sich nämlich Bärtlme Aschöckhinger, Fischer zu Seemannskirchen, und gab zu Protokoll, daß der Täter um Mitternacht an sein Haus gekommen sei und angeklopft habe. In der Meinung, es handle sich um einen Betrunkenen, habe er sich nicht hören lassen. Dieser aber sei hinten an das Kammerfenster gegangen, um zu rufen. Er habe lange keine Antwort gegeben, bis er schließlich dessen dringende Worte aufnahm: "Mein Bärtl, bitt Dich, geh her zum fenster, muß Dir was sagen".

Jetzt erkannte ihn der Fischer an der Stimme, stand vom Bett auf und kam zu ihm an das Fenster. Da bekannte Winchner, er habe den Pfarrer von Gottfrieding erstochen, der liege "gleich am hinend". Der Fischer erschrak und forderte den Schneider auf, doch zu ihm hereinzugehen, um weiter darüber zu reden. Dieser habe jedoch geantwortet, nein, er habe keine Zeit und müsse davon. Er streckte ihm noch die Hand zum Fenster hinein und sagte: "Gesegen Dich Gott, ich seh Dich nimmermehr. Laß Dir mein weib und kinder befohlen sein". Dann sei er verschwunden und er wisse nicht, wohin er seinen Weg genommen habe. In den Akten steht nichts mehr über ihn.

Privatandachten hielt damals auch im Hügelland nördlich der Isar zu Steinbach eine Frau ab: "Die Mußlin predigt irem hausgesindt anheimbs aus ainer lutherischen postill, hab auch den unterthanen bevolhen, dem pfarrer kain zehendt ze geben, doch laß sy jetz wider nach". Diese bemerkenswerte Nachricht bezog sich auf die adelige Hofmarksherrin Anna Mauß zu Thürnthenning, geborene Köllnpeck.

Schließlich heißt es noch bei Dornwang und Weng: "Anthoni Steffel mit seinen

knechten seyn winckhelprediger".

#### Schulmeister und Cantoren

War schon – wie die Visitation ergab – im etablierten Schulsystem eine strikte Einhaltung und Kontrolle der alten Lehre unmöglich, so konnte von einer geregelten Überwachung der mehr oder weniger geheimen Zusammenkünfte Neugläubiger keine Rede sein. Es blieb den Ortsobrigkeiten vorbehalten, auf Recht und Ordnung zu sehen; allenfalls schritten die staatlichen Landrichter und Pfleger in krassen Fällen ein.

Die wenigen offiziellen Schulmeister, fast nur in Städten und Märkten angestellt, bezeichneten sich in der Regel als katholisch, verwendeten aber durchaus reformatorische Schriften im Unterricht, worauf noch zurückzukommen ist. Sie legten gewöhnlich auch Legitimationen über Werdegang und Kenntnisse vor, so daß man sich schon ein Bild von diesem und jenem machen konnte.

Ganz unbekannte und unausgewiesene Bewerber taten sich schwerer, wenn sie hier im Land arbeiten wollten. Mißtrauen ihnen gegenüber erschien angebracht, lieber verzichtete man auf die offerierten Dienste – so geschehen laut Visitationsprotokoll von 1559 in Gerzen.

Der dortige Kooperator teilte den Kommissären mit, vor Jahren sei ein Schulmeister gehalten und "jetzt bei wenig tagen ainer komen und knaben wellen annemmen, aber durch den von Seibelstorff ausgeschafft" worden. Diesem Adeligen als Hofmarksherrn zu Gerzen schrieben auch die deswegen befragten Kirchenpfleger zu, daß

es keinen Unterricht am Ort gebe, datierten dies allerdings zeitlich früher: "Ist vor 40 jarn ein schuel alda gewest, jetz aber nit mehr, und wiewol vor ainem jar ainer daher kommen und schuel halten wellen, auch ine die gemein gern gehabt, hat ine doch der

Seibelstorffer weckhgeschafft."

Blicken wir zurück auf die ex officio zur Jugendunterweisung in unseren Städten und Märkten berufenen Lehrer, so sind auch über deren religiöse Einstellung verschiedene Aufschlüsse aus den Visitationsprotokollen von 1559 zu gewinnen. Die Auswirkungen auf ihre Schutzbefohlenen kann man sich dann ohne große Schwierigkeiten vorstellen.

Die erste unterrichtliche Begegnung mit religiösen Themen erfuhren die Kinder nach dem Elternhaus über ihre Lehrer. Zu ersterem melden die uns zur Verfügung stehenden Quellen nichts. Hier wird man eher mit Geboten und Verboten gearbeitet haben, als daß ein Gespräch stattgefunden hätte. Einigemale wird im Zusammenhang mit dem Kommunionempfang davon berichtet, daß der Lehrer keine Maßgabe traf, sondern die Entscheidung den Eltern zuwies.

Als einzige unter den wenigen Instituten an den zentralen Orten im Beobachtungszeitraum existierte in der Stadt Dingolfing Mitte des 16. Jahrhunderts eine zweiklassige Schule. Hier unterrichteten Lateinischer Schulmeister und Cantor. Daneben bestand noch eine Klasse des Deutschen Schulmeisters. Erstere ist aus der alten Pfarrschule hervorgegangen. Deutsche Schulmeister stellte der Stadtrat seit der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts befristet ein, wenn sich gelegentlich ein geeignet scheinender Bewerber meldete.

Der schulische Einsatz stand seit alters in enger Verbindung mit kirchenmusikalischen Aufgaben, die wir noch eigens betrachten werden. Als Lernziele galten für Buben zahlungskräftiger Eltern – Mädchen wurden damals nicht in öffentlichen Schulen unterrichtet – liturgischer Dienst und die Kenntnisse einer Art Progymnasiums einschließlich lateinischer Sprachgrundlagen bzw. praktische Ausbildung im Lesen, Schreiben wie Rechnen für das alltägliche Geschäftsleben.

Daran orientierten sich auch die Lerninhalte, wobei es offenbar lange Zeit den Schulmeistern weitestgehend überlassen blieb, was im einzelnen sie den Kindern weitergaben. Die Einflußnahme darauf durch geistliche und weltliche Ortsobrigkeit –

Pfarrer und Ratsmitglieder – scheint durchaus gering gewesen zu sein.

Von einem in die Breite wirkenden Volksschulwesen, das diesen Namen verdient hätte, konnte zur hier betrachteten Zeit und noch lang nicht die Rede sein. Immerhin erkannten geistliche und weltliche Führungskräfte die Notwendigkeit dazu, sollten

die allseits geforderten Reformen endlich greifbare Ergebnisse annehmen.

So setzte Herzog Wilhelm IV. eine eigene "Religions-Commission" ein, deren besondere Aufgabe es war, Maßregeln gegen das Eindringen der Reformation zu beraten, und im Jahr 1548 erteilte der Herzog den Vorschlägen dieser Commission betreffs des Schulwesens seine Genehmigung. Die hieraus hervorgehende "Schulordnung de anno 1548" ist das älteste Dokument dieser Art in Bayern. Ihr wesentlicher Inhalt war folgender: Der Anfang einer vor- und nachmittags gehaltenen Schule sollte jederzeit unter Anrufung des Hl. Geistes geschehen und mit einem christlichen Gebet zu Gott die Schulzeit auch beschlossen werden. An Sonn- und Feiertagen sollte die Schuljugend von ihren Lehrern in die Kirche begleitet werden, dann daselbst mit Aufmerksamkeit der Predigt zuhören und mit Andacht dem gesungenen Hochamt beiwohnen. Der Religions-Unterricht sei und bleibe die Grundlage allen menschlichen Tuns und Wissens; hierauf müsse die Erziehung und Bildung des Menschen ruhen. Dabei müsse sich aber genau an die Lehre der katholischen Kirche gehalten werden, daher die Pfar-

rer in den Schulen fleißig nachzusehen und die Jugend selbst über die christliche Glaubens-Lehre zu befragen, dem Religionsrat aber alsbald die Anzeige zu machen hätten,

wenn ein Lehrer der Jugend irrige Lehren vortragen sollte.

Ferner waren die Schüler auch zu einem frommen, christlichen, sittlichen und höflichen Betragen anzuhalten und anzuweisen, welche Ehrerbietung sie ihren Eltern, obrigkeitlichen Personen, Geistlichen, alten Leuten, Lehrern usw. zu erzeigen, dann, wie sie sich gegen ihre Geschwister, ihre Mitschüler und das Hausgesinde zu benehmen hätten.

Weiters erließ nun die Synode der Salzburger Kirchenprovinz von 1549 im Einvernehmen mit dem Herzog ein Schulgesetz, das die lateinlehrenden Institute empfahl bzw. deren Errichtung binnen sechs Monaten zur Pflicht machte. Letzteres blieb natürlich Illusion. Die Provinzsynode von 1569 hatte dann ein klareres Ziel vor Augen und benannte – im Anschluß an die Schuldekrete des Konzils von Trient – konkrete

Anliegen hinsichtlich Prüfung der Lehrer auf Rechtgläubigkeit.

1569 erschien im Namen Herzog Albrechts V. die erste förmliche Schulordnung für Bayern. Ausdrücklich formuliert galt für sie das Motto, die Jugend vor Häresien zu schützen. Eigenartigerweise fehlen darin aber wichtige Regelungen, zum Beispiel über Anstellung, Bildung, Rechte und Pflichten der Lehrer, Dauer und Inhalt des Unterrichts. Trotzdem erwies sich diese Ordnung als Grundlage für das bayerische Volkschulwesen der folgenden zwei Jahrhunderte.

Sie stellte nämlich das Programm dar, nach welchem Regierungen und Außenämter regional und lokal die Einzefälle behandelten. Am Beispiel von Dingolfing lassen sich

Bemühungen um eine Verbesserung der Verhältnisse seit 1554 belegen.

Indiz dafür ist zu Anfang ein Brief von Kammerer und Rat der Stadt an den herzoglichen Landesherrn vom 13. September 1554. Es stehe schlecht um "unser lateinische schuel alhie zu Dingolfing nahent bei zwaintzig jahren (welche doch vor etlich zeit bei guetem gruem und zimlicher merung der schueler gewest) aus ursachen, das wier umb so geringe bsöldung gelerter, geschickhter shuelmaister und cantoren nit bekhumen mugen; auch ob wier die bekhumen haben, so ist doch khainer khain zeit bei uns verharret und yezt leztlich darzue khumen, das die shuel nahend gar erödt".

Vergangener Tage hätten sie einen Cantor aufgenommen, der vom Pfarrer und anderen kompetenten Leuten "khunst und vleiß halben in der shuel und kirchen wol beruembt wierd". Doch sei zu erkennen, daß "derselbig uns aber auch nit dienen wil". Man habe ihm entsprechend der fürstlichen "Polizeiordnung", Titel I betreffs der Schulen, zuzüglich Verpflegung jährlich 24 Gulden zugesagt. Außerdem sei die Besoldung des Lateinischen Schulmeisters um acht Gulden erhöht worden, wogegen dieser den bisher im Pfarrhof genossenen "Tisch" an den Cantor abgetreten

habe.

Die Stadt machte ferner den Vorschlag, das Einkommen eines derzeit nicht besetzten Meßbenefiziums, das an die 30 Gulden Bargeld ertrage und bei dem es ein kleines Kaplanhäusl gebe, "zu yeziger und khunftiger befuderung der schuel" anlegen zu dürfen, "sambt dem das Got daran ein gefallen, der gotsdienst mit singen und lesen befudert und der gemein nuz dardurchgemert wierdt". In einem weiteren Schreiben vom 20. Oktober 1554 wurde dieses Angebot erneuert. Der Lateinische Schulmeister vermöge sich hier "der abgangen accidentien halber, so ainer vor jarn gehabt, nimmer erhalten" und für einen Cantor sei "kain habitation oder heüsliche wonung", also keine Dienstbehausung wie für ersteren vorhanden. Demgegenüber bestünde eine "vacierende mess" – das sogenannte Tremel-Benefizium – mit jährlichem Einkommen von 33 Gulden 6 Schilling Pfennig, worüber dem Rat das Patronatsrecht zu-

stehe. Diese Einkünfte sei man gewillt, "an die schuel und cantorey zu wenden" und zwar ausschließlich dafür, "damit sich ain schuelmaister und cantor erhalten können".

Nach weiteren Berichten und Gutachten erteilte schließlich die Regierung am 20. Februar 1556 die Genehmigung, das Benefizialeinkommen für den Unterhalt von Schulmeister und Cantor sowie zur "mehreren aufrichtung" der Schule verwenden zu dürfen. Die damaligen Stelleninhaber verhielten sich nach Wissen des Rats "fleißig und wohl", trachteten aber wegen der bisher geringen Besoldung aus der Stadt wegzuziehen. Die neue Regelung veranlaßte sie jedoch zum Bleiben, wenn nicht überhaupt deren vorgeblich so mißliche Lage nur als Dringlichkeit gegenüber der Regierung in den Vordergrund gerückt wurde.

Als Lateinischer Schulmeister amtierte damals Wolfgang vom Sand, Sohn des Kürschners Sigmund vom Sand aus Traunstein, der seinen Namen gern nach Humanistenart zu "Arena" latinisierte. Der Stadtpfarrer meinte, er habe an die 20 Knaben und besitze Frau und Kinder. Tatsächlich war er zweimal verheiratet. Die erste Gattin Ursula starb am 23. Oktober 1578; er heiratete dann am 28. Januar 1579 die Witwe Margaretha Murweck. Von seinen fünf Kindern hatte er zwei frühzeitig zu begraben.

Arena selbst nannte bei 30 Schüler, "unter welchen etliche guete ingenia [= Fähig-

keiten] haben". Seit acht Jahren stehe er hier im Dienst.

Sein Helfer, der Cantor Paulus Underleitner aus Neupölla/NÖ., unterrichtete in der 2. Klasse ebenfalls etwa 30 Knaben. Der Deutsche Schulmeister Jakob Schwindsredl, um Wien gebürtig, stand erst seit acht Tagen im Amt und hatte mehr als 30 Kinder zu betreuen. Nachdem alle Schulgeld zahlen mußten und dies nur besser verdienenden Eltern möglich war, ist ein Prozentsatz von 45 bei seinerzeit vielleicht 200 Kindern im schulfähigen Alter als durchaus hochstehend zu betrachten.

Der neue Deutsche Schulmeister, in den Pfarrmatrikeln "Schwingsrädl" genannt, war später verheiratet; ab 1573 sind von ihm zwei, dann allerdings wieder bald verstorbene Kinder getauft worden. Sein eigener Tod ist am 1. März 1580 verzeich-

net.

Die Besoldung des Lehr- und zugleich Kirchenmusikpersonals geschah auf folgende Weise. Der Schulmeister erhielt vom Pfarrer für "den Tisch", anstelle der Naturalverköstigung im Pfarrhof, einen Geldbetrag in Höhe von 20 Gulden. Von den Zunftmeistern empfing er jährlich für seine Mitwirkung bei den Handwerksjahrtagen 32, vom Stadtrat – offenbar als Unterrichtszuschuß – 15 Gulden. Dazu kamen das von den Eltern aufzubringende Schulgeld sowie weitere Akzidentien bei Privatjahrtagen, Hochzeiten und Beerdigungen, so daß die Stelle im Vergleich zu anderen recht gut dotiert war und somit eine Familie ernähren konnte.

Ungünstiger verhielt sich das feste Einkommen des Cantors. Pro Vierteljahr zahlte man ihm nur sieben Gulden; von den Kindern blieb das Schulgeld dem Schulmeister, dem Cantor nach eigenen Angaben nichts. Dem Deutschen Schulmeister fielen pro Knaben 15 Kreuzer zu und ergaben mindestens siebeneinhalb Gulden. Davon, daß die Reichen mehr zahlten, wisse er nichts. Doch sei er aller bürgerlichen Lasten frei und empfange vom Stadtrat als Zuschuß einen Gulden. Zweifellos werden er und der Cantor ihre offiziellen Bezüge durch Schreibarbeiten und Rechenhilfe bei unbedarften

Handwerkern aufgebessert haben.

Die vorerwähnte Neuregelung von 1556 hatte jedoch die Lehrer zufriedengestellt. Ein Wegzug stand offensichtlich nicht mehr zur Debatte. Wolfgang Arena amtierte bis zu seinem Tod am 27. April 1591; er wirkte also genau 40 Jahre in Dingolfing und hat damit für Stabilität wie Kontinuität gesorgt. Unmittelbarer Nachfolger wurde

Wolfgang, Sohn des Tundinger Pfarrers Balthasar Prunmair und dessen Lebensgefährtin Anna Seidl. Sie ist beim Sohn "auf der schul" am 22. April 1594 verstorben, wie er selbst in das Sterberegister eingetragen hat. Prunmair fungierte ferner als vereidigter öffentlicher Notar. Er verheiratete sich am 5. Februar 1591 mit Martha, Tochter des fürstlichen Zollners zu Landshut Christoph Herzog. Von fünf Kindern des Ehepaares sind vier klein gestorben. Ihm folgte Georg Mörspurger, genannt ab Mai 1598 und bis 1605; er hatte drei Söhne.

Wie lang Cantor Underleitner in Dingolfing weilte, ist unbekannt. Seit 1579 und bis zu seinem Tod am 26. April 1603 versah Mathes Mistlpeck den hiesigen Dienst. Bei seiner Beerdigung am nächsten Tag hielt Stadtprädikator Schazer die Leichenpredigt. Seine Ehefrau Catharina starb am 27. November 1604. Deutscher Schulmeister war damals Karl Haß. Er heiratete am 15. Februar 1588 Ursula, Tochter des Dingolfinger Schreiners Wolf Reichenöder, und unbekannten Datums eine Anna. Nach seinem Tod am 19. November 1616 übergab sie das Amt durch Ehe an einen Georg Sebastian Haibm. Haß hatte neun Kinder zur Taufe gebracht, die aber sämtlich nicht überlebten.

In Bezug auf das Bekenntnis kann aus den Angaben des Visitationsprotokolls von 1559 geschlossen werden, daß damals Arena wie besonders Underleitner durch Besitz und Verwendung reformatorischer Schriften im Unterricht aufgefallen sind. Von Schwindtsredl hieß es demgegenüber uneingeschränkt, "Ist der alten religion", wie auch seine allerdings erst kurze Dienstführung als im katholischen Sinn qualifiziert worden ist.

Einem größeren Schulbetrieb stand auch in Frontenhausen 1559 Nikolaus Eybeckh, gebürtig aus Haarbach, seit acht Jahren vor. Der Pfarrer sagte über ihn aus, er habe bei 80 Schüler, "welche er auf teutsch lernt". Was er ihnen aber liest, könne er nicht wissen. Doch sei dieser "durchaus lutherisch und ainer under den fandlfierern, aus welchen wol abtzenemen, wie er die jugent informiert". Andererseits führe er die "lateinischen knaben" zur Predigt und anderen Gottesdiensten, das heißt, der Schulmeister gab etlichen auch Lateinunterricht und verwies diese in religiöser Hinsicht an den örtlichen Prädikator. Diesen jedoch haben wir bereits als deutlich charakterisierten Neugläubigen kennengelernt; auf sein lutherisches Sakramentenverständnis und andere Ansichten werden wir noch zurückkommen.

Der Frontenhausener Benefiziat und Kooperator bezeichnete damals den Schulmeister als "gar verkert"; über die Schullektüre wußte er nichts. Dieser, nun selbst verhört, legte jedoch seine Stellung völlig anders aus. Er habe sich der Schule angenommen, "dieweil sonst kainer vorhanden gewest." Während er "superintendens" sei, also die Oberaufsicht trage, verwese der Cantor die Schule. So notierten also die Visitatoren im Protokoll: "Hat das schuelmeisterampt aus bevelch des raths daselbst neben dem rathschreiberampt annemen miessen, welches der jugent grossen mängl und versaumbniß pringt". Weil er also mit der Schule nichts zu tun hatte, wie die Visitatoren meinten, wurde er über weitere Artikel nicht mehr befragt.

Als eigentliche Triebfeder der evangelischen Bewegung in Frontenhausen erwies sich eindeutig Cantor Caspar Hapfinger. Er stammte aus Trostberg. Nach seinen Angaben waren in der Schule bei 40 Knaben, in zwei Klassen geteilt. In der ersten seien nicht mehr als vier, die aber der Schulmeister unterrichte. Unter den anderen habe er drei "so aines gueten ingenium sein", nämlich Paulus Kirchmayr, Laurentius Oberndorffer und Sigismund Schmid, alle neun oder zehn Jahre alt.

Ferner gab er selbst an, "er kom ein gantz jar nit in chor", nehme also nicht an Meßgottesdienst und Stundengebet teil, sondern nur "zu der predig". Es sei nicht immer ein Cantor hier gewesen, der Schulmeister könne sich einen halten oder nicht. Seine konfessionelle Einstellung geht, wenn auch verklausuliert, aus der weiteren Befragung hervor: "Hat kain religion bekennen wollen, allein [= jedoch] gesagt, er sey anhengig dem wort Gottes und der lehr Christi". Über die Sakramente dachte er entsprechend dem lutherischen Verständnis. Allerdings mache er seinen Schülern keine Vorschriften, sondern lehre sie, die Kommunion nach dem Willen ihrer Eltern unter einer oder beiden Gestalten zu nehmen.

Vorstand des Instituts wäre der Schulmeister, "hab der schuel halben allen bevelch". Von einem Knaben erhalte aber er vierteljährlich sechs Kreuzer, vom Marktrat jährlich eine Krone, so daß sich die Gesamtbesoldung pro Jahr auf 15 oder 16 Gulden belaufe.

In Reisbach hatte ein neuer Lateinischer Schulmeister gerade seinen Dienst begonnen. Der Pfarrer bescheinigte ihm, "ein gueter catholicus" zu sein und in der Schule bei zwölf Buben zu haben: "Aber der teutsch schuelmeister thue ime der knaben halben", das heißt hinsichtlich der Schülerzahl "schaden". Schulmeister Balthasar Büechlein selbst meldete 14 Knaben und man nahm zu Protokoll: "Ist der alten religion. Vermant sy zur ordenlichen peicht und christlichen [= katholischen] communion und predig". Der Pfarrer habe ihn aufgenommen, er beziehe "gar wenig, allein [= nur] was die cost ist".

Zum Schluß beschwerte er sich aber über die Existenz eines Deutschen Schulmeisters, "so doch zuvor nie kainer der enden [= hier] gewesen ist". Dieser wird jedoch kein einziges Mal benannt, auch im Visitationsprotokoll steht nichts über ihn. Dagegen zeigten die Kirchenpfleger an, Max Warter auf der Warth halte das Patronatsrecht in Händen, auch von zwei vakanten Meßbenefizien. Deren Einkünfte nehme er ein und teile sie "zu underhaltung der schuel" aus. Wie anderswo bei adeligen Herren üblich, die sich nicht in ihre – wie sie glaubten und daran festhielten – ureigensten Angelegenheiten hineinschauen ließen, durfte offenbar der vom Warther voll abhängige Deutsche Schulmeister vor den Visitatoren weder aussagen noch erst erscheinen.

Demgegenüber konnte der Vilsbiburger Pfarrer zu seinem Schulmeister mitteilen, "der sey aines erlichen lebens und catholischen religion". Name und Befragungsergebnis sind nicht vermerkt. Auch in Gangkofen als einem Marktflecken gibt es 1559 keine Erwähnung einer Schule bzw. eines Lehrers. Anders bei den Patres im Kloster Seemannshausen. Hier las der aus Velden gebürtige Schulmeister Johannes Grueber sechs Knaben, darunter einem mit Profeß, die Augustinerregel vor; sei auch ein guter Katholik. Vom Prior empfange er zur Besoldung und von Schreibarbeiten sechs Gulden; sicher hatte er aber zudem Kost und Wohnung frei. In Marklkofen existierte zwar ein Schulmeister, hatte aber – wie der dortige Benefiziat mitteilte – keine Knaben, sondern versah nur den Chordienst.

#### 3. Lehrinhalte und Lernziele

Wir haben im vorigen die Strukturen betrachtet, über welche sich Verbreitung und Vertiefung der Glaubensverkündung im Beobachtungszeitraum vollzogen. Wir haben ferner jene geistlichen und weltlichen Stelleninhaber samt Namen und Herkunft kennengelernt, deren berufliche oder auch aus eigenem Antrieb übernommene Aufgabe es war, das Pfarrvolk entsprechend zu unterrichten und zu leiten. Wie sah es aber damit inhaltlich aus, worauf gründeten die Prediger und Schulmeister ihre Kenntnisse und Erkenntnisse?

Hier sind wir auf nur wenige authentische Zeugnisse verwiesen, die zudem erst im Vergleich mit anderen Quellen aussagekräftig werden. Als wichtigste Indikatoren für erwünschte Einblicke erweisen sich dabei Bücher und Schriften im Besitz von Geistlichen und Laien. Solche waren seinerzeit nur mit verhältnismäßig hohen Kosten zu erwerben. Wer sich darauf einließ, hatte wohl erhöhtes Interesse am Inhalt, an der

Lektüre wie an praktischer Umsetzung in der Lehrverkündung.

Wie wir bereits erfahren konnten, besaßen nur wenige Seelsorgegeistliche die offiziell vorgeschriebenen Richtlinien für die Glaubensverkündung und die Sakramentenspendung, nämlich Predigtinstruktion und Agende. Waren sie denn vorhanden, so hatten sie längst nicht alle gelesen, geschweige denn zur Richtschnur ihres Handelns gemacht. Demgegenüber stellten die Kommissäre bei Befragungen und Visitationen eine nicht unbedeutende Zahl von Büchern und sonstigem Schrifttum noch beim letzten Kooperator der abgelegensten Pfarrei fest. Dabei hat es sich sowohl um altkirchliche wie um reformatorische Literatur gehandelt. Letztere kann größtenteils nach Autor und Titel identifiziert werden, weil es natürlich visitatorisches Anliegen war, sich genau über neugläubige Tendenzen zu informieren.

#### Produktion und Handel religiöser Schriften

Johann Gutenbergs epochemachende Methode des Buchdrucks mit beweglichen Lettern konnte unter damaligen Verhältnissen nicht lang Monopol ihres Erfinders bleiben. Sehr schnell reagierten auch andere findige Köpfe auf Anforderung und Nachfrage. Nach Mainz etablierten sich allenthalben weitere Druckorte, so auch in Niederbayern. Hier waren es die beiden Regierungshauptstädte Landshut und Straubing, in welchen die ersten Druckerwerkstätten ihre Arbeit aufnahmen.

Die Forschung hat zu Recht herausgestellt, daß es sich beim raschen Ausbreiten der Lehre Martin Luthers wie der anderen Reformatoren um eine intensive Wechselwirkung mit der Technologie von Buchdruck und Buchvertrieb gehandelt hat: Ohne deren Möglichkeiten keine Popularisierung der Reformation – ohne diese kaum der staunenswerte Aufschwung des neuen Mediums. Die durchaus revolutionären Methoden verhalfen zu hohen und beliebig vermehrbaren Auflagen von Druckschriften. Als neuartig erwiesen sich der modernen Technik entsprechende Formate, die Herausgabe von blatt- bzw. bogenbestimmten Broschüren und vorzugsweise auch von Einzel- "Flugblättern". Was sich bilslang auf verhältnismäßig wenig "Gelehrte" beschränkt hatte und keinerlei Wirkung auf Laien und Nichtlateiner auszuüben imstand war – Besitz und Lektüre teurer Schriften –, konnte nun auch in die Hände des "gemeinen Mannes" gelangen – von der Hierarchie unkontrollierbar und somit in deren Augen verdächtig, bzw. in der Konsequenz zu unterbinden, was aber bekanntlich laut unseren Belegen lange Zeit nicht gelang.

In der niederbayerischen Regierungshauptstadt Landshut hatte sich ein Geistlicher, der Benefiziat bei St. Martin, Johann Weyssenburger, bei der Freyung eine Druckerwerkstatt eingerichtet. Er wandte sich wohl von Anfang an der "progressiven" Haltung Luthers zu und publizierte auch dessen Schriften. Obwohl offenbar auch später der alten Konfession angehörig, veröffentlichte Weyssenburger eine Reihe von Lutherschriften und hatte damit auch keine nachweisbaren Probleme. Andererseits erschienen in seiner Offizin auch laufend altkirchliche bzw. gegen die Reformation gerichtete Veröffentlichungen. Dem "Geschäftsmann" kam zupaß, was zur Zeit als hochaktuell verlangt wurde; der Verleger religiösen Schrifttums stellte zur Verfügung,

was auf Seiten der Kontrahenten den Diskussionsstoff bildete. Diese Ambivalenz

dürfte sich durchaus finanziell ausgezahlt haben.

Die Staatsverwaltung nahm allerdings darauf so wenig Rücksicht wie auf hochgestochene theologische Auseinandersetzungen in der zeitgenössischen Kontroversliteratur. Dem Münchener Drucker Hans Schobser wurden die im Jahr 1521 hergestellten 1500 Exemplare der Luther-Schrift an den christlichen Adel konfisziert und vernichtet. Er und Weyssenburger in Landshut mußten sich spätestens jetzt im klaren darüber sein, wie die weiteren Aussichten waren. Demzufolge vermieden sie seither bei Veröffentlichung reformatorisch gesinnter Literatur die Angabe ihrer Namen und der Druckorte. Mit dem 2. bayerischen Religionsmandat schloß sich auch diese Hintertür, weil seither kein Buch mehr ohne ausdrückliche herzogliche Erlaubnis in Bayern gedruckt werden durfte.

Johann Weyssenburger, ein gebürtiger Nürnberger, trat zu Beginn des 16. Jahrhunderts zunächst als Priester und Buchdrucker in seiner Heimatstadt auf, übersiedelte aber dann im Sommer 1513 nach Landshut. Vom Hof des hier regierenden Herzogs Ludwig X. erhielt er laufend Aufträge. 1520 bezahlte man ihm so auch 4 Gulden "von 300 bullen wider Doctor Luther und 300 mandaten zu drucken", was er selbstverständlich ebenso besorgte wie weitere 350 Exemplare eines kaiserlichen Religionsmandats von 1524 oder 400 Stück im Jahr 1530. Auch das Mandat gegen die Wiedertäufer von 1530 ging in einer Auflage von 400 aus seiner Offizin hinaus. Spätestens seit 1534 wirkte Weyssenburger in Passau, damals Stiftskaplan in Kloster Niedernburg;

gestorben ist er dort 1536.

Neben den vorgenannten Auftragsarbeiten befaßte sich die Landshuter Werkstatt mit kleinen theologischen Schriften. Mehrere bereits in Nürnberg gedruckte erfuhren jetzt Neuauflagen. 1517 oder 1520 erschien unter dem falschen Namen Martin Luthers "Tractatulus de his, qui ad ecclesias confugiunt", 1519 Ulrich von Huttens "Febris dialogus" und 1521 "Eine Anzeigung, wie Doktor Martinus Luther zu Worms auf dem Reichstag eingefahren, durch Kais. Majestät in eigener Person verhört und mit

ihm darauf gehandelt worden ist".

Katholische Gegenschriften aus der Landshuter Druckerei stammten von Autoren wie Johann Eck, Johann Fabri, Thomas Murner, Kaspar Schatzger, Johann Freyberger oder Bartholomäus Usingen. Anonymen Verfassern liegen zwei Ausgaben von 1520 zugrunde: "Eine gar schöne und kurze Auslegung des Vaterunseres, ein jegliches Wort in dreierlei Gestalt, von etlichen hochgelehrten Doktoren, nicht lutherisch" und "Manuale parochialium sacerdotum". Beide waren für den praktischen Gebrauch in Predigt und Seelsorgetätigkeit der Pfarrgeistlichen gedacht. Hierzu gehörte auch die deutsche Übersetzung des Erasmus von Rotterdam "Das Vaterunser, geteilt in sieben

Teile nach den sieben Tagen der Woche" von 1530.

Weyssenburger druckte außerdem 1521 lateinisch und deutsch ein fiktives Streitgespräch zwischen den Reformatoren Simon Hessus und Martin Luther gegen die "Romanisten" Eck, Murner, Cochlaeus und Aleander, das Urbanus Regius zum vermuteten Autor hatte, dann um 1523 zwei Schmähschriften gegen Franz von Sickingen, seine Ritterschaft und Martin Butzer, die erste unter dem Titel "Schnapphahn". 1524 erschienen hintereinander drei Ausgaben, der dann berühmt gewordenen Reformschrift "Onus ecclesiae" des Chiemseer Bischofs Berthold Pürstinger und der "Sendbrief an eine fromme Eidgenossenschaft" gegen Luther und Zwingli, von welchem sich ein vom Verfasser Johann Eck eigenhändig unterzeichnetes Widmungsexemplar an den Bischof von Konstanz in der Bayerischen Staatsbibliothek München erhalten hat. Dazu kamen 1524 die Ingolstädter Thesen "De eucharistia" des Konrad

Thumann wider Luther und Zwingli sowie in der Folge weitere Kontroversliteratur als Entgegnung auf die Neue Lehre, darunter Johann Ecks "Enchiridion locorum

communium adversus lutheranos" von 1525, vermehrte Auflage 1526.

Weyssenburger wurde auch beauftragt, im Sommer 1525 einen herzoglichen Befehl an die Vollzugsorgane der Außenämter zu drucken, das übersandte Mandat an die bayerischen Bauern von den Kanzeln verlesen zu lassen und die ausgegangene Instruktion zu befolgen. Es handelte sich dabei um "ein offen schreiben dem gemaynen Paürß-/uolkh fürzuhalten, vnnd Sy zubewegen, damit empörung vnnd aufrür, destobas [= desto eher] vnder jnen verhüet müge werden" – im Gegensatz zu dem bereits im Schwäbischen wütenden Bauernkrieg. Gleichzeitig stellte Weyssenburger damals eine gedruckte Warnung vor Aufruhr des Freisinger Bischofs an seine Diözesanen her. 1527 veröffentlichte er den Befehl der Herzöge zur Verkündigung des Landgebots gegen die Ketzerei der Wiedertaufe, sowie 1528 zwei Schriften Ortolph Fuchspergers und Johann Fabris über deren Anhänger.

Als letztes bekanntes Werk von Johann Weyssenburger kam 1534 in Passau die Polemik "Ecclesia Lutherana" des Bartholomäus von Usingen heraus. In Landshut aber eröffnete 1531 Georg Apianus, Formschneider und Visierer, seine Druckerwerkstatt, wie er eine solche schon seit Mitte der 20er Jahre zusammen mit seinem Bruder Peter in Ingolstadt betrieben hatte. Gestorben ist er in Landshut um 1548.

Unter Apians Druckerzeugnissen sind in vorliegendem Zusammenhang seine Liedblätter von Interesse. "Verkündigung durch Volksgesang" war ja jetzt ein wichtiges Mittel der Katechese bei Evangelischen und Katholiken, worauf noch zurückzukommen ist. 1537 brachte Georg Apian drei Ausgaben geistlicher Lieder heraus, darunter

die Sieben Worte Jesu am Kreuz.

Dem Sohn Martin Apian, der von 1548 bis etwa 1570 die Druckerei betrieb, war keine besondere Wirksamkeit mehr beschieden. Nach seinem Tod erschienen gelegentlich die Witwe und die Töchter als Weiterführer der Druckerei, die 1580 offenbar als letztes Werk zwei Ausgaben einer in Reime gefaßten Pelikan-Allegorie von Matthias Spengel auf das Blut Christi herstellten.

Demgegenüber blühte das Druckwesen in der zweiten Regierungsstadt Straubing seit Mitte des 16. Jahrhunderts erst richtig auf. Hier bat 1558 der Buchdrucker Hanns Burger um die pachtweise Überlassung eines Ladens. Als sein Hauptmetier erwies sich alsbald die Anfertigung von Liedblättern verschiedenster Themen. 1565 aber wanderte er nach Regensburg aus, wo er am 13. August als Bürger aufgenommen wurde und um 1596 verstarb.

Nach einer zeitlichen Lücke begegnet dann um 1580 der äußerst produktive Drukker Andreas Sommer, der sich auch als Buchbinder und Buchhändler betätigte, sowie als städtischer Waagmeister fungierte. Er war nicht bloß ein fleißiger Liedersammler und Herausgeber, sondern dichtete selbst in der Manier des Meistergesangs. In den beiden Drucken über den angeblichen Judenfrevel von Deggendorf aus 1582 und 1607 bekennt er sich persönlich als Autor. Er schrieb und druckte außerdem eine Straubinger Reimchronik. Sommer verstarb 1617, seine Witwe Anna führte dann noch kurz den Betrieb.

Außer den geistlichen Liedern veröffentlichte Andreas Sommer etliche Schriften im Sinn der katholischen Reform. Darunter finden sich ein Handbüchlein zum Wallfahrten (1585) und eine Anleitung für die Taufzeremonie (1594). Von großer Bedeutung sowohl für Erstnachweise wie als Quelle fremder Nachdrucke sind seine "Ansinglieder" von 1590 und das "Neue Ruf-Büchlein" von 1607 mit Wallfahrtsgesängen, Marien- und Sakramentsliedern in schönem Notensatz.

Von den meisten angeführten Druckschriften aus Landshut und Straubing darf als sicher angenommen werden, daß sie auch in unserem Beobachtungsraum bekannt waren, gelesen wurden und auch Anwendung fanden. Wir werden ihnen und ihren hiesigen Besitzern später noch begegnen.

#### Buchhandel und Buchverbreitung

Waren früher Bücher vor Erfindung des Drucks handschriftlich hergestellt und ihre Verbreitung nur durch Abschreiben ermöglicht worden, so ließen sich die neuen Druckwerke rasch produzieren und in den damaligen Verhältnissen entsprechend hohen Stückzahlen verteilen. Letzteres besorgten die Drucker ab Werkstatt oder Laden, da und dort Buchbinder, denen die losen Bögen ins Haus geliefert wurden, vorzugsweise aber reisende "Buchführer" mit ihren Sortimenten.

Mitte des 16. Jahrhunderts bestanden bereits auch stationäre Buchhandlungen, so 1558 drei in München, je zwei in Landshut und Wasserburg. Von allen ist quellenmäßig belegt, daß sie reformatorische Literatur verkauften und wenigstens zum Teil

der evangelischen Bewegung nahestanden.

Der Landshuter Buchführer Ernegkher wird 1558 mit seiner Ware weit herum im Land faßbar: in den Landgerichten Schwaben, Vilsbiburg und Aibling. In einem Religionsverhör von 1569 wurde dem Münchner Buchbinder Michael Mair vorgeworfen, daß er "Lutherische püecher khauf, im land hin und wider trag und verkhauf".

In unserem Raum ist belegt, daß sich vor allem die "Winkelprediger" mit solchen Schriften versahen. Man konnte sie auch in Städten und Märkten zu Jahrmarktszeiten offen am Stand erwerben. Wir verfügen dazu über die Erkenntnisse und das Protokoll der Diözesanvisitation von 1559.

Der Cantor zu Frontenhausen, Caspar Hapfinger, war vorher "ain puechfierer gewest", hielt Konventikeln ab und hatte "etliche mit lutherischen postillen versehen". Der Pfarrer von Reisbach teilte den Visitatoren mit: "Kommen je zu zeiten

puechfürer an jarmarckt, waist aber nit, was sy fail haben".

Die herzogliche Staatsgewalt erkannte aber auch die, nach ihrer Meinung gefährliche, Tätigkeit dieser Leute. 1558 ordnete sie scharfe Kontrollen über den Buchvertrieb an und ließ gleichzeitig die ersten Untersuchungen städtischer Buchläden in München, Landshut und Wasserburg durchführen. Mit Verbot vom 1. März 1565 sollten Import und Vertrieb aller theologischer Literatur unterbunden werden, außer sie war an katholischen Orten, zum Beispiel zu München, Ingolstadt oder Dillingen erschienen.

Ferner untersagte man prinzipiell allen auf dem Land wohnenden Buchführern den Handel; andernfalls sollten sie in Städte ziehen, wo sie besser zu kontrollieren waren. Die bürgerlichen Buchhändler wurden eidlich verpflichtet, ihre "sektischen" Schriften binnen 14 Tagen aus dem Land zu schaffen und nie mehr dergleichen hereinzubringen. Im Folgejahr erschien ein regierungsamtlicher Katalog erlaubter Bücher als Instruktion für die Buchhändler; 1569 wurde der Index vom Trienter Konzil verbotener Schriften öffentlich publiziert.

Trotz diesen Maßnahmen gelangte, jetzt vorzugsweise durch ausländische Buchführer, reformatorische Literatur immer wieder in das Herzogtum. Der Landshuter Buchhändler Georg Herzog, dem im Februar 1570 ein ganzes Faß voll "sektischer" Bücher abgenommen worden war, beklagte sich damals, daß die Ausländer durch ihr heimliches Hausieren mit "ketzerischen" Büchern ihm und seinen Berufskollegen das Gewerbe derart schmälerten, daß sie sich auch an dem Verkauf solcher Werke beteili-

gen müßten, um wirtschaftlich zu überleben. Erst wenn diese Konkurrenz beseitigt sei, schloß Herzog hintersinnig, bestünde Aussicht, sich allein vom katholischen

Schriftgut zu erhalten.

Allerdings erledigte sich das Problem nach 1571 von selbst, nachdem jede protestantische Regung und zuletzt noch der Laienkelch unterdrückt worden waren. Der Abnehmerkreis für reformatorische Bücher schrumpfte zusehends zusammen, die "große Zeit" der reisenden Buchführer und Händler neigte sich dem Ende zu. Umgestellt wurde jetzt im Zug von Gegenreformation und katholischer Reform auf kirchlich approbierte Werke, deren Herstellung und Vertrieb bald durchaus ihren Mann ernährten.

#### Bücherbesitz bei Geistlichen

Das Eigentum an religiöser Literatur kann zu allen Zeiten sicher als wichtiges Indiz für Interesse und Wissensstand eines Geistlichen betrachtet werden, zumal zu einer Zeit, als Bücher immer noch verhältnismäßig kostspielig waren und ihr Erwerb deswegen eines besonderen Impetus bedurfte. Als Grundlage zur Glaubensverkündung wurden sie jedoch sowohl von altkirchlicher wie neugläubiger Seite als unabdingbar

angesehen.

So empfahl extra die Mühldorfer Reformsynode vom Dezember 1553, daß auf Kosten der Kirchenstiftungen gewisse Standardwerke zu beschaffen seien. Die Zechpröpste, die Kirchenpfleger also, sollten angewiesen werden, für jedes Gotteshaus wenigstens eine der empfohlenen Schriften zum Gebrauch der Geistlichen zu besorgen. Diese aber seien angehalten, die "epitome" [= Kurze Auszüge] von Friedrich Nausea – der in Deutsch und billig zu haben sei – für sich selbst anzuschaffen.

Ferner hatte der herzogliche Kanzler Simon Eck dringend vorgeschlagen, keine anderen Predigt-Postillen gebrauchen zu lassen als die seines Namensvetters Johannes Eck und jene von Fabri, Nausea, Dietenberger und Hofmeister, welche sie dem Volk auf den Kanzeln vorlesen sollten, wenn ihnen schon das Auswendiglernen zu beschwerlich sei.

Eine im Anschluß an die Mühldorfer Konferenz herausgegebene Instruktion des Erzbischofs von Salzburg für die ganze Kirchenprovinz empfahl eine Reihe weiterer katholischer Autoren, von denen allerdings die wenigsten auch in unserem Raum benutzt wurden – wie noch zu zeigen – mit Ausnahme von Paul Wann und Johann Faber.

Die Verhandlungen des Provinzialconcils zu Salzburg vom August bis September 1564 betrafen dann erneut die Predigtliteratur des Klerus. In künftigen Visitationen wolle man ein aufmerksames Auge auf verbotene Bücher haben und die Priester zum Neuerwerb passender Schriften anhalten. Im Fall mangelnden Vermögens solle ihnen eine jährliche Unterstützung aus der lokalen Kirchenkasse angewiesen werden, die aber dann im Eigentum der gekauften Exemplare bleibe. Dies sei in einem dreifach ausgestellten Register zu verzeichnen. Gut gemeint, aber wohl kaum auch so praktiziert, läßt sich doch die Wirklichkeit ziemlich genau aus den überlieferten Unterlagen erschließen.

Im Verlauf der Regensburger Diözesanvisitation von 1559 wurden nämlich bei der Seelsorgegeistlichkeit zahlreich reformatorische Schriften festgestellt, teils aufgrund eigener Angaben der Befragten, teils aber auch durch unmittelbaren Augenschein vor Ort. Schon früher, nämlich beim Verhör des Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Wolfauer von 1546 war diesem der Besitz von bestimmten 19 Exemplaren religiöser

Literatur vorgehalten worden, die er mit kommentierenden Anmerkungen versehen hatte.

1559 legten die Visitatoren ein "verzeichnis der verdechtlichen püecher" an, die sie zu Vilsbiburg aufgefunden hatten. Es enthielt 12 Titel und gleicht – wie bei Dingolfing – einem Katalog der verfügbaren wie vorzugsweise verbreiteten reformatorischen Hauptschriften. Besessen und, nach eigener Aussage, daraus gepredigt hatte nicht der Pfarrer, sondern der dortige Kooperator Balthasar Fabri. Aber auch andere Kleriker besaßen und benutzten entsprechende Werke in größerer Zahl, was sowohl auf gesteigertes Interesse als auch auf eine gewisse und dafür notwendige Kaufkraft schließen läßt. So verhielt es sich etwa bei P. Leonhardus Berckmayr, Konventuale des Augustinereremitenklosters Seemannshausen, und seiner Bibliothek aus Werken verschiedener reformatorischer Schriftsteller.

Ein drastisches Durchgreifen mit Konfiszierung des Schrifttums war damals nur in wenigen Fällen – wie zu Vilsbiburg – erfolgt. Augenscheinlich geschah es bloß bei einer größeren Anzahl angetroffener "sektischer" Bücher. Damit hatte man es zu tun beim Pfarrer von Hüttenkofen bei Niederviehbach, dem sieben Exemplare abgenommen, "in ainem säckhlein verpetschiert [= versiegelt] und zu Ättlkofen [= Adlkofen] im sagra [= Sakristei, Schatztruhe] verwart" worden sind. Zu Kollbach hatte bereits der herzogliche Landrichter von Eggenfelden eingegriffen und Schriften beschlagnahmt. Vor Ort wurde noch das Alte Testament in der Übertragung Martin Luthers angetroffen: "Ist neben andern büechern beim richter zu Eckhenfelden zefinden".

Betrachten wir die 1559 fixierten Verhältnisse in unserem Beobachtungsraum, so darf prinzipiell nicht außer Acht gelassen werden, daß die protokollierten Aussagen der Befragten nur ungefähre, da und dort unvollständige oder gar unrichtige Antworten geliefert haben.

Wer gab schon vor den kirchlich-staatlichen Kommissären gern wahrheitsgemäß Auskunft, wenn sich Glaubensauffassung, Amt und damit Lebensunterhalt gleichzeitig auf dem Prüfstand befanden? Somit sind aber auch dem Tatsachengehalt einer Statistik der festgestellten Werke recht enge Grenzen gesetzt. Trotzdem gewährt diese einen bezeichnenden Einblick und zumindest eine gewisse Annäherung an einstige Wirklichkeit.

# Katholische Predigtliteratur

Es ist klar und braucht nicht eigens für die einzelnen Seelsorgestellen nachgewiesen zu werden, daß bei jedem Pfarramt altkirchliche Bücher vorhanden waren. Die Frage richtet sich vielmehr auf Art und Inhalt, wie dann auf das zahlenmäßige Verhältnis gegenüber reformatorischen. Nicht überall sind die Dinge so eindeutig notiert worden wie bei Pfarrer Wolfgang Holtzner in Hofdorf. Nach dem Protokoll besaß dieser "Eckhium und andere catholisch scribentes, hat catechismum Eckii, den hat der under der predig eingefiert. [...] Hat instructionen et ritum, lern das volckh darnach." Hier haben wir ein Musterbeispiel katholischer Glaubensverkündung unter Nutzanwendung einschlägiger zeitgenössischer Fachliteratur vor uns.

Den Gegenpol dazu bot der benachbarte Pfarrer Wolfgang Auer von Steinbach. Auch er erwies sich zwar als altkirchlich bestimmt. Zur Predigtgrundlage jedoch verwendete er ausschließlich den damals üblichen "Faulenzer": "Predigt all feir und sontäg, [ge]praucht dartzu den dormi secure". Dies aber war eine standardisierte Predigtsammlung des Kölner Minoriten Johann de Werdena aus der Mitte des 15. Jahrhunderts über das Kirchenjahr hin, die ihrem Benutzer versicherte, "dormi secure", d. h.

schlaf sicher und mach Dir keine Sorge über die Predigt; Du brauchst sie nur mehr herunterzulesen!

Überblicken wir unseren Betrachtungsraum, so bietet sich unter den oben erwähnten Prämissen konkret folgendes Bild. Der Kaplan von Veitsbuch, Seelsorger in der Filiale Hörmannsdorf, besaß "sermones Eckhii, Hofmeisterum, discipulum", jedoch "aus den neuen kain". Dies bedeutete, daß er wenigstens drei altkirchliche Werke sein Eigen nannte, nicht aber reformatorische. Ob er sie auch zur Glaubensverkündung benutzte, ist damit noch längst nicht bewiesen, wie andere Beispiele nahelegen.

In Martinsbuch wandte Pfarrer Johann Weiß dagegen ausdrücklich "sermones Eckhii [...] und ander catholicos" in seinen Predigten an. In Ottering predigte Pfarrer Urban Auer unter Gebrauch von "sermones Nausee, Pomerii Chrisostomi, Hofmaisteri" – katholischer Autoren – ebenso wie aber auch "bibliam et postillam Lutheri". Sein Kooperator Wolfgang Stihenpockh besaß ebenfalls "sermones Eckhii, Hofmeisteri", dazu "Pauli Wanni", und hatte "der neuen [= reformatorischen Werke] kains". In Leiblfing nannte Pfarrer Johannes Osterreither "sermones discipuli [= Johannes Heroldt OP], Parati bibliam, der neuen kains", sein Eigentum.

Auch der Tundinger Pfarrer Paulus Fabri verwendete nur "sermones Eckhii, Wicelii, Hofmaisteri, der neuen kain". Ähnlich äußerten sich Johann Eysenman, Pfarrer von Pilsting, und sein Kooperator und Benefiziat Wolfgang Strenperger hinsichtlich der "alten catholischen sermocinisten". Der Wallersdorfer Pfarrer Georg Egenpeck verwendete in seinen Predigten ebenso "die alten catholischen scribenten, der neuen kain" wie sein Haidlfinger Amtsbruder Jodocus Scheneck: "Praucht zum predigen

sermones Pomerii, Parati und andere catholische, der neuen kains".

Altgläubige Predigtliteratur gab ferner Stadtpfarrer Johannes Staindl in Dingolfing zu Protokoll: "sermones Feri, Eckhii, Wicelii etc., hab der neuen nichts", was allerdings nicht stimmte. Auch Stadtprediger Wolfgang Sailer besaß angeblich nur katholische Bücher, obwohl Dingolfing seinerzeit in Niederbayern eine Hochburg der lutherischen Kelchbewegung war. Wenn also das Pfarrvolk seine Glaubensüberzeugung scheinbar nicht aus dem Mund der offiziellen Verkünder empfing und festigte, so müssen dafür noch andere und durch reformatorische Schriften wirkende Vermittler verantwortlich zu machen sein. Wir werden diese Tatsache noch authentisch belegen.

Pfarrer Georg Bernkopf von Loiching, früher in Dingolfing, bekannte ohne Umschweife sein Eigentum und den Predigtgebrauch katholischer Autoren wie Hofmeister und Eck, aber auch mehrerer evangelischer. "Kain verdechtich puech" besaß Pfarrer Pankraz Ortmayr von Gottfrieding und stellte sich seine Predigtthemen aus "catholischen püechern de sacramentis" zusammen. Pfarrer Johann Hueber von Englmannsberg verwendete wieder als altkirchlichen Autor Hofmeister, ferner den

hl. Augustinus; neugläubige habe er weggegeben.

Im Isar- und Vilstal mußten die Visitatoren von 1559 neben katholischer Literatur vermehrt lutherische Schriften in Besitz und Anwendung der Geistlichkeit notieren. Sebastian Federkiel, Pfarrer in Mamming, später in Dingolfing, benutzte zwar "Eckhium und ander catholicos", aber auch Melanchthon, während sich der Pfarrer von Griesbach, Christophorus Pachmayr, allein mit den altgläubigen Nausea und Dietenberger als Predigtgrundlage befaßt hat. Letzteren und Eck benutzte auch der Kooperator Lucas Reichenmayr in Oberhausen.

Drei katholische Autoren – Nausea, Carthusianus, Wicelius – verwendete der Frontenhausener Pfarrer Mag. Erasmus Gratter in seinen Predigten. Der Benefiziat zu Marklkofen, Johannes Kraptner, gebrauchte paritätisch zwei katholische – Wicelius, Hofmeister – und zwei lutherische Schriftsteller. Mit überwiegend altkirchlichen

Autoren bestritt Johannes Reichenmayr, Pfarrer von Reisbach, seine Predigten – Eck, Wicelius, Ferus, Fabri "et reliquis" und weiteren "catholicis", jedoch auch mit den Neugläubigen Spangenberg und Luther, wie noch zu erörtern. Der Pfarrer von Oberhausen "praucht Hofmeisterum, Eckhium, Fabrum und ander catholicos, hat der neuen kain".

Eck und weitere katholische Autoren standen ferner bei Andreas Täberl, Pfarrer von Loizenkirchen, in Gebrauch. Gleichfalls "aus catholischen püechern" predigte der Augustinerpater Lucas Has in Niederviehbach. Kooperator Sebastian Hafner, der den sonntäglichen Predigtdienst in Goldern und Reichersdorf besorgte, verwendete "historiam lambardicam und postillam Guillerini. Hat sonst nit püecher, sind ime, wie obvermelt, verpronnen". Allerdings predigte er aus Luthers Kleinem Katechismus. Rein katholisch, mit Eck und Hofmeister, arbeitete der Oberviehbacher Pfarrer Johann Heberger; er besaß "der verdechtlichen kain". Dasselbe war bei Pfarrer Martin Kelberger in Hüttenkofen festzustellen. Johann Gunshamer, Vikar zu Kollbach, predigte Eck, Nausea etc. sowie bei Festzeiten auch über die Heiligen wohl nach Eck, wie Pfarrer Wilhelm Neumayr in Kirchberg: "Eckhium de sanctis et de tempore". Er hatte auch "testamentum Dietenbergeri, der neuen kains nichts". Der Kooperator zu Reichlkofen, Urban Halb, besaß "catholische püecher, postill und catechismum, dern authores ime unbewisst".

Über den neugläubigen Bücherschatz des Vilsbiburger Kooperators Balthasar Fabri wurde bereits gesprochen. Im Protokoll der Visitation ist darüber notiert, die "neuen" Autoren "sein im durch die inspectores aufgehebt", also abgenommen worden. Seiner Angabe zufolge, benutzte er aber auch die katholischen Schriften von Wicelius und Hugo von Prato, dazu eine – altkirchliche – Bibel. Der Gerzener Pfarrer Georg Pilsell hatte nur "catholisch scribenten" und "jetzt articulos fidei [= die Glaubensartikel] zu predigen fürgenommen". Sein Bruder und zugleich Kooperator Leonhard gab als seine Predigtliteratur Hofmeister, Eck, Lirus, Dietenberger und Clichthoveus an sowie eine deutsche Bibel, der dortige Hilfspriester Johann Nidermayr auch Hof-

meister, Eck und dann Nausea.

Der Pfarrer in Gangkofen, Georg Gänkhofer, benutzte ebenso Eck und andere katholische Autoren, "hat kain neuen", gleichfalls Pfarrer Johannes Huger in Binabiburg: "Hat Hofmeisterum, Eckhium und sonst ander catholicos. Underweist das volckh in 10 gebotten und Vater unser". Der Pfarrer in Gaindorf, Sigmund Koppenwaldner, wendete "Eckhium de sanctis et sacramentis, auch andere catholische püecher", in seiner Predigttätigkeit an. Vom dortigen Benefiziaten Achatius Gaibinger – zur Erinnerung: er wurde 1585 als Pfarrer von Gottfrieding erstochen – heißt es: "Praucht in seinen predigen Hugonem de Prato, compendium Eckhii, Nauseam". Auch "kain verdechtlich puech" besaß Adam Plöckl, Pfarrer von Aich. Sein Amtsbruder Heinrich Grueber in Seyboldsdorf verfügte über "postillam Guilhelmi, bibliam, centurias Nausee, sonst kains, dann er zway mal verpronnen", d. h. an früheren Wirkungsorten durch Brandschäden um seine Habe gekommen war.

Zuletzt sei noch ein Blick auf das Kloster der Augustinereremitinnen in Niederviehbach geworfen. Vom dortigen Kooperator haben wir schon gehört. Die Visitation der Nonnen ergab, daß gute Disziplin und altkirchliche Glaubensvorstellungen herrschten, die Vorschriften und das Chorgebet gehalten wie auch die Klausur streng beachtet wurden. Allerdings waren 1554 zwei Profeßschwestern ohne Erlaubnis

gegangen.

In Bezug auf religöse Literatur ergab die Befragung der Priorin Helena Schütz, daß den Klosterfrauen alle Wochen die Ordensregel vorgelesen wurde. "Die predig beim closter verricht der peichtvater, administriert die sacramenta catholice". Bei Tisch gab

es eigene Lesungen in deutscher Sprache.

Die Mitschwester Elisabeth Kerrl bestätigte: "regl wirt inen all sambstag teutsch fürgelesen"; das selbe berichtete die Konventualin Anna Tentz und ergänzte, "man list inen zu tisch". Die Schwester Catharina Pränt sagte hierzu konkret: "Man list inen zu tisch catholische püecher". Autoren und Inhalte sind nicht genannt; man wird Erbauungsschriften und sonst homiletische Literatur erwarten dürfen.

Die Seelsorger und Beichtväter des Niederviehbacher Klosters kamen öfter auch aus dem Augustinereremitenkonvent Seemannshausen. Deren Glaubensüberzeugung wirkte demnach stark auf die Vorstellungen der Nonnen ein. Die Visitation von 1559

erbrachte dort zum Thema Predigtliteratur folgende Details.

Den allgemein gut katholischen Konvent leitete als Prior P. Martin Erer. Er berichtete, daß die Ordensregel gehalten und alle Samstag vorgelesen werde. "Man predigt den eehalten im closter", also den hiesigen Dienstboten, Köchin und Hausknecht. Jedoch lese man selten zu Tisch, an welcher Tafel mit dem Prior alle Klosterinsassen ihr Essen einnähmen.

Vorher zu Niederviehbach Beichtvater der Klosterfrauen war P. Leonhard Berckmayr gewesen. Er äußerte in der Visitation, sowohl die katholischen Autoren Nausea, Ferus und Eck verwendet zu haben als auch diverse reformatorische. Über seine Mitbrüder gab P. Wolfgang Ochsenkopf an, "haben catholische püecher" und "wirt nit zu tisch gelesen, dann ir wenig", womit er meinte, daß der Konvent dazu ungenügend viele Mitglieder besaß.

Soweit die mitgeteilten Fakten, wie sie uns die Visitationsprotokolle überliefert haben. Den Kommissären waren die angeführten Schriften und deren Autoren unmittelbar bekannt, so daß ihnen die Namen und gelegentliche knappe Titelzitate genügten. Wir Heutige müssen aus den zeitgenössischen Notierungen erst wieder eine Iden-

tifizierung versuchen. Ihr Ergebnis für unseren Beobachtungsraum sei nachfolgend

zusammengestellt.

Entsprechend der Häufigkeit der Benennung und korrespondierend mit den offiziellen Vorgaben und Empfehlungen dominieren Eck, Hofmeister, Nausea, dann noch Wicelius. Wer waren aber diese prononciert katholischen Autoren und was beinhalteten ihre Werke?

#### Katholische Autoren

In unserem Beobachtungsraum sind aus dem Visitationsprotokoll von 1559 insgesamt 18 katholische Schriftsteller mit 57 Werken bekannt. An erster Stelle steht dabei – wie überhaupt im Bistum Regensburg – Dr. Johannes Eck (1486–1543), Theologie-professor in Ingolstadt und einer der eifrigsten Verteidiger des alten Glaubens. Ihm folgt Johannes Hofmeister (circa 1508–1547), Provinzial der rheinisch-schwäbischen Provinz der Augustinereremiten und für kurze Zeit Domprediger zu Regensburg. Friedrich Nausea (um 1480–1552) wirkte als Domprediger in Mainz und 1541–1552 als Bischof in Wien. Der Schriftsteller Georg Wicelius (1501–1573) kam ebenfalls aus Mainz. Diese vier lassen sich mit 14 zu 9 zu 6 zu 6 Nennungen als eindeutige Spitzengruppe (auch auf Diözesanebene) ausmachen und werden öfter auch mit dem Sammelbegriff "sermonicisten" bezeichnet als von lat. sermo = Gespräch, Predigt.

Dreimal erwähnt wird P. Johannes Dietenberger (1475–1537), Dominikaner und Theologieprofessor an der Universität Ingolstadt, sowie der Franziskanerpater Johann Ferus (1495–1554), Domprediger zu Mainz. Je zweimal erscheinen P. Johan-

nes Fabri (1504–1558), Dominikaner und Augsburger Domprediger, P. Oswald Pelbart OFM (2. H. 15. Jh., "Pomerius de tempore et de sanctis"), der Dominikaner Guillermus (1. H. 15. Jh., "postilla maior"), Professor der Theologie zu Paris, und der

Regensburger Dominikaner Johannes Heroldt ("discipulus", † 1468).

Je einmal angeführt sind Dr. Paul Wann (um 1420–1499), Domprediger in Passau und dann bischöflicher Offizial in Wien, Dionysius Carthusianus (um 1402–1471), Hugo de Prato 1322, Schriftendruck 1484/85), Jodocus Clichtoveus (um 1472–1543), Magister der Theologie und Kanonikus in Chartres, sowie Nikolaus de Lyra ("Lirus", 1270–1340), Franziskanermönch. Nicht zu identifizieren sind die Autoren von "historia lambardica" und "Parati sermones". Bei "Chrisostomi sermones" und einer Schrift des hl. Augustinus handelte es sich um Ausgaben approbierter Kirchenlehrer.

#### Katholische Katechismen

Die einzelnen Werke lassen sich nicht immer sicher benennen, wie auch die meisten der Autoren mehrere Bücher verfaßt haben. Die hier gemeinten entfallen wohl weit überwiegend auf Predigtliteratur und sonstiges homiletisches Genre. Das bedeutet aber nicht, daß andere Schriftgattungen nicht in Besitz und Verwendung der Geistlichen standen, sondern nur, daß laut Frageschema der Visitatoren gerade nach Predigtliteratur geforscht wurde.

Mit den Ritualien, Obsequialien und Agenden werden wir uns im Zusammenhang mit der Sakramentenverwaltung zu beschäftigen haben. In den Themenbereich der Glaubensverkündung gehört aber noch Vorhandensein bzw. Gebrauch des Katechismus für Predigt und Religionsunterricht. Wie stand es damit bei den Seelsorgern unse-

res Raumes?

Diese Frage kann man sehr eindeutig beantworten, nämlich mit: ziemlich schlecht. Eigener Aussage nach besaßen überhaupt keinen Katechismus die Pfarrherren von Martinsbuch, Tunding, Gottfrieding, Kollbach, Vilsbiburg und der Benefiziat in Marklkofen.

Der Kooperator von Pilsting hatte allerdings auch keinen, wollte sich aber nun einen solchen kaufen. Dasselbe gaben der Pfarrer von Loizenkirchen und der Benefiziat in Gerzen an. Ob aus der Formulierung "predigt kain catechismum" auch belegt ist, daß keiner vorhanden war, erscheint als ungewiß. So jedenfalls antworteten auf die betreffende Frage der Visitatoren die Pfarrer von Steinbach, Ottering, Pilsting, Wallersdorf, Haidlfing, Griesbach, Frontenhausen, Oberhausen, Oberviehbach, Treidkofen und Seyboldsdorf sowie die Kooperatoren in Loiching und Gerzen, ferner der Stadtprediger von Dingolfing.

Demgegenüber sind 1559 nur wenige Seelsorger auszumachen, die ausdrücklich den Katechismus eines katholischen Autors besaßen und auch angewandt haben. Dies war zunächst der Pfarrer von Hofdorf mit einer Ausgabe von Dr. Johannes Eck. Sein Amtsbruder in Englmannsberg nannte zwar einen Katechismus sein eigen, konnte oder wollte aber nicht den Verfasser nennen: "Waist nit wer der author ist". Der Kooperator von Frontenhausen besaß den Kölner Katechismus Groppers: "den predig er

dem volck in der vasten [= Fastenzeit]".

Auch der Reisbacher Pfarrer "praucht catechismum Gropperi – Johann Groppers, Scholasters zu Köln (1547) –, daraus lern er das volckh". Wie wir hören werden, predigte er jedoch aus dem von Luther.

Unter den Werken der vorher genannten katholischen Autoren dürften sich jedoch außerdem Katechismen befunden haben, auch wenn sie nicht als solche bezeichnet worden sind. Hierher rechnen Georg Wiccelius ("Catechismus Ecclesiae", 1535), Friedrich Nausea ("Catholicus Catechismus", 1543) und Johannes Fabri ("Ain Chri-

stenlicher rainer Catechismus", um 1550).

Mit der Glaubensunterweisung via altkirchlicher Predigtliteratur und Katechismen durch die Geistlichkeit scheint es also nicht besonders weit her gewesen zu sein. Das dürfte durchaus an ihrer mangelnden Ausbildung und wohl auch an fehlendem persönlichem Interesse gelegen haben, vor allem, wenn wir nachfolgend den Buchbesitz an reformatorischer Literatur in Bezug setzen. Doch seien vorher noch die Verhältnisse bei den bestellten Schulmeistern und sonstigem Lehrpersonal referiert.

#### Schullektüre

Diese erteilten ja nicht bloß förmlich Unterricht in der Religion, sondern benutzten geistliche Schriften neben profanen als Lehr- und Übungsstoff auch in anderen

Fächern nach einer Art ganzheitlicher Methode.

In Dingolfing las der Lateinische Schulmeister seinen Knaben den römischen Schriftsteller Terenz und "catechismum"; der dies angebende Stadtpfarrer wußte jedoch nicht, "was für ainer ist" – es war der Lutherische. Schulmeister Wolfgang Arena teilte dies selbst mit sowie die weitere Lektüre ausschließlich reformatorischer Autoren.

Cantor Paulus Unterleitner trug die Grundbegriffe der griechischen Sprache und das Evangelium auf Griechisch vor "und predige rudimenta grece lingue et evangelium grece". Außerdem gab er zu Protokoll: "Die knaben muessen alle wochen ain teutsch argument [= erzählenden Text] vertiern [= übersetzen] in latein und halt quotidianos disputationes propter usum latine lingue", also tägliche Rede und Gegenrede, um den Gebrauch der lateinischen Sprache zu lernen. Der Deutsche Schulmeister Jacob Schwindtsredl hatte sich nicht mit Religion zu befassen, sondern lehrte die Buben nur "lesen, schreiben und rechnen".

In Frontenhausen zeigte sich der Pfarrer hinsichtlich des Schulmeisters Nicolaus Eybeckh verschlossen. Dieser lehre die Schüler "auf teutsch", jedoch könne er nicht wissen, "was er list". Ebenso sagte der dortige Kooperator über Schulmeister und Cantor, "was sy in der schuel lesen, weiß er nit". Ersterer, dann persönlich befragt, äußerte – wie schon bekannt – seine Unzuständigkeit und daß der Cantor neben einem lutherischen Autor die Fabeln des Äsop lese. Amtsinhaber Caspar Hapfinger bestätigte letzteres. Er schreibe auch den Knaben "teutsche argumenta, so sy lateinisch transferieren [= übersetzen] miessen", vor.

Vom Schulmeister im Kloster Seemannshausen, Johannes Grueber, heißt es im Protokoll: "Lernt die knaben conjugiern und decliniern [= lat. Grammatik] und sonst

ire principia [= Grundlagen]".

#### Reformatorische Autoren

Den ersten konkreten Beleg für realen und geistigen Besitz der "Neuen", wie sie dann von den Visitatoren benannt wurden, haben wir im Protokoll jenes Verhörs vor uns, dem der Dingolfinger Stadtpfarrer Johann Wolfauer 1546 durch Landshuter Regierungsbeamte unterzogen worden war. Dabei kamen 19 Werke von sieben bezeichneten wie sieben unbezeichneten Autoren des lutherischen Umkreises, angeführt natürlich von Luther selbst, zur Debatte. Im einzelnen ging es um folgende Schriften:

- Martin Luther: "De captivitate babyloncica ecclesiae praeludium" [= Von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche], 1520.
- Martin Luther: "Das XVII. Capitel Johannis", in Wochenpredigten über Joh. 16– 20, 1528/29.
- Urbanus Rhegius: "Ain Sermon von dem hochwirdigen Sakrament des Altars", Augsburg 1521.
- Johannes Bugenhagen: "Von dem christlichen Glauben und rechten guten Werkken", Nürnberg 1527.

Ferner besaß Wolfauer noch – nicht näher identifizierbar – Luthers "Buch Nürnberger Ratschlags" und Hauspostille sowie von Rhegius ein "Buch christlicher Lehr".

Einen ähnlichen Umfang wies der Katalog von reformatorischen Schriften auf, welche die Visitatoren 1559 dem Kooperator Balthasar Fabri in Vilsbiburg abgenommen haben. Es handelte sich dabei gleichsam um den Grundstock einer Handbibliothek für die Praxis im Sinn der "Neuen Lehre". Das Verzeichnis enthält 15 Werke fünf genannter und vier ungenannter Autoren. Im einzelnen waren dies:

- Martin Luther: (Kleiner) Katechismus, Evangelienauslegung, Auslegung der Evangelien und Episteln
- Veit Dietrich: Neues Testament
- Johann Brentius: I) Auslegung der Evangelien, II) der Sonntagsevangelien, III) Passion des Lebens und Sterbens Jesu Christi
- Anton Corvinus: Evangelienauslegung
- Caspar Huberinus: "postill teutsch".

Die Befragungen an den anderen Seelsorgestellen brachte noch zahlreiche "verdechtliche püecher" ans Licht. Es muß offen bleiben, ob nicht noch weitere verschwiegen wurden. Es kann auch sein, daß man vonseiten der Visitatoren Einzelbesitz durchgehen ließ. Von einer generellen Konfiszierung neugläubiger Literatur ist jedenfalls nicht die Rede. Außer in Vilsbiburg sind im Beobachtungszeitraum nur noch in Hüttenkofen, Englmannsberg und Kollbach Beschlagnahmungen erfolgt.

Von keinem Eingreifen ist dagegen berichtet, als P. Leonhard Berckmayr im Kloster Seemannshausen freiwillig anmeldete, daß seine zur Predigt verwendeten Schriften nicht bloß einige katholische Theologen zu Verfassern hatten, sondern auch die Protagonisten der Reformation mit ihren Werken: "sermones Corvini, postillam Lutheri, Huberini, catechismum Prentii, sermones Philippi, Spangenbergi, Viti Theoderici und ander büecher mer, dern authores er nit nennen künden".

Während der Visitation von 1559 kamen in weiteren Pfarreien unseres Raumes diverse Stücke zum Vorschein, in der Mehrzahl oben genannter Verfasser. Wir greifen damit aber indikatorisch wohl nur die Schwerpunkte der evangelischen Bewegung, kaum jedoch deren gesamtes Ausmaß. Andere Quellen stehen allerdings für die Mitte des 16. Jahrhunderts nicht zur Verfügung.

Pfarrer Urban Auer von Ottering verwendete als Predigtliteratur neben katholischen Autoren auch die Bibelübersetzung und die Hauspostille Martin Luthers. Der Dingolfinger Lateinische Schulmeister Wolfgang Arena las seinen Schülern "gramaticam Philippi [= Melanchthon], Terentium [= den schon genannten Römer Terenz = Publius Terentius Afer, um 190 – um 159 v. Chr., Lustspieldichter], confabulationes Eobani Hessii, proverbia Salomonis, catechismum Lutheri". Auch der hiesige

Cantor sagte von sich "esse catholicum", sei katholisch, bekannte aber, den Lehrsätzen Luthers und Melanchthons Sympathie entgegenzubringen – "fatetur sibi dogmata Lutheri et Philippi placere" – und hielt dafür, daß ersterer ein guter und trefflicher

Mann gewesen sei: "Lutherum bonum et sincere fuisse".

Georg Bernkopf, Pfarrer in Loiching, gab an, "hab gehabt Spanbergi et Corvini sermones, auch Viti Theodorici [= Veit Dietrich], Prentii [= Johann Brentz], aber dern kainen mer, sonder vergeben". Jedoch wurden bei der Ortsbesichtigung mehrere "verdechtliche puecher" gefunden: "Joannes Agricola in epistulam Pauli ad Titum, Doctor Martinus Luther über das fünfte capitl Joannis, psalterium Joannis maioris,

catechismus Lutheri, sampt etlichen kleinen tracteteln".

Wie hier heißt es auch vom Pfarrprovisor Johannes Hueber aus Englmannsberg: "Hab gehabt sermones Corvini, Prentii etc., aber die von im geben". Festgestellt wurde jedoch bei ihm auch "Corvinus super evangelia". Neben anderen hielt dieses Buch der Landrichter von Eggenfelden in Verwahr. In Mamming besaß Pfarrer Sebastian Federkiel – seit 1567 dann Stadtpfarrer in Dingolfing – von den Neuen "Philippum super Matheum et epistolas Pauli", Evangeliumsauslegung und Kommentar zu den Paulusbriefen von Melanchthon. In Dingolfing erbrachte erst die "ocularis inspectio", die Inaugenscheinnahme vor Ort, daß man bei Stadtpfarrer Johannes Staindl zwei reformatorische Schriften gefunden hatte, nämlich "creutzbüechel und ain schen gesprech von der lieb". Pfarrprediger Wolfgang Sailer besaß die Bibelübersetzung Luthers in einem Augsburger Druck. Beim Benefiziaten Benedikt Grätzinger kamen zum Vorschein "catechismus Philippi, translatio testamenti novi, Lutherus de prophetis".

Der Pfarrprediger von Frontenhausen, Thalhamer, leugnete strikt, "hab kain verdechtlich puech". Doch hielt das Visitationsprotokoll fest: "contrarium est repertum". – Das Gegenteil hat sich befunden, indem der Geistliche den ganzen Katechismus des Osiander auswendig herzusagen wußte. Johannes Kraptner, Benefiziat in Marklkofen, predigte auch aus Spangenberg und Huberinus, "glaubt das sy guet sein". Der Reisbacher Pfarrer Johannes Reichenmayr nahm es offensichtlich, wie es kam. Er verwendete zum Predigen mitten unter Katholischen auch Reformatorische,

nämlich "sermones Spanbergii et catechismum Lutheri".

Eine eigene Bewandtnis hatte es mit den Büchern von Andreas Täberl, Pfarrer in Loizenkirchen. Dieser war zuvor Amtsinhaber zu Schwindkirchen in der Grafschaft Haag und hatte diese Pfarrei nach seiner Aussage wegen Überhandnehmens der "Sektischen" aufgegeben. Doch erwies sich auch er zunächst als Interessent an der "Neuen Lehre": "Hab etliche verdechtliche gehabt, aber dieselben dem [neuen] pfarrer zu

Schwinkirchen in seinem abzug verlassen".

Vom Pfarrer Martin Kolberger zu Hüttenkofen wurde bereits gemeldet, daß ihm die reformatorischen Bücher abgenommen und an sicherem Ort, "im sagra" zu Adlkofen aufbewahrt worden sind: "loci theologici Philippi Melanctonis, auslegung der evangelien Martini Lutheri, mancherlay predig Caspari Huberini, postilla Huberini" und drei Katechismen. Der Pfarrvikar von Kollbach, Johannes Gunshamer, besaß das Alte Testament Luthers, das bereits neben anderen Büchern beim Landrichter in Eggenfelden lag.

Ein Blick auf die notierten reformatorischen Schriften zeigt, daß deren Autoren zu den wichtigsten Köpfen der Neuen Lehre zählten. An ihrer Spitze stand Martin Luther selbst, Dr. theol. und Professor zu Wittenberg. Wir führen nachstehend die

anderen in alphabetischer Reihenfolge an.

- Johannes Agricola (Schnitter) (1494–1566), Freund und Schüler Luthers, seit 1540 Hofprediger in Berlin.
- Johannes Brentz (Prentius) (1499–1570), lutherischer Reformator in Württemberg.
- Johannes Bugenhagen (Pomeranus) (1485–1558), Freund Luthers, Reformator in Hamburg, Pommern und D\u00e4nemark.
- Anton Corvinus (1501-1553), Reformator Niedersachsens.
- Veit Dietrich (Theodoricus) (1506–1549), Sekretär Luthers, Prediger in Nürnberg
   St. Sebald.
- Jacob Faber (Stapulensis) (um 1455-1537), französischer Humanist.
- Nicolaus Gallus (1516-1570), Diakon und Superintendent in Regensburg.
- Helius Eobanus Hessus (1488-1540), Dichter und Universitätsdozent.
- Caspar Huberinus (1500-1553), Prediger und evangelischer Pfarrer in Augsburg.
- Johannes Mayor (um 1470–1540), schottischer Theologe und philosoph. Professor in Paris.
- Philipp Melanchthon (Schwarzert) (1497–1560), bedeutendster Mitarbeiter Luthers, Prof. des Griechischen in Wittenberg.
- Andreas Osiander (1498–1552), erster evangelischer Prediger in Nürnberg, seit 1549 Prof. in Königsberg.
- Urbanus Rhegius (Rieger) (1489–1541), Prediger in Augsburg, Superintendent im Herzogtum Lüneburg zu Celle.
- Johann Spangenberg (1484–1550), Prediger in Nordhausen/Thüringen.

#### Reformatorische Katechismen

Neben der homiletischen Literatur finden sich vereinzelt auch Katechismusausgaben evangelischer Autoren in Besitz und Anwendung unserer Pfarrgeistlichen. Aus der Visitation von 1559 wurden davon folgende bekannt.

Pfarrer Georg Bernkopf von Loiching "hab gepraucht catechismum Prentii, Spanbergii et aliorum". In Frontenhausen bezeichnete sich der Pfarrprediger Thalhamer als durchaus katholisch, doch notierten die Visitatoren: "kan catechismum Oseandri auswendig, hat den aber nit, demselben nach lernt er das volckh". Es muß sich bei ihm nicht bloß um einen Gedächtnisriesen, sondern auch um einen besonderen Protagonisten der "Neuen Lehre" gehandelt haben. Den Luther-Katechismus verwendete in seinen Predigten der Pfarrer von Reisbach, Johannes Reichenmayr, und zwar parallel zu einem katholischen. Man kann sich vorstellen, welche Verwirrung dadurch sowohl bei ihm selbst wie dann bei den Leuten herrschte.

Andererseits scheint er der einzige Pfarrer im ganzen Beobachtungsraum gewesen zu sein, der sich um den schulischen Religionsunterricht kümmerte und ihn nicht, wie offenbar allgemeine Praxis, dem Lehrer allein überließ. Das geht aus seiner dezidierten Mitteilung hervor: "Er hab ain prauch, das er die kinder zusammen fordern laß auf dem rathauß, alda der schuelmaister den catechismum, so er in der wochen den kindern fürlist, und er, pfarrer, predig, repetiern [= wiederholen], volgens die kinder nach ordnung recensiern [= durchgehen] lasse".

Den Kleinen Katechismus Luthers besaß außerdem Sebastian Hafner, Kooperator der Klosterpfarrei Niederviehbach und Seelsorger der Filiale Goldern. Pfarrer Martin Kelberger in Hüttenkofen hatte gar drei – neben seinen anderen evangelischen Büchern –, nämlich von Huberinus in drei Bänden, dann von Spangenberg und von Nicolaus Gallus.

Der Katechismus, offizielles Lehrbuch der christlichen Religion, ist als systematisch aufgebaute Zusammenfassung des zur Heilsgewinnung notwendigen Glaubensgutes in Frage- und Antwortform zu verstehen. Wie schon der griechische Name ausdrückt, diente er zur Unterweisung in Glaubens- und Sittenlehre. Demzufolge hätte er in der Hand jedes Geistlichen zur praktischen Seelsorge gehört wie in die jedes in

Predigt und Schulunterricht Tätigen.

Wir haben gesehen, daß dem bei uns keineswegs so gewesen ist. Von den Kosten dafür abgesehen, hatten sich im Spätmittelalter derartige Kompendien und katechismusartige Handbücher unübersichtliche Stoffwucherungen zugezogen, die ihre Anwendung erschwerten. Hier setzte Luther an mit einer Konzentration auf das Wesentliche. Das Substantielle des Glaubens wurde in Luthers Katechismen klar und so plastisch wie eindrucksam herausgestellt. Die Grundstruktur dafür errichtete sein zutiefst christologischer Ansatz. Im Zentrum seines Anliegens stand die Vermittlung des geglaubten Herrn und Erlösers Jesus Christus.

Des Reformators Großer Katechismus (April 1529) war bestimmt für die "christlichen hausväter", also zur Andacht im privaten Bereich, sein Kleiner (Mai 1529) "für die gemeinen [= gewöhnlichen, eingesetzten] pfarrherrn und prediger". Luther behielt die traditionellen Themenblöcke bei, gab ihnen allerdings eine andere Reihenfolge als bisher und damit eine neue Gewichtung. Ferner legte er weniger Wert auf die Textüberlieferung von Kirchenvätern und Konzilien als vielmehr auf die Hl. Schrift

als Primärquelle.

Die katholische Seite vermochte lange nicht Vergleichbares gegenüber zu stellen. Erst mit dem Jesuiten Petrus Canisius (1521–1597) und seinen drei, speziellen Zielgruppen gewidmeteten Katechismen, gelang ihr der entscheidende Durchbruch. Er legte in ihnen 1555/58 die gesamte Glaubenstradition der Kirche dar und bestimmte sie als verbindliche Richtschnur in leicht faßlicher und einprägsamer Sprache.

#### Bücherbesitz bei Laien

Eine Kontrolle des religiösen Schrifttums, flächendeckend und systematisch, war seinerzeit unmöglich. Bei den Geistlichen hätten so etwas höchstens die regional zuständigen Dekane der Landkapitel leisten können, was nicht geschah. Bei den Laien unterblieb in der Praxis generell die Aufsicht. Hier behalfen sich die Behörden mit der Beschränkung von Buchhandel und Buchvertrieb, wie wir schon gehört haben. Bei den Schulmeistern und Cantoren wären die Stadt- wie Markträte die zuständige Obrigkeit gewesen; aber gerade sie sympathisierten gewöhnlich mit reformatorischen Ideen.

Einzig die Angaben der Visitationsprotokolle von 1559 liefern deutliche Belege, nur hier ist ganz offensichtlich danach gefragt worden. Andere Quellen sind bislang nicht aufzufinden. In der Reihenfolge des Visitationsverlaufs seien die betreffenden Noti-

zen zusammengestellt und kurz kommentiert.

Beginnen wir mit dem angestellten Lehrpersonal, den Schulmeistern und Cantoren. In Frontenhausen las Schulmeister Nikolaus Eybeckh den Knaben "confabulationes Hessii", der Cantor Caspar Hapfinger ebenfalls, ferner noch "grammaticam Prinitiani, hat inen auch gelesen catechismum Prentii". Dazu äußerte der dortige Kooperator: "Schulmeister und cantor sein gar verkert, sonderlich der cantor, kombt in kain kirchen, [nur] dann wann man predigt". Was genau in der Schule gelesen wurde, wußte er aber nicht.

Der neu angestandene Schulmeister zu Reisbach, Balthasar Büechlein, wollte zwar "die knaben mit declamation, disputation oder anderm" unterweisen, könne jedoch seiner Aussage nach "solches aus mangl an ingenien [= Fähigkeiten] nit erhalten". Keine näheren Hinweise auf seine Unterrichtsliteratur erteilte der weltliche Schulmeister Johannes Grueber im Kloster Seemannshausen. Das Protokoll sagt nur: "Lernt die knaben conjugiern und decliniern und sonst ihre principia", also Gramma-

tik und Anfangsgründe der lateinischen Sprache.

In Steinbach predigte die Adelsfrau Anna Mauß ihrem Hausgesinde "aus ainer lutherischen postill". Der Dingolfinger Stadtprediger meldete: "Etliche sein verhanden, die in wirtsheusern vom glauben reden und aus buechern lesen, auch den glauben bas [= so gut] als der priester selbst wissen wellen". Auch dem Pfarrer von Gottfrieding war ein Dorn im Auge, daß ein Bauer aus Daibersdorf namens Wolf Paumgartner Winkelpredigten abhielt "und pring das volckh zu aller ungehorsam". So zeigte er an, "der kind [= könne] lesen" und wenn er mit des Pfarrers Predigt von der Kanzel nicht zufrieden sei, "lauff er zur kirchen aus und leß den paurn was anders für". Die verwendeten Schriften sind allerdings nicht genannt.

Aus Frontenhausen berichtete der Pfarrer, daß bestimmte Leute beim Cantor in Konventikeln zusammen kämen. Dieser sei ein Buchführer gewesen und habe "etlich mit lutherischen postillen versehen". Der dortige Kooperator erklärte, es seien etliche zu ihm gekommen, "so ime underweisen wöllen, was er predigen soll". Es hätten nämlich "ir vil lutherische puechl und tractete, daraus sy predigen und lehren". In Vilsbiburg sagte der Pfarrer von seinen Gläubigen: "Prauchen gemainclich all postil-

lam Lutheri".

Somit befanden sich auch, wie nicht anders zu erwarten, in Laienbesitz die Standardwerke der "Neuen Lehre" von Luther, Spangenberg, Huberinus, dazu auch Bibeln und Katechismen. Erstere und die Postillen verweisen auf häusliche Andacht und Erbauung. Darin aber äußerte sich eine starke religiöse Aktivität der Laien. Ihre breiteste Auswirkung erlangte sie in der noch darzustellenden sogenannten "Kelchbewegung".

Demgegenüber war bei den Geistlichen nahezu alle Literatur der öffentlichen Predigttätigkeit, jedenfalls der praktischen Theologie zugeordnet. Anleitung und Hilfe zur Vorbereitung boten Evangelienkommentare wie auch hier die Postillen. Förderten jene das eigene Bibelstudium, so enthielten diese fertige Predigten, die man auswendig lernen, sich in Stichpunkten notieren und sogar von der Kanzel ablesen

konnte.

Ihnen gegenüber traten Werke der Dogmatik und systematischen Theologie weit zurück. Bücher waren immer noch teuer und so wählte man bei ihrem Erwerb solche aus, deren Methodik und Inhalt am vielseitigsten praktisch angewendet werden konnten. Daß diese ferner geistig leichter zugänglich erschienen und auch einer niedrigeren Bildungsstufe entgegenkamen, sei nicht unerwähnt gelassen. Schließlich erhoben sich zur damaligen Zeit im Zeichen der Verbreitung von Gottes Wort die höchsten Ansprüche der Pfarrgemeinden in der Verkündung durch die Predigt. Sie beanspruchten Priorität gerade auch auf katholischer Seite und sogar auf Kosten der Messe.

Während im Gebiet des Bistums Freising, das an den hier betrachteten südwestlichen Teil der Diözese Regensburg schließt, in der aufgefundenen reformatorischen Literatur außer Calvin und Oekolampadius der schweizerische Einfluß (Zwingli) über in Zürich gedruckte Bibeln noch bedeutend wirksam war, ist davon in unserem Raum nichts festzustellen. Hier herrschten ausschließlich Luther und seine Gesinnungsfreunde vor. Jedoch fehlten auch reine Polemiken und Schmähschriften beider Seiten.

Auf das Ganze gesehen haben sich damals bei uns Geistliche wie Laien, die reformatorische Schriften lasen und verwendeten, längst nicht als Zugehörige einer wie immer definierten anderen Glaubensgemeinschaft etwa heutiger Prägung oder gar einer anderen Kirche gefühlt. Es sollte immer noch die gleiche sein, in der man aus dem Glauben lebte. Der Unterschied bestand in weit überwiegendem Maß darin, daß sich der eine Teil der Gläubigen – nach heutigen Begriffen – als "Traditionalisten" und der andere als "Progressive" verstand. So wird auch verständlich, wenn gerade bei der Geistlichkeit das Nebeneinander von altkirchlicher und "neuer" Literatur als so typisch erscheint.

Andererseits hatten die Zeitgenossen mit Sicherheit auch längst erkannt, wo der Wind von geistlicher und weltlicher Obrigkeit her wehte. Erschien erstere – Bischof und Bistumsleitung mit Domkapitel – weder willens noch mächtig zu kontrollierender Aufsicht, geschweige denn zu striktem Durchgreifen in religiösen Fragen, so sah dies auf seiten des Staates schon ganz anders aus. Herzöge und Behörden nahmen hier vom Anfang der Reformation an das Heft in die Hand. Vor ihren Visitationskommissären suchten bisherige Verkünder der "Neuen Lehre" und Besitzer einschlägiger Schriften ihre Bücher wie Gesinnung möglichst hintanzuhalten. Erstere vermochten meist an Ort und Stelle aufgefunden zu werden, die wahre Meinung und persönliche Auffassung der Befragten blieb wohl überwiegend im Dunkel.

Unabhängig von den Unterdrückungsmaßnahmen des Staates und der schließlich langsam einsetzenden Katholischen Reform kann wohl angemerkt werden, daß die evangelische Bewegung in Bayern zunehmend an geistiger Substanz abnahm. Wir dürfen in unserem Beobachtungsraum wohl zutreffend als Indikator den festgestellten Mangel an dogmatisch-systematischen Lehr- und Lernmitteln anführen. Somit fehlte es den hiesigen Vorkämpfern des Neuen durchaus an Kenntnissen, vor allem in den Unterscheidungslehren, die erst eine dauerhafte Fixierung der Reformation im Glau-

bensleben ermöglicht hätten.

Es bedarf demnach weiterer Belege oder wenigstens Indizien, um in der Zusammenschau ein gesichertes Bild der Verhältnisse zu erhalten. Wir betrachten unter diesem Gesichtspunkt deshalb später Kenntnisse, Vorstellungen und Praktiken im Spektrum Sakramentenverwaltung. Dabei interessiert besonders die Reaktion der Gläubigen auf die ihnen vermittelten Vorgaben und die Haltung des Seelsorgeklerus gegenüber reformatorisch gesinnten "Volksbewegungen".

# Predigt und Gebet

Um etwas über den Platz und die Umrahmung einer sonntägigen Standardpredigt der Zeit im Verlauf der hl. Messe zu erfahren, wären einschlägige Vorschriften – etwa die zitierte Instruktion der Kirchenprovinz Salzburg von 1556 heranzuziehen. Wir wählen hier jedoch den konkreten "Modus concionandi", also jene Art und Weise des Predigens aus, der im Druckwerk "Actus Sacerdotalis" des Bischofs Urban von Trennbach 1587 in Passsau den Geistlichen verpflichtend vorgeschrieben worden ist.

Nach dem lateinischen Absingen bzw. Vorlesen des Evangeliums folgte dessen Verkündung in deutscher Sprache. "Solches Euangelium sol der Prediger langsam und verstendtlich / nit in einem thon / sonder wie die wort manicherlay sachen anzaigen / also auch dönen / gleich die stimb formieren und verlessen." Dann kam die Predigt.

Anschließend "sollen sie das gemain Gebet für alle stände auß dem Euangelibüchlin Herrn [Petri] Canisij, so der beste in disen Gebetlin ist / dem Volck fürbetten. Auch die Euangelia darauß lesen". Dann seien die Kranken und Betrübten, "so des gemainen Gebets begeren", nicht vergessen. Knieend sollte für sie ein andächtiges Vater-

unser und der Englische Gruß gebetet werden.

Was hier so eindeutig wie klar formuliert erscheint, war eine Generation vorher keineswegs selbstverständliche Praxis. Das Gebet vor und/oder nach der Predigt gab es laut den Visitationsergebnissen von 1559 zwar allgemein. Dagegen erwiesen sich die Aussagen der befragten Geistlichen durchaus als unterschiedlich im Hinblick auf die Verwendung der vorgesehenen Standardgebete. Ein Querschnitt durch unseren Beobachtungsraum zeigt folgende Aufschlüsselung.

Nach altkirchlicher Sitte beteten die Gläubigen anstandslos vor sowie meist auch nach der Predigt das Vaterunser und das Ave Maria, vom Geistlichen aufgefordert, in den Pfarrkirchen zu Hofdorf, Tunding, Veitsbuch, Frontenhausen, Reisbach, Hüttenkofen, Kirchberg, Gaindorf, Aich, Treidlkofen und in der Filiale Goldern.

Daß die Leute einen gewissen Anstoß brauchten, um dies regelmäßig zu tun, scheint aus einer Formulierung hervorzugehen, die in den Pfarreien Mamming, Oberhausen, Seemannshausen, Vilsbiburg, Gangkofen und in der Filiale Hörmannsdorf notiert ist. Hier heißt es vom jeweiligen Geistlichen, er "vermant das volck zum

gebett".

Am Gebrauch des Ave Maria allerdings schieden sich in diversen Pfarreien die Geister. Dies ist deutlich aus den Angaben der Befragten wie ebenso aus den dezidiert die Verhältnisse festhaltenden Notizen der Protokolle abzulesen. Ganz altkirchlich gaben sich dementsprechend der Pfarrer von Steinbach – "pett das ave Maria auch vor der predig" –, der von Wallersdorf – "in anfang der predig laß er das ave Maria auch petten" –, der von Gottfrieding – "pett das ave Maria" –, der Kooperator und Benefiziat in Oberhausen – "praucht sich des ave Maria" – wie der Kooperator zu Reichlkofen, der Pfarrer und die beiden Kooperatoren zu Gerzen sowie der Pfarrer zu Seyboldsdorf.

Als nach der Qualität speziell dieser Anrufung gefragt wurde, hielten das Ave Maria für ein Gebet im eigentlichen Sinn die Pfarrer von Ottering, Leiblfing, Haidlfing, Mamming, Oberviehbach, Gangkofen, Binabiburg und der Kooperator zu Gerzen. Lediglich der auch sonst ziemlich unbedarfte Pfarrer von Martinsbuch, Johann Weiß, meinte laut Protokoll: "Zu anfang pett er das Vatter unser und ave Maria, helts allein

für ain grues".

Demgegenüber lassen sich in diesem Punkt als neugläubigen Tendenzen folgend die Äußerungen anderer Geistlicher erkennen, wie etwa des Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Staindl: "Pett im anfang das Vatter unser und last das ave Maria aus". Der hiesige Prediger hatte es bisher ebenfalls im Gebet ausgelassen, "wills hinfüran nit mehr thun". Ersterer aber gab zusätzlich an, "es sey alwegen preuchlich gewesen" nur das Vaterunser zu beten. Das Ave Maria ließen ferner weg der Pfarrer von Englmannsberg wie der Benefiziat und Kooperator zu Marklkofen. Der Pfarrer von Loiching betete das Vaterunser am Anfang der Predigt, "aber das ave Maria selten".

Dieser, Georg Bernkopf, war gleichzeitig Kirchherr in Kollbach und kurz zuvor – wie schon beschrieben – Stadtpfarrer in Dingolfing gewesen. Er hing durchaus neugläubigen Ideen an, was sich offensichtlich, wie wir noch sehen werden, auch in Kollbach auswirkte. Sein dortiger Pfarrvikar versicherte im Zusammenhang mit dem Predigtgebet: "Helt das ave Maria, aber durch die gemein wirts veracht, mit troung [= Drohung], wo ers mer pett, wellen sy die kirchen zusperren". Derart rabiat – stimmt die Meldung – hat man nicht überall die "Volksmeinung" durchzusetzen gewagt.

Das Ave Maria sprach auch der Prediger zu Frontenhausen, "aber nit alweg". Besonders bedacht auf die Gebete als religionspädagogisches Medium zeigte sich dafür der Pfarrer von Loizenkirchen gemäß Visitationsprotokoll: "Praucht in der predig zu underweisung der jugent das Vatter unser, ave Maria und den glauben [= Glaubensbekenntnis]".

### Gebet für die Verstorbenen

Neben dem Gebet für Kranke und anderweitig "Betrübte", d. h. in ihrer Existenz Beeinträchtigte sowie geistig-geistlich Bedrängte, galt es in altkirchlicher Tradition auch der Verstorbenen zu gedenken. Sie konnten ja für sich selbst nichts mehr erwirken und waren so auf die Gebetshilfe der lebenden Gläubigen angewiesen. Diese Auffassung stieß bei den Reformatoren auf scharfe Kritik. Das Bekenntnis zur Gebets- und dann auch Meßaufopferung zugunsten Verstorbener wurde als eindeutiges Symbol katholischer Gesinnung gewertet, so wie Ablehnung als eines der Zeichen neugläubiger Überzeugung. Aus diesem Grund fragten die Visitationskommissäre auch ausdrücklich danach.

In unserem Raum rückten nicht alle vernommenen Seelsorgsgeistlichen mit ihrer Praxis heraus. Diejenigen, welche Angaben dazu verschwiegen, wußten wohl warum. Andere hatten keine Bedenken, sich klar zu äußern. Wie aber in einer Zusammenfassung und allgemeinen Beurteilung am Schluß unserer Dokumentation zu sagen sein wird, kann auch in vorliegendem Bezug nie apodiktisch die Haltung des betreffenden Geistlichen als katholisch oder reformatorisch wie sich ausschließende Standpunkte gewertet werden. Ein sowohl als auch zieht sich wie überall durch sämtliche Befindlichkeiten.

Aus der Sicht der Visitatoren kennzeichnete sich ferner ein Pfarrer als in altkirchlicher Tradition stehend, wenn er nach Predigt und Gebeten auch die Termine der folgenden Woche bekanntgab und dem Volk zur Beachtung gebot. Der Passauer "Actus Sacerdotalis" von 1587 enthielt dazu die Anweisung: "Alsdann soll er die Heyrath: Item die Feyrfest/vnnd Fastäg/so in volgender wochen werden einfallen/verkündigen".

Dies bedeutete, daß an dieser Stelle der Sonntagsmesse sowohl das Heiratsaufgebot von Brautleuten verkündet wurde als auch die kirchlichen Festzeiten und die für bestimmte Tage bzw. Perioden geltenden Fastengebote. Gerade letzteres zählte ja zu jenen äußeren Kennzeichen altkirchlichen Bekenntnisses, welchen die Kommissäre der Diözesanvisitation von 1559 großen Wert beilegten. Im Frageschema war diesbezüglich ein eigener Ort vorgesehen. Für unser Gebiet lassen sich die faktischen Gegebenheiten gut daraus entnehmen.

Der Pfarrer von Hofdorf wie sämtliche seiner Amtskollegen geboten ordnungsgemäß Feier- und Festtage während des Kirchenjahres. Wie bei ihm heißt es in den Protokollen regelmäßig fast gleichlautend: "Piet die feir und vasttäg, pitt für die abgestorbenen". Wenn diesbezüglich keine ausdrücklichen Angaben gemacht wurden, handelte es sich stets um in den übrigen Punkten gut katholisch befundene Geistliche, so etwa um die Pfarrer in Pilsting, Haidlfing, Englmannsberg, Frontenhausen und den Kooperator zu Oberhausen.

Sogar der sonst lutherischen Praktiken sehr zugeneigte Pfarrer Georg Bernkopf in Loiching sagte entsprechend aus. Einige Befragte bekräftigten eigens ihren Glauben an das Fegfeuer als Stätte der Reinigung der Armen Seelen, denen das Fürbittgebet der Lebenden zu dessen früherem Verlassen verhelfen könne. Die im Protokoll dafür verwendete Formel lautete auf lateinisch "credit" oder "tenet purgatorium". Sie ist notiert bei den Pfarrern von Steinbach, Tunding, Loiching, Reisbach, Vilsbiburg,

Gerzen und Seyboldsdorf sowie bei den Kooperatoren zu Frontenhausen und Vilsbiburg. Sogar der sich sonst ganz lutherisch gebende Prediger Thalhamer zu Frontenhausen bekannte sich dazu. Der Pfarrer von Loizenkirchen hielt zwar an einem Fegfeuer fest, kannte aber nicht den Ort dafür – "sed locum nescit". Der Benefiziat in Marklkofen zweifelte an dessen Existenz – "de purgatorio dubitat" –, ließ sich aber nach Erläuterung durch die Visitatoren zum Glauben daran bewegen, vermochte jedoch keinen Beweis dafür zu erbringen – "instructo vero credit, sed probare nescit". Der Augustinerpater Leonhard Berckmayr im Kloster Seemannshausen vollzog zwar Gebete für die Verstorbenen, hielt jedoch für wahr, "das kain christenmensch mög verdambt werden", leugnete für sich also die ewige Verdammnis in der Hölle – bis heute offizielles Glaubensgut der katholischen Kirche – und zeigte an, "das limbus

patrum sey das purgatorium gewesen".

Einmal mehr wird unter vorbehandeltem Aspekt die Ambivalenz der jeweiligen Bekenntnisse offenbar. Auch wenn man zugesteht, daß nicht jeder Geistliche in diesem Punkt die Wahrheit gesagt und seine wirkliche innere Überzeugung preisgegeben hat, so dürfte doch mehrheitlich die traditionelle Auffassung beibehalten worden sein. Ob dies aus echten Glaubensgründen oder zu einem Gutteil aus Opportunismus geschehen ist, sei dahingestellt. Schließlich lebten die Seelsorgsgeistlichen ja materiell vom Glauben an die Möglichkeit, den Verstorbenen durch geistige Hilfen in Form nicht bloß von privaten Gebeten, sondern von Meß- und Andachtsstiftungen, Jahrtagsgottesdiensten, Totenlichtern und dergleichen ehestmöglich die Ewige Seligkeit zu verschaffen. Existierten Fegfeuer und Hölle nicht, waren derartige – kostenträchtige – Bemühungen der Lebenden sinnlos. Weil viele Leute aufgrund reformatorischer Ideen so zu denken begannen, verminderten sich Stiftungen und Oblationen bedeutend, worauf wir in anderem Zusammenhang nochmals zu sprechen kommen werden.

### V. Sakramentales Leben

"Sakramente" heißen nach dem theologischen Sprachgebrauch gewisse äußerliche, in der Öffentlichkeit praktizierte Riten, die eine innere Heiligung des Menschen nicht bloß symbolisch anzeigen, sondern auch in der Realität des Glaubens bewirken. Sakramente sind deshalb als wirksame Zeichen der Heiligung zu verstehen. Vor der Reformation stimmten noch West- und Ostkirche darin überein, daß die Sakramente – des Neuen Bundes, von jenen des Alten sei hier abgesehen – als Gefäße und bewirkende Ursachen der Gnade Gottes Geltung besitzen.

Dies ist ihr gemeinsamer Charakter. Doch hat jedes einzelne seinen besonderen Zweck und seine besondere Wirkung. Sonst hätte ja ein einziges genügt und eine zwecklose Vervielfältigung nicht mit der Weisheit Christi als dem sie Einsetzenden

übereingestimmt.

Zum gültigen Vollzug eines Sakramentes gehört wesentlich die Intention des Spenders, d.h. seine Absicht, zu tun, "was die Kirche tut". Die Sakramente sind, dem katholischen Dogma gemäß, wahre Ursache der Gnaden, welche der Empfänger durch sie erhält. Dies geschieht allerdings nicht "ex opere operantis", also aus dem Tun von Spender und Empfänger, sondern "ex opere operato", vermöge der richtig gesetzten Handlung selber.

So zählt die katholische Kirche nach wie vor sieben Sakramente; welche Vorstellungen allerdings am Beispiel unseres Heimatraumes dazu während der Reformationsjahrzehnte entwickelt worden sind, bringt als Hauptthema das nächste Kapitel der

Betrachtung. Die katholische Sakramentenlehre hat dann das Konzil von Trient exakt definiert, wenn es auch noch bis in die Zeit um 1600/1610 gedauert hat, bis sie in

Bayern auch ganz akzeptiert worden ist.

Die Quellen für eine regionale Darstellung, wie wir sie für Isar-, Vils-, Kollbach-, Bina- und Aitrachtal innerhalb der Diözese Regensburg bieten, besteht fast ausschließlich in den bislang schon mit Gewinn ausgewerteten Visitationsprotokollen von 1559. Dazu kommen als früheste konkret faßbare Ergebnisse die Verhörsnotizen über den Dingolfinger Stadtpfarrer Johann Wolfauer aus 1546 sowie einige Nachweise innerhalb verschiedener Aktenvorgänge und deren schriftlichem Niederschlag.

## 1. Schrifttum zu Verständnis und Verwaltung der Sakramente

Wir haben beim Überblick über die bei Geistlichen wie Laien feststellbare religiöse Literatur bereits konstatiert, daß sie weitestgehend nach praktischer Verwertbarkeit, vor allem in der Predigt, angelegt worden ist. Demgegenüber äußerte sich der Buch-

besitz im Hinblick auf dogmatisch-systematische Werke als recht gering.

Abgesehen von Katechismen und Predigtsammlungen, in welchen auch die Sakramentenlehre thematisiert oder einzelne Sakramente mitbehandelt wurden, finden sich in unserem Beobachtungsraum lediglich zwei Belege für einschlägige Literatur. Pfarrer Pankraz Ortmayr von Gottfrieding besaß nicht näher bestimmte katholische Bücher "de sacramentis" und Pfarrer Sigmund Koppenwaldner von Gaindorf das Werk Johann Ecks "de sanctis et sacramentis". An lutherischen Schriften dieser Art wird nur der "sermo vom sacrament" des Urbanus Rhegius beim Dingolfinger Stadtpfarrer Johann Wolfauer (1546) erwähnt.

Im Frageschema der Diözesanvisitation von 1559 findet sich jedoch eine eigene Rubrik, überschrieben "de ritu" oder "circa ritum". Hierbei wurde gezielt erforscht, ob die Geistlichen ein entsprechendes Handbuch, "Rituale" oder "Agende" besaßen, was man doch als selbstverständlich für eine korrekte priesterliche Amtsführung hätte halten müssen. Es handelte sich ferner konkret darum, ob die Befragten die offiziellen Ausgaben besaßen und sie auch zur Richtschnur ihres Handelns machten bzw. daraus

predigten.

Zu diesen zählte in erster Linie der "Ritus Communionis catholicus", unter dem Titel "Catholische und Christliche ordnung der Communion" auf Anordnung Herzog Albrechts V. zu seiner bereits erwähnten "Kelchdeklaration" 1556 erlassen. Im gleichen Jahr hatten die Bischöfe der Kirchenprovinz Salzburg eine Predigt-Instruktion herausgegeben. Ihr folgte 1557 ein "Libellus agendarum circa sacramenta, benedictiones et ceremonias secundum antiquum usum Metropolitanae Ecclesiae Salisburgensis", kurz "Agende" genannt.

Zusätzlich konnte auf das schon 1491 erstmals erschienene "Obsequiale sive Benedictionale secundum consuetudinem ecclesie et dioecesis Ratisponensis" zurückgegriffen werden. In seinem ersten Teil umfaßte dieses Rituale die bei der Sakramentenspendung zu verwendenden Formulare, im zweiten Gebete und Gesänge zu

besonderen Festtagen.

Dem Ergebnis der Visitation von 1559 in unserer Gegend zufolge besaßen hier längst nicht alle Pfarrgeistlichen die vorgeschriebenen Bücher. Speziell der "Ritus" fehlte bei den Pfarrern von Englmannsberg und Kollbach, außerdem bei den Kooperatoren zu Pilsting, Frontenhausen, Oberhausen, Vilsbiburg und beim Benefiziaten zu Gaindorf. Besondere Umstände gab der Pfarrer von Seyboldsdorf zu Protokoll: "Hat ritum catholice gehabt, ist ime aber verbronnen".

Keine Angaben zu Besitz oder Mangel sind gemacht bei den Pfarrern von Steinbach, Tunding, Treidlkofen sowie beim Prediger zu Niederviehbach. Mehrere Geistliche hatten auch den "Ritus" nicht, äußerten aber, sie wollten das Buch kaufen. Dies waren die damaligen Kooperatoren zu Pilsting, Goldern, Reichlhofen und Gerzen, dazu der Pfarrprediger zu Frontenhausen, welcher aussagte: "Wollts gern kauffen, kans nit bekommen".

Letzteres dürfte eine Ausrede gewesen sein. Tatsächlich wurden sowohl "Instructio" wie "Ritus" auf bischöfliche Anweisung hin über die Dekane der Landkapitel an die einzelnen Seelsorger verteilt, die sie allerdings selbst bezahlen mußten. Wer also deren Erwerb ernsthaft beabsichtigte, dem wurden die Bücher auch zugänglich gemacht. Dagegen behauptete Pfarrer Georg Bernkopf von Loiching, er habe nur die Instruktion, "das ander sey im nit zukommen". Der – gut katholische – neue Pfarrer von Aich besaß den "Ritus" nur deswegen nicht, weil er "wie mans ausgeben noch nit auf der pfarr gewesen" sei.

Ausdrücklich auch die "Agende" besaß und verwendete der Pfarrer von Hofdorf, "halt sich demselben gemeß". Ferner stand sie im Besitz der Pfarrer von Haidlfing, Gottfrieding und Hüttenkofen. Der Dingolfinger Stadtpfarrer nannte das "Obsequiale" sein eigen. Obsequialien besaßen und verwendeten ferner – laut ihren Angaben zum Taufritus – die Pfarrer von Hofdorf, Loiching, Gaindorf und Seyboldsdorf

sowie der Kooperator in Loiching.

Der Nachweis dieser Ritualien am Pfarramt allein vermag jedoch noch nicht zu belegen, daß sie auch von den Geistlichen ernsthaft studiert und angewendet worden sind. Darauf aber zielten die Fragen der Visitatoren besonders ab. Es zeigte sich nun dabei, daß Besitz und Gebrauch durchaus zwei verschiedene Dinge sein konnten. Den "Ritus" zwar "gelesen, aber nit davon predigt" hatte nämlich bisher der Pfarrer von Martinsbuch und der Stadtprediger von Dingolfing meinte, er habe "bisheer wenig darinn gelesen, soll aber noch beschehen".

Bei den übrigen, demnach den meisten Befragten, hieß es dafür: "Ritum habet, legit et docuit" oder "Hat ritum gelesen und predigt". Der Pfarrer von Gottfrieding besaß "die büechlein und lernt darnach die ceremonien". Der Kooperator zu Binabiburg hatte den "Ritus", doch befand er sich seiner Aussage nach "beim buech-

binder".

Zusammenfassend kann festgehalten werden, daß von den Protokollaufnahmen her im Stichjahr 1559 mehrheitlich nach altkirchlicher Sitte Riten und Zeremonien vollzogen worden sind. Mit dem Konzil von Trient und im Gefolge der Katholischen Reform erhielten sie neue Bestätigung und formale Fixierung. Den Passauer "Actus Sacerdotalis" von 1587 haben wir bereits zitiert. Ihm voraus gegangen war 1570 das zu Ingolstadt gedruckte "Obsequiale vel liber Agendarum" für die Diözese Regensburg. Gesamtkirchliche Verbindlichkeit beanspruchte aber schließlich das "Rituale Romanum" von 1614. An ihm orientierten sich in der Folgezeit sämtliche Diözesanausgaben.

Vorschriften, Buchangebote, oberhirtliche Aufträge – all dies kontrastierte im Reformationszeitalter mit der Praxis an den Seelsorgestellen des Landes. Wir wollen im folgenden die Entwicklung anhand aller erreichbarer Nachweise aufzeigen und uns damit einmal mehr die große Unsicherheit bei Klerus und Volk vor Augen führen, die in geistig-geistlicher Hinsicht während jenes dramatischen Jahrhunderts allenthalben

für Verwirrung gesorgt hat.

#### 2. Das Sakrament der Taufe

"Taufe" ist der vom äußeren Ritus abgeleitete Name für das erste christliche Sakrament. Er kommt von "taufen", d. h. untertauchen, durch Untertauchen abwaschen. Die Taufe wird definiert als das Sakrament der Wiedergeburt durch das Wasser im Wort. Seine Einsetzung durch Christus geht klar aus dessen Äußerungen über ihre absolute Notwendigkeit und aus dem sogenannten Taufbefehl nach Matthäus 28,19 hervor. Zur Gültigkeit ist die Verwendung von wahrem und natürlichem Wasser gefordert sowie eine reale Abwaschung. Das Wasser hat sich über den Körper des Täuflings zu bewegen, sei es durch Untertauchen, Aufgießen oder Besprengen. In der Regel wäscht man als Repräsentant des ganzen Körpers den Kopf ab bzw. begießt ihn mit dem geweihten Taufwasser.

Der Form nach wird die Taufe unter einzelner Anrufung der Drei göttlichen Personen gespendet. Dabei muß die "ministerielle" Handlung des Taufenden ebenso zum Ausdruck kommen wie das zu taufende Subjekt und zwar in der kategorischen Form des lateinischen Ritus durch die Worte "Ego te baptizo". Im Lauf der Jahrhunderte wurden dann Zeremonien ausgebildet, Gebete geformt, Zeichen und Symbole eingeführt, welche die Aufnahme des Täuflings in die Gemeinschaft der Gläubigen um-

rahmten.

Über die geistlichen Wirkungen der Taufe gab es in unserem Beobachtungsraum zur Reformationszeit ebenso unterschiedliche Auffassungen wie Diskussionen über die Form. In der Visitation von 1559 wurde ausdrücklich danach gefragt. Es ging dabei hauptsächlich um den Gebrauch des lateinischen Ritus entsprechend den vorgeschriebenen Handbüchern, um die aus der Tradition entwickelte Berechtigung zur Kindertaufe und um die Anerkennung als Sakrament.

## Ritueller Vollzug

Eindeutig und klar trat dafür etwa der Hofdorfer Pfarrer Wolfgang Holtzner ein: "Helts für ain sacrament, und raichs nach ausweisung des obsequial lateinisch, haist

die kinder tauf guet".

Die Taufe als Sakrament anerkannten sämtliche befragte Geistliche in unserem Beobachtungsraum wie auch die übrigen sechs. Die Visitatoren gebrauchten deswegen meist folgende, immer wörtlich sehr ähnliche Notierung: "Credit septem sacramenta ac de eorum definitione, institutione, materia, forma, usu, effectu et efficatia in genere et in specie catholice respondit" – Er glaubt sieben Sakramente und antwortet über deren Begriffsbestimmung, Einsetzung, Stoff, Form, Gebrauch, Wirken und Wirksamkeit im Ganzen wie in Einzelheiten katholisch. Öfters werden auch als Kurzformeln verwendet: "sincere et catholice" – unverfälscht und katholisch –, "satis docte" – mit genügender Kenntnis, "pie" und/oder "catholice sentit" – denkt rechtmäßig bzw. katholisch darüber. Dem Pfarrer von Gerzen wurde sogar bescheinigt, seine Antworten seien "docte et erudite" – gelehrt und gebildet.

Für die Einsetzung der Sakramente durch Christus erklärten sich die Geistlichen fast überall ("a Christo instituto"). Doch Pfarrer Georg Egenpeck von Wallersdorf meinte "partim a Christo partim ab ecclesia" – also nur teils vom Herrn, teils aber von der Kirche, d.h. durch deren Lehramt. Als er aber von den Visitatoren entsprechend belehrt worden war, dachte er wieder genügend rechtmäßig, d.h. im katholischen

Sinn – "post informationem satis pie sentit".

Beim genaueren Nachfragen zeigten sich jedoch ziemliche Lücken bei den Kenntnissen mancher Kleriker in Bezug auf die korrekte Verwaltung und Spendung der Sakramente. In der Unkenntnis überragte aber alle Amtskollegen der Pfarrer von Treidlkofen, Johann Erber, ein "Spätberufener", der zunächst Tuchmachergeselle, aber 1559 immerhin schon 24 Jahre Priester und davon acht auf der Pfarrei gewesen war. Bei ihm mußten die Kommissäre schlicht konstatieren: "Kan durchaus nichts".

Die weiteren Beispiele und Beurteilungen fielen kaum besser aus.

Besonders gut wollte es wohl der Kaplan Leonhard Putz in Hörmannsdorf machen; da staunten die Visitatoren: "Erstlich praucht er [= gebraucht, wendet er an] das hailig öl an die prust, nachmals auf das haubt, und volgends auf die schultern, den chris[a]m praucht er auf das haubt und die schultern". Damit dachte er wohl, alles auf einmal zu erledigen, denn: "De ceteris sacramentis omnino nihil respondere profuit" – Über die

übrigen Sakramente hat er gar nichts antworten können.

Pfarrer Johannes Weiß von Martinsbuch beantwortete die Fragen nach der Taufe und ihren Zeremonien "satis confuse" – recht verworren. Stadtpfarrer Johann Staindl in Dingolfing taufte zwar lateinisch und vollzog alle Zeremonien nach der Ordnung des Obsequiale, jedoch salbte er nur das Kind an der Stirn – "allain inungiert er das kind in fronte". Über Form, Materie, Wirkung und Verwaltung des Taufsakramentes wußte er bloß "satis inepte ac minus adposite respondere" – recht unbedarft und ziemlich konträr zu antworten.

Wie der Herr, so der G'sell, nämlich Kooperator Johannes Seiringer, einjähriger Neupriester: "Credit septem sacramenta" – glaubt sieben Sakramente der Kirche, "sed institutionem, definitionem, usum, efficaciam et operationem eorum plane ignoravit atque de iisdem ineptissime respondit" – aber deren Einsetzung, Begrifflichkeit, Gebrauch, Wirkung und Spendung hat er schlichtweg nicht gekannt und darüber höchst lächerlich geantwortet. Alles in allem gesehen, gestanden ihm die Kommissäre trotzdem zu: "In summa, dieser priester kan, was ain ungeschickhter und unbelesener priester kinden sol". Die Ansprüche an das Amt waren, den Verhältnissen zufolge, schon sehr gering anzusetzen, wenn dieser Geistliche auch bloß der untersten Norm entsprach!

Auch die Aussagen des Dingolfinger Benefiziaten Johannes Wachinger erwiesen sich so als bemerkenswert. Zwar glaubte auch er die Existenz von sieben Sakramenten "que tamen enumerare non potuit", die er allerdings nicht aufzählen konnte. "Et dicit, quod tantummodo duo sacramenta a Christo sint instituta, reliqua ab ecclesia". Ferner sagte er, daß nur zwei Sakramente von Christus eingesetzt seien, die übrigen von der

Kirche.

Benefiziant Wachinger war damals schon ein alter Mann und 40 Jahre Priester, der nicht mehr mit den Visitatoren streiten wollte, sich ihren Gegenargumenten geschlagen gab und bekümmert alles auf die Vergebung der Sünden – in der Beichte – zu verlegen gedachte – "convictus vero cetis argumentis aegre adsensit omnia conferre remissionem peccatorum".

Erstaunlich ist, daß trotz sonstiger betonter Rechtgläubigkeit Mag. Erasmus Gratter, Pfarrer von Reisbach, und zufolge weiterer Fragenbeantwortung im katholischen Sinn doch Begriff, Materie, Einsetzung, Form und Wirkung der Taufe nachweislich nicht kannte – "definitionem, materiam, institutionem, formam et efficationem probe

novit".

Das selbe war beim Benefiziaten Johannes Kraptner in Marklkofen der Fall, der darüber "satis frigide" – recht frostig – Antwort gab. "Die ceremonien bei disem sacrament als saltz, oleum, chrisma [= Chrisam], sputum [= Speichel] und dergleichen hab er je gebraucht, je nit, darnach er leuth gehabt. Er tauff die kinder teutsch und lateinisch". Kraptner scheint die Sacra also nach dem Vermögen der Eltern bzw. Paten

angewendet zu haben und nicht nach der Vorschrift des Obsequiale. Der Gebrauch des neuen, volkssprachlichen Ritus fiel schon nicht mehr ins Gewicht, wenn es weiter im Protokoll von ihm heißt: "De reliquis articulis satis indocte respondit" – über die übrigen Artikel hat er recht kenntnislos geantwortet.

Die Fähigkeit, das Sakrament überhaupt gültig spenden zu können, mußten die Visitatoren dem Vikar von Kollbach, Johannes Gunshamer, ohne Umschweife absprechen: "De baptismo. Helts für ain sacrament, waist [= weiß, kennt] aber for-

mam, modum et usum etc. nit, in summa er kan nit tauffen".

Nicht gut sah es mit einschlägigen Kenntnissen aber auch bei den Konventualen des Klosters Seemannshausen aus. P. Leonhard Berckmayr, früher Kooperator in Niederviehbach, sagte zwar die sieben Sakramente her, wollte aber davon einige von Christus, andere von der Kirche und den Vätern eingesetzt wissen. Das wichtigste über die Taufe kannte er allerdings. Sein Confrater Wolfgang Ochsenkopf vermochte die Sakramente nicht einmal aufzuzählen: "nescivit recensere sacramenta".

Waren hier "nur" starke Defizite bei Grundlagen der katholischen Sakramentenlehre zu verzeichnen und kaum neugläubige Tendenzen, so fanden sich diese bei Geistlichen, die wir nicht bloß in Bezug auf die Taufe schon öfters als lutherischem

Gedankengut zugängliche Personen festgestellt haben.

Zu ihnen gehörte der Pfarrer von Loiching, Georg Bernkopf; er taufte auf deutsch, vorgeblich nach Ordnung des Obsequiale. Die Kommissäre notierten ferner über den Pfarrprediger Thalhamer in Frontenhausen: "Taufft teutsch, doch prauch er sich dises sacraments nit mer". Von Pfarrer Andreas Täberl in Loizenkirchen heißt es: "Versperr den tauff vleissig" – gegen Verunreinigung des Wassers – "halts damit wie vor alter, allein sagt er das evangelium teutsch" mit der Begründung, "die paurn wöllens

also haben" und demnach auf Druck der Pfarrangehörigen.

Ein besonderes Erlebnis um Taufbegehren und Spendung gemäß neugläubigem Ritus verzeichnet das Visitationsprotokoll aus Seyboldsdorf. Dessen Pfarrer Heinrich Grueber, laut Nachweis gut katholisch, meldete nämlich, "wie das ainer seiner pfarrkinder, Georgius Schebel, söldner, genannt, ine angesprochen, das er seinen son auf teutsch tauffen solt, on chrisam und öl, dann sy sagen gemainclich, er soll weder saltz noch schmaltz dartzue nemmen". Die Leute meinten damit in ihren Augen unnötige, ja abergläubische Zeremonien, wie sie dies aus reformatorischen Schriften und Predigten zu wissen glaubten. Nachdem der Pfarrer das Begehren dem Hofmarksherrn Onufrius von Seyboldsdorf vorgetragen hatte, "ist ime ernstlich eingebunden worden, kain neuerung in der tauff, so der algemeinen christlichen kirchen zuwider, fürzunemmen".

Die Forderung dieses Bauern zielte auf eine starke Abweichung vom altkirchlichen Ritus. Ähnlich äußerte sich das Verlangen nach dem neugläubigen Ritus bei einem Müller, genannt Achaz Aineickhl, in Kleinvelden. Dem Namen nach stammte er von der Einaugmühle bei Marklkofen und brachte im Juli 1558 sein neugeborenes Kind dem Kooperator nach Velden zur Taufe. Von diesem wußte er, daß er wie sein Pfarrer und der zweite Kooperator auf Bitten von Eltern schon gelegentlich in deutscher Sprache getauft hatte. Als sich ersterer jedoch des lateinischen Formulars bediente, unterbrach der Müller die heilige Handlung, nahm das Kind mit und ließ es wenig später vom Kooperator Gabriel Bruckbauer zu Hauzenbergersöll in der Pfarrei Schönberg taufen.

Dieser wurde übrigens noch im gleichen Jahr wegen allzu deutlicher Hinneigung zu Luthers Lehre verhaftet, dem Salzburger Erzbischof ausgeliefert und des Landes verwiesen. Ein solches Schicksal der Ausweisung erlitt auch Aineickhl nach drei Monaten

Haft im Oktober 1558.

Es ist Tradition der Kirche, daß zum Empfang der Taufe alle, auch die Kinder und Unmündigen befähigt und berufen sind. Der Taufbefehl Christi bedeutete ja für die seinerzeit Erwachsenen, daß sie mit ihren Kindern und nachfolgenden Geschlechtern in die Kirche durch das Sakrament der Wiedergeburt eintreten. Die Kindertaufe wird somit durch den allgemeinen Heilswillen Gottes begründet.

Infolge der Reformation Luthers bildeten sich alsbald Sekten mit der Idee, die Kirche sei einfach und durchaus auf den Stand der apostolischen Zeit zurückzuführen. Man war sich dabei des komplexen und komplizierten theologischen Geflechts der Entwicklung und aktuellen Verhältnisse nicht bewußt und argumentierte – nach heu-

tiger Begriffswahl - "fundamentalistisch".

In Bezug auf die Taufe entstand etwa folgende Meinung. Da im Evangelium der Glaube vor der Taufe seine Stelle habe, sei der Mensch erst, wenn er seinen Glauben zu bekennen vermöge oder in erwachsenem Alter zu taufen und die Spendung an Kinder verwerflich. Da diese Anschauung zu der Forderung führte, die schon als Kinder Getauften müßten sich dem nochmals unterziehen, erhielt die Glaubensgemeinschaft den Namen "Wiedertäufer".

Obwohl diese Vorstellung nur eine und nicht einmal die wichtigste der Täuferbewegung war – zu ihr gehörten eigenes Abendmahlsverständnis, Wehrdienstverweigerung und Ablehnung jedwelcher Obrigkeit –, so brachte sie doch den Gegensatz zur übrigen Christenheit – katholisch wie lutherisch geprägt – zum auffälligsten Ausdruck.

Die Neuerung machte sich zuerst in Sachsen und Thüringen mit ihren Hauptvertretern Thomas Müntzer und Nikolaus Storch bemerkbar, dann auch in der Schweiz (1524/25).

In unserem engeren Heimatraum konnten bislang kaum Belege über wiedertäuferisch gesinnte Personen oder Gruppen aufgefunden werden. Womöglich verbargen sich aber unter den Besuchern der genannten "Konventikel" auch Anhänger dieser

Bewegung. Unbekannt war sie zweifellos auch in unserer Gegend nicht.

Im Frühjahr 1528 trat sie jedenfalls in Landshut und Umgebung in Erscheinung. Vom Februar bis in den April entfaltete hier der Schulmeister Augustin Tucher, nach seinem Herkunftsort auch Würzlburger genannt, eine Tätigkeit als Täuferapostel. In Landshut hielt er mindestens zweimal bei seinem Bruder, dem Fleischhacker Hans Tucher, Versammlungen mit Bibelauslegung ab. Zur Wiedertaufe bereite Gläubige fand er allerdings nur wenige. Diese, insgesamt neun Personen, wurden gefangen und im Mai zu Landshut hingerichtet. Augustin Tucher ereilte ein solcher Tod im Oktober zu Regensburg.

Das herzogliche Mandat gegen die Wiedertäufer vom 15. November 1527 hatte die rechtliche Grundlage für die blutige Unterdrückung abgegeben. Ihm zufolge waren Ende Januar 1528 ebenfalls neun Mitglieder einer Täufergemeinde zu München durch Feuer bzw. Wasser gestorben; 20 weitere kamen mit unterschiedlichen Haftstrafen

dayon.

Eine drastische Täuferverfolgung ereignete sich in unserem Heimatraum im Jahr 1530. Über ihren Verlauf geben stocknüchterne amtliche Notizen Auskunft. Sie sind nämlich in der seinerzeitigen Abrechnung des Landshuter Rentmeisters enthalten, nachdem dabei verschiedene Kosten erlaufen und verbucht worden sind.

Als ersten traf es "ainen, genannt Wolfganng, des paders von Gangkofen son", und zwar "umb sein verhandlung, gericht mit dem prannt". Er war demnach den Feuertod gestorben. Zwei andere, unter weiteren, wurden zunächst nach Vilsbiburg gebracht und dann in Landshut hingerichtet: "Auch so sein sonst mer gefangen zu Biburg einkumen, der zwen gen Landshut gefirt, alda gericht worden". Die Aktion verursachte hohe Ausgaben: 24 Pfd. 7 Sch. 2 Pfg. für Zehrung, Botenlohn und für die Verpflegung

des Scharfrichters ("züchtigers").

Während diese unter die Abrechnung des Pfleggerichts Vilsbiburg fielen, wurden andere beim Oberrichter dermaßen formuliert: "Hewt [= Heute] den Ennglperger von Piburg [= Vilsbiburg] umb sein verhandlung, gericht mit dem swert, ainem, genannt der gemeler pueb, gericht mit dem rad und zwen man [und] ain frawen von Gangkofen, umb das sy sich widertauffen und vom glauben gefallen, gericht mit dem prannt". Die Kosten beliefen sich hier auf nur 2 Pfd. 7 Sch. 4 Pfg.

Den Deliquenten wurde auch ihr persönlicher Schmuck abgenommen und als "gefundenes gut" aufgeschrieben: "Hewt bey dem Ennglperger, so mit dem swert gericht, ainen paternoster, 6 vergolt kupfren ring funden, sein dem oberrichter von seins fleiss wegen gelassen". Der Gerichtsdiener Stefan ["stubenknecht"] empfing für "atzung und eisengelt" von einigen Gefangenen, "sonderlich von etlicher widertauffer wegen, die man gericht, etlich geklaidt und in ewige straff auferlegt gehebt", 24 Pfd.

7 Sch. 1 Pfg. 1 Hl.

Um was es bei dieser "Bekleidung" ging, ist dem folgenden Rechnungseintrag zu entnehmen. "Item so sein etlich personen, so sich widertauffen lassen zu Gängkofen vencklich angenommen und aus denselben etlich gericht und etlich widerumb in ewige straff und [be-]sondere klaidung, nämlich grab [= graue] ärmel daran, vorn ain kelch und hinten ain mulstain, zu ainem erkenntlichen zaichen gemacht, di sy ir lebenlang ausser iren heiser [= Häusern] tragen sollen, gemacht und angelegt worden".

Diese Schandstrafe verwendete ausdrucksstarke Symbole: den Kelch als Zeichen einer reformatorisch gesinnten Laienbewegung, wie sie uns noch beschäftigen wird, und den Mühlstein gemäß dem Jesuswort, daß einem Verführer der Unschuldigen besser geschehe, wenn ihm ein solcher umgehängt und er in die Tiefen des Meeres ver-

senkt würde.

Unabhängig vom Untergang der Täuferbewegung in Bayern setzten deren Ideen sich andernorts weiter fort. Am bekanntesten wurde das Terrorregiment und sein Ende mit Schrecken im westfälischen Münster 1536. Eine gemäßigte Richtung unter Pfarrer Menno Simonis überlebte; in England entstand dazu die verwandte Glaubensgemeinschaft der sogenannten Baptisten.

Mit Mennoniten kam man in unserer Heimat erst wieder Ende des 19. Jahrhunderts in Berührung. Am Sonntag, den 11. Juli 1880 feierten bei ihrem Glaubensgenossen in Schermau, Gutspächter Nafziger, mehrere angereiste Familien einen Gottesdienst.

# Registrierung des Sakramentenempfangs

Mit der fortschreitenden Etablierung verschiedener Konfessionen und der faktischen Ausbildung neuer Kirchen neben der römisch-katholischen erlangten Sammlung und Abgrenzung der jeweiligen "Herde der gläubigen Schäflein", sprich des Kirchenvolks, erhöhte Bedeutung. Einen wichtigen Ausdruck dafür bildete die Einführung schriftlicher Fixierung. Als Indikator der regional gültigen Rechtgläubigkeit galt seither auch die Notierung bestimmter Personenstandsveränderungen: der Empfang der Taufe als Eintritt in Pfarrfamilie und Heilsgemeinschaft, die Eheschließung zur Begründung einer neuen Familie und das christliche Begräbnis bzw. der Tod als Eingang in die ewige Seligkeit.

Das katholische Stadtpfarramt Dingolfing-St. Johannes rechnet zu jenen Seelsorgestellen im Bistum Regensburg, die als erste gemäß den Anforderungen durch das Konzil von Trient und die einschlägigen Ausführungsbestimmungen der Diözesansynoden Matrikeln für Personenstandsveränderungen angelegt haben. Das Konzil rief 1563 zuerst Taufverzeichnisse und die Trauungsregister ins Leben. Weitere Vorschriften brachte das 1614 von Papst Paul V. veröffentlichte Rituale Romanum.

Das Bistum Regensburg befindet sich, was die bereits vor 1600 matrikelführenden Pfarrämter anbetrifft, am dritten Platz nach Würzburg und Augsburg bei allen bayerischen Diözesen. Im Hinblick auf Alter der angelegten bzw. erhaltenen Kirchenbücher im Bistum Regensburg steht die Pfarrei Dingolfing zusammen mit Wondreb/Opf. an

elfter Stelle.

Die in der zeitlichen Abfolge auf den vorderen Plätzen liegenden Matrikeln waren allerdings von damals evangelischen Pfarrämtern der Oberpfalz eröffnet worden. Nur die Pfarrei Reissing besitzt ab 1560 noch vor Dingolfing von Anfang an katholische Kirchenbücher. Seit dem Jahr 1571 wurde in der Stadt mit der regelmäßigen Aufzeichnung der Taufen, Heiraten und Sterbefälle begonnen. Sie betrafen das Gebiet der

Stadtpfarrei St. Johannes einschließlich der Filiale Frauenbiburg.

Interessant hierbei ist nun, daß diese ältesten Kirchenbücher nicht unmittelbar vom Pfarrer oder einem anderen Geistlichen gefertigt wurden. Vielmehr besorgte dies der Lateinische Schulmeister Wolfgang vom Sand. Sein Unternehmen schien ihm selbst wohl als so neu und wichtig, daß er nicht versäumte, zu Anfang des in gebundener Form vorliegenden Buches mit gereimten Versen dessen Zweck näher zu erläutern. Sie lauten zusammen mit dem Prolog:

"1571
Dises Memorialbuch gibt zu verstan, welches warde gefangen an als man von der Geburd Christi zart fünfzehenhundertainßundsibentzig zelen ward, gemacht durch mich, Wolfgangus vom Sannd,
Lateinischen Schulmaister zu Handt in Dingolfing, der loblichen Statt.
Wer hierauf Achtung hat, der wirt hierin finden aigentlich, nacheinander beschriben fleissigelich [...]

Desgleichen wievil der jungen Khind zu der cristlichen Tauff khomen sind und wer ihr Vatter und Muetter sein, das ist alles beschriben fein, auch zu was Tag und Zeit deren Eltern wurden erfreuth".

Obwohl nun der Lateinische Schulmeister in Dingolfing anfangs rein als Kirchendiener amtierte – sein in etwa als Progymnasium zu charakterisierendes Institut war ja aus der mittelalterichen Pfarrschule hervorgegangen –, jedoch offenbar seit Mitte des 16. Jahrhunderts nebenbei auch die Stelle eines Prokurators (Rechtsanwalts) am Niedergericht der Stadt inne hatte, widmete Wolfgang vom Sannd seine Arbeit aus-

drücklich Bürgermeister und Stadtrat, wenn er zu Beginn des letzten Absatzes seines Prologs schreibt:

"Das Buch hab ich gemacht zu sondern Ehrn Chamrer und Rathe der Statt Dingolfing, meinen gnädigen Herrn …".

Die Führung der Matrikeln durch die jeweiligen Lateinischen Schulmeister wurde in der Folge fast ausnahmslos bis zum Frühjahr 1634 beibehalten. Neben diesen Aufschreibungen ist jedoch ab Februar 1597 noch eine andere – unvollständige – Taufmatrikel vorhanden, die aber nur bis September 1602 erhalten – oder angelegt worden? – ist. Einen Hinweis darauf enthält die Schulmeistermatrikel mit folgendem Eintrag über die Verhältnisse ab 1595: "Anderer Jar getaufte Kinder such in dem kleinen Register, welches von den Pristern beschriben. Deß [15]96. Jars seint nit eingeschriben worden".

Dieses Register bis 1597 ist nicht überliefert. Möglicherweise handelte es sich um eine Art Rapular, in das die entsprechenden Eintragungen unmittelbar vor oder nach den Taufen durch den Klerus vorgenommen wurden und das man dann bei passender Gelegenheit dem Schulmeister zwecks Reinschrift in die offizielle Matrikel übergeben hat. Diese nun reicht, was die Taufen anbetrifft, nach einer Lücke zwischen 1595 und 1603 bis zum Mai des Jahres 1606.

Wolfgang vom Sand kann dabei mit seiner Handschrift bis zum 16. Januar 1579 verfolgt werden. Er war seit 1551 im Dienst und verstarb am 27. April 1591. Nach ihm wird 1591/1597 als Amtsinhaber Wolfgang Prunmair genannt, dann 1598/1605 Georg Mörspurger. Wer 1579 bis August 1582 und von dieser Zeit bis 1591 die Notierungen

vorgenommen hat, ist unbekannt. Es war wohl ein Geistlicher.

Den Bestimmungen der kirchlichen Behörden zufolge sollten die Pfarrmatrikeln gewissen Formvorschriften genügen. Während man anfangs darauf offenbar weniger Wert gelegt und jeder Schreiber wohl nach eigenen Vorstellungen gearbeitet hat, sind nach dem Dreißigjährigen Krieg verschiedene oberhirtliche Erlasse auch für die hiesige Matrikelführung zur Richtschnur geworden.

Der Lateinische Schulmeister Wolfgang vom Sannd, Anleger der ersten Pfarrmatrikeln, verwendete ausschließlich die deutsche Sprache für seine Aufzeichnungen. Ihm

folgten dabei auch die späteren Schreiber.

Nachfolgend möchten einige Proben die Textgestaltung zwischen den Eckdaten 1571 und 1612 näher erläutern.

- 1571 "Den 21. Augusti wird Georgen Wagner von Sossau ein sun getauft. Mehr disen tag dem Hans Matlsöder, thuechmacher, ein sun mit namen Gangolff. Abermal disen tag Wolffgangen Meindl, pierpreuen, ein sun mit namen Georg".
- 1581 "Dem Steffan Wagner vor dem Griesthor ein dochter Dorothea, ist guatterin [= Gevatterin] Steffan prottknechtin, Sambstag vor Reminiscere den 18 Feb. Dem Cristoff Wispecken, weber, ein sun Jacob, ist guatter Jacob Praun, Mitwoch darnach den 22 Feb.".
- 1612 "Dem Matthes Perckhamer, Tuchknapp, ein Sohn Philippus, Patrinus Philipp Khätnhamer, Sambstag den 14. January. Dem Hannß Völckhel von Prun ain Sohn Antonj, Patrinus Wolf Jelpauer, Sontag den 15. Januarj."

Dem Anlaß und Zweck der Anlegung von Taufmatrikeln entsprechend richtete sich deren Primärinteresse im Hinblick auf Datumsangaben darauf, daß der Tag, an dem das Sakrament gespendet worden war, ordnungsgemäß verzeichnet wurde. Vom Tag oder gar dem genauen Zeitpunkt der Geburt des betreffenden Kindes war regelmäßig nicht die Rede.

Da jedoch christlichem Verständnis nach erst mit der Taufe ein neugeborenes Menschenkind in die Gemeinschaft der Gläubigen aufgenommen und der ewigen Seligkeit potentiell teilhaftig werden konnte, mußte es das Bestreben aller Verantwortlichen sein, den Tauftermin möglichst nahe an den Zeitpunkt der Geburt anzuschließen.

#### Namensstatistik und Heiligenverehrung

Im Mittelpunkt des statistischen Materials, das wir aus den ältesten Taufmatrikeln der Pfarrei Dingolfing zu ziehen vermögen, steht die Vergabe der Vor- und Rufnamen anläßlich der Spendung des Sakramentes. Über deren rein zahlenmäßiger Erfassung hinaus gewinnen wir einen Ausblick auf die seinerzeit geübte Volksfrömmigkeit, indem wir Häufigkeit und Charakter bestimmter Heiligenpatronate im Spiegel der Taufnahmenwahl betrachten. Gemäß den in beigegebenen Tabellen zusammengestellten Listen aller 1571/81 verwendeten Taufnamen Dingolfinger Kinder lassen sich nämlich einige recht bemerkenswerte Einzelheiten erkennen.

Bevor wir uns aber damit befassen, muß als Ergebnis einer Gesamtüberprüfung mitgeteilt werden, daß die größte Rolle bei der Vergabe von Taufnamen ganz allgemein diejenigen der betreffenden Paten gespielt haben. Sie übertrafen dabei die Vornamen der jeweiligen Eltern in hohem Maß. Diese Tatsache hat man bei nachfolgender Betrachtung zu berücksichtigen. Die Taufnamen wurden demnach während der Berichtszeit nicht in erster Linie wegen ihrer Beliebtheit gewählt, sondern offenbar weit mehr aus Ehrerbietung gegenüber den Paten. Daß dabei häufig beide Motive zusammengefallen sind, darf als sicher erachtet werden und charakterisiert auf seine Weise das Verhalten der Eltern bei der Namenswahl.

Wenden wir uns zunächst den männlichen Namen während der Zeitspanne zwischen 1571 und 1581 zu. Unter den 506 Buben, die damals aus der Taufe geboben worden waren, empfingen allein 80 den Namen Hans. Mit jeweils etwa gleichem Abstand folgten Wolfgang (68), Georg (59) und Christoph (40). Sigmund (39) und Sigismund (2), die früher gern als synonym gebraucht erscheinen, rangierten ebenfalls unter den meistverwendeten Knabennamen. Von Bedeutung waren außerdem noch Kaspar, Adam, Martin, Michael, Andreas, Balthasar und Stephan, die mehr als zehnmal vergeben worden sind.

Wie auf den ersten Blick zu sehen, bestanden hier noch Verhältnisse, die als altartig und spätmittelalterlich angesprochen werden können. Sämtliche erwähnte Namen gehörten nämlich schon damals und auch in der selben Reihenfolge zu den beliebtesten. Warum dies so war, lehrt ein Nachschlagen im Heiligenkalender wie eine Analyse der Patronate und Schutzfunktionen, welche gerade diese heiligen Personen im

Verständnis des gläubigen Volkes innehatten.

Eine Spitzenstellung nehmen Mitglieder jenes Heiligenkreises ein, der als die "14 Nothelfer" seit dem Mittelalter Gegenstand besonderer Verehrung aufgrund hoher Wirkungsmächtigkeit gewesen ist. Dazu zählten die Heiligen Wolfgang, Georg und Christoph, die in unserer Liste nach dem hl. Johannes auf den vorderen Plätzen figurieren, aber auch Achaz, Vitus, Dionysius und Ägidius, die offensichtlich weniger Gewicht hatten.

Des weiteren finden sich bekannte Namen, deren Beliebtheit in ihrer hervorgehobenen Beziehung zur Heilsgeschichte zu suchen ist, wie etwa der Stammvater des Menschengeschlechts Adam oder die hl. Drei Könige. Ferner gehören hierher die Apostel Petrus, Paulus, Thomas, Bartholomäus, Mathias und Matthäus, die jedoch eher als in dieser Funktion durch ihre Spezialpatronate "attraktiv" für die Auswahl an Taufnamen gewesen sein dürften.

Wir möchten und können aber in dem vorgegebenen Rahmen dieser Arbeit nicht näher darauf eingehen. Daneben sei nur streiflichtartig folgendes angezeigt, das neben der allgemeinen Bedeutung der genannten Heiligen lokal und regional Gewicht genug

besaß, um bei der Wahl des Taufnamens Berücksichtigung zu finden.

Der am häufigsten vertretene Vorname Hans wurde sicherlich auch deswegen ausgesucht, weil die Stadtpfarrkirche Dingolfing unter dem Patronat der Heiligen Johannes Baptist und Johannes Evangelist steht. Der hl. Wolfgang als Bistumspatron dürfte eventuell auch in dieser seiner Eigenschaft namengebend gewirkt haben. St. Georg als Helfer in allen möglichen Nöten und allgemein als "männlicher" Heiliger steht als Objekt der Verehrung ohne weitere Erklärung für sich selbst.

#### Namenswahl Buben 1571-1581

| Heilige       | Zahl der<br>Täuflinge | Patronat zugunsten von<br>bzw. in Abwehr von | Schutzfunktion aufgrund<br>von Sonderstellung                                     |
|---------------|-----------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| Hans          | 80                    | Fieber, Wetter                               | Patron der Dingolfinger                                                           |
| Wolfgang      | 68                    | Hirten, Haustiere                            | Stadtpfarrkirche, Wetterherr<br>Zählt zu den 14 Nothelfern,<br>Patron des Bistums |
| Georg         | 59                    | Ritter, Schützen,<br>Kranke, Kindersegen     | Regensburg<br>Zählt zu den 14 Nothelfern                                          |
| Christoph     | 40                    | Guter Tod, Reisende                          | Zählt zu den 14 Nothelfern                                                        |
| Sigmund       | 39                    |                                              |                                                                                   |
| Kaspar        | 21                    |                                              | Einer der hl. Drei Könige                                                         |
| Adam          | 16                    |                                              | Stammvater der Menschen                                                           |
| Martin        | 14                    | Ritter, Schneider                            |                                                                                   |
| Michael       | 13                    | Ritter, Todesstunde                          | Erzengel                                                                          |
| Andreas       | 11                    | Liebesorakel                                 | Apostel                                                                           |
| Balthasar     | 11                    |                                              | Einer der hl. Drei Könige                                                         |
| Stephan       | 11                    | Pferde, Haustiere                            | Erzmartyrer                                                                       |
| Jakob (d. Ä.) | 9                     | Pilger, Ernte                                | Apostel                                                                           |
| Paul          | 9                     |                                              | Apostel                                                                           |
| Achaz         | 6                     |                                              | Zählt zu den 14 Nothelfern                                                        |
| Melchior      | 6                     |                                              | Einer der hl. Drei Könige                                                         |
| Peter         | 6                     |                                              | Der "erste" Apostel                                                               |
| Sebastian     | 6                     | Pest, Schützen                               |                                                                                   |
| Thomas        | 6                     | Zukunftsorakel                               | Apostel                                                                           |
| Barthlomäus   | 5                     | Hirten, Ernte                                | Apostel                                                                           |
| Hieronymus    | 5                     | Gelehrte                                     | Kirchenlehrer                                                                     |
| Matthias      | 5                     | Zimmerer, Metzger                            | Apostel                                                                           |
| Oswald        | 5                     | Ernte                                        | Patron der alten Kirche<br>in der Oberen Stadt                                    |
| Vitus         | 5                     | Krämpfe, Epilepsie                           | Zählt zu den 14 Nothelfern                                                        |
| Gangolf       | 4                     | Kindersegen                                  |                                                                                   |
| Lorenz        | 4                     | Köche, Ernte, Feuer                          |                                                                                   |
| Tobias        | 4                     | Reisende                                     |                                                                                   |
| Ulrich        | 4                     | Ernte                                        |                                                                                   |

| Heilige        | Zahl der<br>Täuflinge | Patronat zugunsten von bzw. in Abwehr von | Schutzfunktion aufgrund von Sonderstellung |
|----------------|-----------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------|
| Leonhard       | 3                     | Gefangene, Haustiere,                     | Patron der Filialkirche                    |
|                |                       | Gebärende                                 | in Oberdingolfing                          |
| Matthäus       | 3                     | Zöllner, Finanzleute                      | Apostel und Evangelist                     |
| Augustin       | 2                     |                                           | Kirchenlehrer                              |
| Dionysius      | 2                     |                                           | Zählt zu den 14 Nothelfern                 |
| Erhard         | 2                     |                                           | Patron der Schusterkirche<br>in Dingolfing |
| Sigismund      | 2                     |                                           |                                            |
| Ägidius        | 1                     | Stillende Mütter,<br>Haustiere            | Patron der Filialkirche Brunn              |
| Ambrosius      | 1                     | THUSTIC                                   | Kirchenlehrer                              |
| Benedikt       | î                     |                                           | Ordensvater                                |
| Christian      | 1                     |                                           | O'I dello vater                            |
| David          | 1                     |                                           |                                            |
| Gabriel        | 1                     |                                           | Erzengel                                   |
| Ionas          | 1                     |                                           | Z. Zenger                                  |
| Joseph         | 1                     | Zimmerer                                  | Nährvater Jesu                             |
| Konrad         | 1                     |                                           | 3                                          |
| Markus         | 1                     |                                           | Apostel und Evangelist                     |
| Pankraz        | 1                     |                                           | "Eisheiliger"                              |
| Rupert         | 1                     |                                           | Patron der Metropole<br>Salzburg           |
| Urban          | 1                     | Weinbauern                                | 8                                          |
| Zacharias      | 1                     |                                           |                                            |
| Hans Christoph | 2                     |                                           |                                            |
| Hans Sigmund   | 2                     |                                           |                                            |
| Hans Adam      | 1                     |                                           |                                            |
| Hans Veit      | 1                     |                                           |                                            |
|                | 506                   |                                           |                                            |

St. Christophorus, dessen Bildbetrachtung am selben Tag vor jähem Tod schützt, befindet sich als Wandgemälde in der Dingolfinger Stadtpfarrkirche sowohl in der dortigen Tuchmacher-Kapelle (bez. 1493) als auch links des Fensters hinter dem Hochaltar (Ende 16. Jh.). Bilddarstellungen wie Namenswahl beweisen seine eminente Bedeutung für Gläubigkeit und Andachtssinn der zeitgenössischen Bevölkerung.

Um neben diesen nachgewiesenermaßen wichtigsten Heiligen für die Namenswahl noch einige weitere herauszustellen, führen wir wegen ihrer lokalen Verehrung an: Sebastian – seit dem Jahr 1512 bestand in Dingolfing eine Bruderschaft unter dem Patronat –, Oswald – in der Oberen Stadt/jetzt: Klosterhof erhob sich eine kleine Kirche seines Patroziniums –, Leonhard – das zur Stadt gehörige Gotteshaus in Oberdingolfing ist bis heute auf ihn geweiht –, Erhard – unter seinem Schutz steht die Schusteroder Dreifaltigkeitskapelle bei der Stadtpfarrkirche –, Ägidius – ihm geweiht ist die Nebenkirche zu Brunn.

Sicherlich haben diese örtlichen Bedingungen auch bei der Auswahl von Taufnamen für Dingolfinger Buben mitgewirkt. Ob sie allerdings stärkere Effizienz als jene Nothelfer- und Schutzpatron-Funktionen besaßen, die den genannten Heiligen aufgrund ihrer Vita und/oder der Legendenbildung zugewachsen waren, kann keinesfalls eindeutig festgestellt werden.

Dem seit der Reformation zu hoher Bedeutung gelangten Lesen der Bibel wie auch anderen Faktoren muß zugeschrieben werden, daß bei der Wahl von Patronen bzw. Namen jetzt auch die Väter und Propheten des Alten Bundes verhältnismäßig stark berücksichtigt wurden; diese Erscheinung verliert sich dann im Lauf des späteren 17. Jahrhunderts. In unserer Dingolfinger Liste erkennen wir – von dem bereits altverehrten Jakob abgesehen – für 1571/81 folgende Personen der genannten Kategorie: Tobias, David, Jonas und Zacharias. Hierher gehört auch der Erzengel Gabriel. Als ganz neu in den Kreis der Taufpatrone tritt erstmals der hl. Joseph.

Schließlich sei noch auf das Vorkommen von Doppelnamen verwiesen. Unter Voranstellung des Namens Hans werden hier Verbindungen mit anderen ähnlicher Beliebtheit eingegangen. Ihr Gebrauch bleibt jedoch gesellschaftlich an die Schicht der Adeligen gebunden, die als herzogliche Beamte und/oder Hofmarksherren der Um-

gebung in Dingolfing Kinder haben taufen lassen.

Bei den im genannten Zeitraum von 1571 bis 1581 gewählten Taufnamen der Mädchen sind ganz ähnliche Aussagen wie vorhin bei den Buben anzustellen. Auch hier waren Ende des 16. Jahrhunderts noch durchaus spätmittelalterliche Zustände maßgebend. So überwogen bei weitem Barbara (62), Katharina (53), Anna (52) und Ursula (47) in der Namensgebung. Mit geringem Abstand nur schlossen sich an: Magdalena, Margaretha, Maria, Christina und Elisabeth.

Bei diesen und bei den weit weniger beliebten Mädchennamen, die in unserer Statistik unter der Zahl 10 eingereiht erscheinen, sind keinerlei lokale Bezüge für die in Frage stehende Zeit herstellbar. Hier wird also offen ersichtlich, daß – meist über die Vornamen der Patinnen – nur die allgemein gültigen und anerkannten Patronate der betreffenden weiblichen Heiligenpersonen als Motive für die Wahl von Taufnamen

Geltung beansprucht haben können.

Wie bei den Patronen der Buben haben wir es auch bei jenen der Mädchen in der Spitzengruppe mit Angehörigen der "14 Nothelfer" zu tun. Es finden sich so auf den beiden ersten Plätzen Barbara und Katharina, auch Margaretha und Dorothea zählen noch dazu. Nach den "mütterlichen" Patroninnen Anna und Maria stehen weitere, spezifisch weibliche Tugenden symbolisierende Heilige im Vordergrund: Ursula, Magdalena, Christina, Elisabeth, Regina und Agnes. Nicht übersehen seien die als besonders hilfreich in bestimmten Anliegen erachteten Apollonia, Agatha, Lucia, Ottilia und Walburga.

Aus dem Alten Bund herübergenommen treffen wir bei den Dingolfinger Mädchen - neben der Stammutter Eva - nur noch eine heilige Frau als Patronin an: Sara.

"Modern" in diesem Sinn waren damals auch: Martha und Sidonia.

Wie bei den Buben wurden von Adeligen auch für ihre Töchter Doppelnamen

gewählt. Solcherart kommen Anna Maria und Maria Jakobe vor.

Einen gewissen Einfluß auf die Namensgebung übte offenbar auch der betreffende Tag mit seinen Heiligen aus, an dem ein Kind das Sakrament empfing. Zwischen 1571 und 1581 lassen sich dazu aus der Dingolfinger Matrikel folgende Einzelheiten entnehmen.

Unter den 506 Eintragungen von Buben finden sich damals immerhin 25 Täuflinge, die den Namen des Tagesheiligen erhalten haben. Bei den Mädchen lautet dagegen das Verhältnis erstaunlicherweise auf 426:1; nur einmal nämlich wurde am 19. November der Taufname Elisabeth vergeben. Als männliche Patrone sind entsprechend ihrer Beliebtheit am jeweiligen Festtag gewählt worden: Martin (5), Andreas (3), Kaspar (an Hl. Dreikönig, 2), Hans (2), Thomas (2), Oswald (2), Mathias (2), Michael (1), Paul (1), Sebastian (1), Markus (1), Peter (1), Urban (1), Wolfgang (1).

| Heilige            | Zahl der<br>Täuflinge | Patronat zugunsten von bzw. in Abwehr von      | Schutzfunktion aufgrund<br>von Sonderstellung            |
|--------------------|-----------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| Barbara            | 62                    | Seliger Tod, Bergleute                         | Zählt zu den 14 Nothelfern<br>Zählt zu den 14 Nothelfern |
| Katharina          | 53                    | Jungfräulichkeit,<br>Gelehrte                  |                                                          |
|                    |                       | Wagner, Müller                                 |                                                          |
| Anna               | 52                    | Frauen, Mütter                                 | Mutter Mariens,<br>der Gottesmutter                      |
| Ursula             | 47                    | Jungfräulichkeit                               |                                                          |
| Magdalena          | 36                    | Büßerinnen,<br>Augenkrankheiten                |                                                          |
| Margaretha         | 35                    | Bauern, Hirten                                 | Zählt zu den 14 Nothelfern                               |
| Maria              | 27                    | Kinder                                         | Mutter Gottes                                            |
| Christina          | 22                    | Jungfräulichkeit                               |                                                          |
| Elisabeth          | 22                    | Arme, Frauen,<br>Schwangere                    |                                                          |
| Rosina             | 11                    | 8                                              |                                                          |
| Regina             | 10                    | Jungfräulichkeit                               |                                                          |
| Apollonia          | 8                     | Zahnleiden                                     |                                                          |
| Agnes              | 5                     | Jungfräulichkeit,<br>Kinder                    |                                                          |
| Sabina             | 5                     | Glaubensstärke                                 |                                                          |
| Dorothea           | 4                     | Bedrängnisse, Armut<br>Geburtswehen, Todesnöte | Zählt zu den 14 Nothelfern                               |
| Susanna            | 4                     |                                                |                                                          |
| Eva                | 3                     |                                                | Stammutter der Menschen                                  |
| Sara               | 3                     |                                                |                                                          |
| Martha             | 2                     |                                                |                                                          |
| Sidonia            | 2                     |                                                |                                                          |
| Afra               | 1                     | Feuer                                          |                                                          |
| Agatha             | 1                     | Pest, Hungersnot, Feuer                        |                                                          |
| Brigitta           | 1                     |                                                | Seherin mit<br>"Offenbarungen"                           |
| Caecilia           | 1                     | Musiker                                        |                                                          |
| Helena             | 1                     | Nadler, Nagelschmiede,<br>Schatzgräber         | Auffinderin<br>des Kreuzes Christi                       |
| Leonora            | 1                     |                                                |                                                          |
| Lucia              | î                     | Augenleiden                                    |                                                          |
| Ottilia<br>Sibilla | 1                     | Augenleiden                                    |                                                          |
| Walburga           | 1                     | Diverse Leiden                                 |                                                          |
| Anna Maria         | 2                     | 21.0100 Delacii                                |                                                          |
| Maria Jakobe       | 1                     |                                                |                                                          |
| mana jakobe        | -                     |                                                |                                                          |
|                    | 426                   |                                                |                                                          |

Der Bedeutung der Paten im christlichen Verständnis des Taufgeschehens entsprach die Forderung der kirchlichen Behörden, auch ihre Namen in der Matrikel festzuhalten. Demzufolge finden sich auch in den Kirchenbüchern von Dingolfing Taufpaten verzeichnet.

In den ersten Jahrgängen ab 1571 fehlen allerdings noch irgendwelche Angaben über Paten. Erst seit dem 11. November 1580 verzeichnen die Schreiber jeweils einen "Gevatter". Zwei oder mehr Paten waren damals – und später – offenbar noch bei

keinem Stand üblich. Die lateinisch geführten Matrikeln verwenden die Bezeichnung "Patrinus" und "Patrina", später auch die Tätigkeitsform "levante". Bei Zwillingen

hat man häufig nur einen einzigen Paten aufgeboten.

Die Patenwahl besorgten die Eltern des betreffenden Täuflings in der Regel bereits längere Zeit vor der Geburt. Dabei blieb man meist innerhalb der jeweiligen sozialen Schicht. Inwohner und Taglöhner suchten eine Gevatterschaft im Bereich ihres Standes, die kleinen Handwerker blieben ebenso unter sich wie die gehobenen – etwa Bäcker, Brauer und Handelsleute – zumindest nie unter ihrem Rang einen Paten wählten. Die Adeligen konnten selbstverständlich nur in ihren Kreisen Umschau halten.

Während also bei diesem für Prestige und späteres Wohlergehen des Taufkindes nicht unwichtigen Geschäft die Wahrung der gesellschaftlichen Stellung in weit überwiegendem Maß dominierte, finden sich doch verschiedene Hinweise darauf, daß es dem und jenem Niedrigeren gelang, einen Höherstehenden als Gevatter zu gewinnen. Die Gründe dafür sind – außer bei Kirchendienern oder ähnlichen Dienstberufen – natürlich heute kaum mehr zu eruieren. Als Paten oblagen ihrer Pflicht etwa: Pfleger Ernst Romung bei einem Schreinerssohn (1606). Junker Veit Ulrich Romung bei einem Schneiderssohn (1608), Gerichtsschreiber Elias Khuen bei einem Schneiderssohn (1608), Dechant Hans Albert Westermayr bei Tuchknappenzwillingen (1615) wie bei weiteren Söhnen dieser Familie (1618, 1619), ferner bei einem Chorregentenssohn (1624) und so fort; er hat dabei übrigens auch seinen Vornamen Albert übertragen.

### Anrufung der Heiligen

Die Vergabe von Taufnamen unter dem Patronat der Muttergottes und der Heiligen war also nach Ausweis der Dingolfinger Matrikel offenbar kritiklos üblich, so auch andernorts. Es hätte auch keine Alternative dazu gegeben. Allenfalls die Namen von Personen des Alten Testaments verweisen etwa auf Eltern, die neugläubige Tendenzen verfolgten, sich wenigstens mit Schriftlesung befaßt hatten oder auch durch Wortver-

kündung im reformatorischen Sinn dazu angeregt worden sind.

Wie es um die Meinung von Klerus und Volk zur Heiligenverehrung aber tatsächlich stand, ist flächendeckend nur an einem weiteren Indikator zu messen: an der Akzeptanz von Maria und den Heiligen beim öffentlichen Gebet innerhalb der Meßliturgie, hier in Vorbereitung auf die Predigt. Daß ihre Anrufung als Ausdruck altkirchlicher Gesinnung gewertet wurde, läßt das Frageschema der Diözesanvisitation von 1559 offen zutage treten. Für unser Beobachtungsgebiet lassen sich daraus folgende Erkenntnisse gewinnen.

Zunächst wurde danach gefragt und von sämtlichen Geistlichen positiv beantwortet, daß sie das Jahr hindurch die einfallenden Feier- und Festtage verkündeten und ihre rechte Abhaltung geboten. Darin waren auch die Festtage Mariens und der Heili-

gen mit liturgischer Begehung enthalten.

Zum zweiten ging es um das "Ave Maria" als prononziert katholische Anrufung der Gottesmutter. Hier lassen sich schon unterschiedliche Meinungen fassen. Ausdrücklich für ein Gebet hielten und gebrauchten es die Pfarrer von Ottering, Leiblfing, Mamming, Oberhausen, Gerzen und Binabiburg. Das Ave Maria beteten vor der Predigt öffentlich auch die Pfarrer von Tunding, Pilsting, Wallersdorf, dann Gottfrieding und Oberhausen sowie die Kooperatoren in Pilsting, Oberhausen, Gerzen und Reichlkofen. In seiner Pfarrkirche zwar gesprochen, hielt es Johannes Weiß von Martinsbuch "allein für ein grues".

Pfarrer Georg Bernkopf von Loiching betete wie alle anderen zu Anfang der Predigt das "Vaterunser", "aber das ave Maria selten". Im Gebet letzteres ganz ausgelassen haben nach ihren Angaben der Pfarrer von Englmannsberg und der Benefiziat in Marklkofen, beide überhaupt stark neugläubig denkend und handelnd. Der Dingolfinger Stadtprediger Wolfgang Sailer bekannte: "Bisher hat er im gebett das ave Maria ausgelassen, wills hinfüran nit mer thun".

Massive Schwierigkeiten damit hatte bei seinem Pfarrvolk Vikar Johann Gunshamer in Kollbach; Kirchherr war dort der oben angeführte Loichinger Pfarrer Bernkopf. Der Vikar klagte vor den Kommissären: "Pett das ave Maria, aber durch die gemein wirts veracht, mit troung [= Drohung], wo ers mer pett, wellen sy die kirchen

zusperrn".

Solch radikale Ablehnung und rabiater Widerstand sind zu diesem Thema anderwärts nicht bekannt gegeben worden. Die unmittelbare Einflußnahme der Laien auf das Verhalten der Geistlichen läßt sich jedoch noch und durchaus bei entsprechender Nachricht des Dingolfinger Stadtpfarrers Hans Staindl erschließen: Er bete am Anfang das "Vaterunser" und "last das ave Maria aus, sagt, es sey alwegen prauch hier gewesen".

Staindl hielt – wie die meisten seiner Amtskollegen – auch die "Offene Beichte", ein allgemeines Schuldbekenntnis, in deutscher Sprache; aber "darinn er die muetter Gottes und heiligen ausläst". Das selbe taten die Pfarrer von Haidlfing, Loiching,

Englmannsberg und Loizenkirchen.

Wie zu sehen gebärdeten sich in diesem Punkt etliche Geistliche lutherischer als Luther selbst, der ausdrücklich nichts auf seine "lieben Heiligen" kommen ließ und auch Maria als Gottesmutter weiterhin in Ehren hielt. Mit fortschreitender Konfessionalisierung drifteten aber die Anschauungen stark auseinander und die Marienfrömmigkeit wurde geradezu ein Symbol der Gegenreformation und Unterscheidungsmerkmal gegenüber den Neugläubigen. Im Zug der Katholischen Reform hat sie darüber hinaus bekanntlich breiten Boden im Volk gewonnen.

# Taufgerät

Zum Vollzug des Taufsakraments in unseren Heimatpfarrkirchen bedienten sich die Geistlichen entsprechender Gerätschaften. Soweit die Überlieferung zurückreicht – und das sind höchstens 500 bis 700 Jahre – wurden Taufbecken aus Stein benutzt. Ihre stilistische Gestaltung läßt in etwa ihr Alter erkennen.

Die frühesten Taufsteine unserer Gegend haben wir wohl in jenen Exemplaren zu sehen, die sich in Pilsting und Zulling befinden. Sie stammen noch vom Ende des 13. Jahrhunderts. Ersterer besteht aus einem runden Muschelbecken und einem Fuß mit Eckbossen. Sein Material ist Marmor, wogegen letzterer aus Granit gemeißelt wurde. Rund 100 Jahre später entstand der runde Taufstein, mit einem Maßwerkfries verziert, in Niederhöcking. Der selben Zeit kann das gebauchte Muschelbecken in

Loiching zugeschrieben werden.

Als während des 15. Jahrhunderts eine ganze Reihe von Pfarrkirchen gebaut wurde, hat man sie selbstverständlich auch mit Taufsteinen ausgestattet, z.B. in Aich, in Haberskirchen oder in Haunersdorf. In Steinberg erhebt sich auf achtseitigem Fuß ein runder Ständer; das achtseitige Becken besitzt gotische Maßwerkblenden. In Marklkofen ist der quadratische Fuß achtseitig abgestuft, der Ständer rund und das zwölfseitige Becken ebenfalls mit Maßwerkblenden geschmückt. Der Loizenkirchener Taufstein ist als ein siebzehnteiliges Muschelbecken mit geschweiften Seiten aus Marmor gegeben.

Vom Beginn des 16. Jahrhunderts stammt der Taufstein in Frontenhausen; er trägt wohl als Stifterzeichen ein – ungedeutetes – Bürgerwappen. Zeitlich folgt ihm jener zu Vilsbiburg, zwölfseitig und auch aus Rotmarmor, bezeichnet mit der Jahrzahl 1523. Aus der nachreformatorischen Epoche ist um 1600 überliefert das gebauchte Muschelbecken auf profiliertem Fuß in Niederviehbach. Mit 1609 datiert findet sich das achteckige Rotmarmorbecken auf rundem, profiliertem Fuß und rundem, walzenförmi-

gem Schaft in Untervilslern vor.

Als besonders bemerkenswert kann schließlich eine Taufschüssel in Bonbruck gelten. Sie wurde aus Messing getrieben und hat einen Durchmesser von 36,5 cm. Im Spiegel zeigt sie im Relief Adam und Eva beim Sündenfall, aus dem die "Erbsünde" folgte, die nun durch das Wirken des Hl. Geistes und das Wasser der Taufe abgewaschen wird. Eine dekorative gotische Minuskelschrift umgibt den Rand. Eine weitere ist in Frührenaissance-Kapitalen ausgeführt: "RE·KOR·DE·NGI·SEAL·"–kann allerdings nicht entziffert werden. Von den Schrifttypen her dürfte die Schüssel aus der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts stammen.

Eine gleichzeitige, sehr ähnliche Schüssel ebenfalls aus Messing, Durchmesser 34 cm, jedoch ohne Umschriften, existiert in Bodenkirchen. Sie trägt im Spiegel die

Darstellung der Verkündigung des Erzengels Gabriel an Maria.

Das künstlerische Bemühen um eine qualitätvolle Gestaltung der Taufsteine als Behältnisse des geweihten und zur Sakramentenspendung benötigten Wassers ist bei allen Objekten evident. Seine sichere und saubere Aufbehaltung sollte der damit

umgehenden Geistlichkeit ein echtes Anliegen sein und bleiben.

Demzufolge sahen auch die Visitatoren von 1559 darauf und notierten das Ergebnis der "ocularis inspectio" am jeweiligen Pfarrort. Im überwiegenden Maß wurde alles in guter Ordnung befunden. Ohne Mängel erwiesen sich Taufwasser und hl. Öle zum Beispiel in Mamming, Frontenhausen, Reisbach, Oberhausen, Loizenkirchen und anderswo. Die Formel dafür lautete – wie etwa in Pilsting – stets ähnlich: "Sacri liquores und tauf ohne mengl befunden". Doch gab es auch Abweichungen von der Regel.

In Dingolfing wurde damals zwar "das baptisterium" – also das Taufbecken – "sauber gehalten", jedoch "das heilig öl ist nit wol versorgt". In Griesbach erwies sich das "baptisterium" als unversperrt. Das selbe war in Steinbach festgestellt worden; es fehlte demnach hier wie dort an einer entsprechenden Sicherung. Der Steinbacher Pfarrer hatte außerdem nach Anzeigen des Mesners auch "den chrisam vernden nit genommen". Dies bedeutete sein Versäumnis, das letzte Mal die jährlich vorgeschriebene Abnahme des hl. Öls aus Regensburg zu tätigen.

Einen ganz abstrusen Umgang mit dem hl. Wasser pflog man seinerzeit in Vilsbiburg: "Wirt der tauff bey dem mesner in seinem keller behalten". Selbstverständlich

ist durch die Kommissäre befohlen worden, "solches abtzestellen".

Die würdige Aufbewahrung der Sacra war selbstverständlich auch späterhin eine wichtige Anforderung an die Geistlichkeit. Der Passauer "Actus Sacerdotalis" von 1587 schreibt dazu, daß die Taufsteine in den Kirchen abgedeckt und die heiligen Öle

nicht an einem profanen Ort, sondern dort aufbewahrt sein müßten.

In unserer Gegend sicher bekannt und verwendet wurde auch ein spezielles Werk zur Taufe, das 1585 wie nochmals 1594 durch den Straubinger Drucker Andre Summer hergestellt worden ist. Es handelte sich dabei um eine Predigt, die schon vor 80 Jahren der Augustinereremit Andreas Proles, Vikar in Leipzig, gehalten und der damalige Straubinger Stadtprediger Dr. theol. Johann Jakob Rabus für den Neudruck durchgesehen hatte. Der Titel lautet: "Christliche Instrucktion vnd Vnderweisung,

weß sich Vatter, Mutter, Priester und Geuatter, bey der heyligen Tauff, jhres Ampts

vnd Beruffs halben, eygentlich verhalten sollen".

Das Büchlein hat Sommer dem Abt von Raitenhaslach gewidmet. Daran schließt sich eine Empfehlung von Dr. Rabus, in welcher dieser sagt: "Ich hab gern gesehen, gerathen und geholffen, das vnser Buchdrucker allhie, mein lieber freundt Andre Summer, diese kurtze Instruction vnder die Handt genommen, vnnd in Druck offentlich verfertigt hat", und schließt: "Vnnd wa der Christlich Leser diß Tractätlein ihme wirdt lassen lieb sein, will ich selber daran sein, damit vnser Buchdrucker, zu allgemeiner auffbauung vnd besserung (dahin er für sich selbst genaigt) mit andern vnd noch ansehnlichen Büchlein gen markt komen, vnd deinen Gaist erfrew, in Gott deinen Heyland. Der Herr stehe bey denen, die sein Reich lieb haben".

## 5. Das Sakrament der Buße

Das Wort "Buße" (lat. poenitentia) kommt von "baß, besser" im Sinn von Vergütung, Sühne. Im kirchlichen wie profanen Sprachgebrauch bedeutet es die Sühnstrafe für Vergehen bzw. Sünden, subjektiv gesehen die auf Sühnung der Vergehen gerichtete Gesinnung. "Bußfertigkeit" ist dabei die moralische Tugend, die den Men-

schen zur Sühnung seiner Sünden vor Gott befähigt und geneigt macht.

Nachfolgend behandelter Aspekt meint Buße als Name eines Sakraments, zu dessen wesentlichen Bestandteilen gewisse Bußakte des Empfängers gehören. Seine Hauptwirkung wird erlangt, indem Gott um der Buße willen die Sünde verzeiht. Die Hl. Schrift fordert nicht bloß durch Verheißung der Sündenvergebung zur Buße auf, sondern lehrt ausdrücklich, daß es ohne diese für den in schwere Sünde Gefallenen kein Heil gebe, der Empfang des Sakraments mithin heilsnotwendig sei – so bestätigt durch das Konzil von Trient (XIV. Sessio).

Im Bußsakrament werden nach katholischer Lehre jene Sünden vergeben, die nach der Taufe geschehen sind, und zwar durch die Bußakte Reue, Beichte, Genugtuung in

Verbindung mit der priesterlichen Lossprechung.

Auf die Vorstellungen von Wiclif und Hus eingehend verwarfen aber die Reformatoren des 16. Jahrhunderts das Bußsakrament schlechthin. Luther behielt zwar Beichte und Absolution noch bei, betrachtete sie jedoch nicht mehr als heilsnotwendig. Erstere sei nur nützlich und letztere eine bloße Erklärung, daß Gott die Sünden vergebe, nachdem in der Reformation allein zwei Sakramente aufgrund göttlicher Einsetzung – Taufe und Abendmahl – anerkannt worden sind.

# Rechtfertigungslehre

Im besonderen beruht der von Luther später noch näher defininierte Charakter der Buße auf seiner Rechtfertigungslehre "sola fide". Die ihn umtreibende Frage und Suche nach dem "gnädigen Gott" meinte er nach heftigem inneren Ringen so zu beantworten, daß der Glaube allein zur Rettung diene und zwar ohne die altkirchlicherseits bis heute damit verbundenen "(guten) Werke". Zu diesen zählten aber auch die Werke der Buße.

Die Problematik taucht bei uns schon im Verhör des Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Wolfauer 1546 auf. Im 12. "articulus catholicus" wurde ihm vorgehalten, daß der Glaube allein den Menschen nicht rechtfertige; es gehörten auch die guten Werke dazu. Wolfauer hatte nämlich in einem seiner lutherischen Bücher am Rand notiert: "Ipse me glorificabit ec." – Er selbst wird mich verherrlichen (Schriftzitat) – "Womit

Mit der leer von der gerechtigkait, die vor Got gilt, die aus dem glauben an Jesum kumpt. Ergo so preissen kutten, kappen, blatten, walfarn ec. Christum nit, sampt der gantzen leer von der gerechtigkait der werck, sonder die verachten wol den son Gottes".

Im 11. Artikel war ihm bereits hinsichtlich des dritten Teils des Bußsakraments vorgetragen worden, daß die Genugtuung nicht nur in jener, die Christus geleistet hat, bestehe. Der Mensch müsse selbst durch Fasten, Beten und Almosengeben die begangenen Untaten sühnen, um sich so der Genugtuung Christi teilhaft zu machen. Stadtpfarrer Wolfauers Notiz dazu lautet: "Lange erzehlung der beicht ist den ungeschickten priester eben, so die leut nit unterrichten kunden; ain rechter beichtvatter begert, das du von im hören sollest. Dictum propter negligentiam sacerdotum" – Feststellung wegen Nachlässigkeit der Priester. Ferner meinte er, man solle mehr auf das künftige Leben sehen als auf die Vergangenheit.

In der Diözesanvisitation von 1559 wurde deshalb bei jeder Befragung festgehalten, wie sich der betreffende Geistliche zur Rechtfertigung gestellt hat. Auch wenn manche über Inhalt und Form des Bußsakraments größere wie kleinere Wissenslücken zeigten oder auch neugläubige Praktiken vollzogen, so antworteten doch fast alle im

altgläubigen Sinn über "fide cum operibus".

Eine andere Auffassung vertrat allerdings Pfarrer Georg Bernkopf in Loiching, den wir schon öfters als lutherischem Gedankengut in Lehre und Praxis nachfolgenden Priester kennengelernt haben. Die Kommission notierte in diesem Punkt: "Tenuit in primis fidem solam iustificare, instructus vero illam sine operibus mortuam adserit" – Er hielt besonders daran fest, daß der Glaube allein rechtfertige. Seine Meinung hatte er ganz reformatorisch damit begründet, daß ja nur zwei Sakramente – Taufe und Eucharistie – von Christus, die übrigen aber von den hl. Vätern eingesetzt worden seien.

#### Kenntnisse des Klerus

Von keinem Befragten wurde die der Kirche verliehene Vollmacht der Sündenvergebung in Zweifel gezogen. Hinsichtlich der Administration des Sakraments bestanden jedoch erhebliche Wissensdefizite bei der Geistlichkeit unseres Beobachtungsraumes. Sie gründeten vornehmlich in deren mangelhafter systematisch-dogmatischer Aus- und Weiterbildung. Wie wir eindeutig belegen konnten, fehlte es allenthalben an einschlägiger Literatur. Aus den wenig vorhandenen altkirchlichen und den "neuen" Büchern – Predigtsammlungen und Katechismen – haben sich wohl die meisten Kleriker das sie Interessierende zusammengelesen und daraus ihre höchsteigene Theologie gebildet. Daß solches dem rechten Sakramentenverständnis gut bekommen wäre, kann man nicht behaupten. Betrachten wir aber dazu die so nüchternen wie authentischen Notizen der Visitatoren.

Vorausgeschickt sei, daß sich vollständige bis genügende Kenntnisse etwa die Waage hielten mit geringen bis nicht vorhandenen. Als wohlinformiertes Paradebeispiel darf erneut der Hofdorfer Pfarrer Wolfgang Holtzner gelten. Aber auch seine Amtskollegen in Ottering, Tunding, Pilsting, Wallersdorf, Haidlfing – um nur solche links der Isar zu erwähnen – antworteten nicht bloß im Sinn altkirchlicher Lehre, sondern auch mit substantiellem Wissen. Anderswo sah es damit längst nicht so gut aus.

Der Pfarrer von Steinbach, Wolfgang Auer, dachte zwar katholisch, konnte jedoch, bevor er belehrt wurde, nicht zutreffend auf alle Artikel in Bezug auf das Bußsakrament antworten. Pfarrer Johann Weiß von Martinsbuch mußte als Ignorant verbucht werden: "Neque definitionem, neque partes penitentie novit" – Weder kennt er die

Begriffsbestimmung noch die Bestandteile der Buße. Auch "de reliquis satis indocte et confuse respondit" – auch über die restlichen Punkte hat er ziemlich ungelehrt und verworren geantwortet.

Der Kaplan Leonhard Putz in Hätmannsdorf - "de fide male docet" - gab über den

Glauben, d. h. dessen alleinige Rechtfertigungskraft, schlechte Auskunft.

In Dingolfing ist es bei Stadtpfarrer Johannes Staindl mit den Artikeln über die Buße genügend rechtgläubig – "satis pie" – abgegangen. Die Form der sakramentalen Absolution kannte er aber platterdings nicht – "plane ignorat", sprach jedoch immerhin die richtigen Worte. Der hiesige Cantor Paulus Underleitner akzeptierte nur die drei Sakramente Eucharistie, Taufe und Ehe.

Der Loichinger Pfarrer Georg Bernkopf wiederum wußte schlicht die Bestandteile der Beichte nicht – "partes penitentie plane ignorat". Er bezweifelte auch, daß der Mensch für seine Sünden Genugtuung leisten könne, und somit halte er nichts von dieser – "Dubitat an homo possit satis facere pro preccatis suis, et ita nihil tenet de sacrifactione". Er schloß also, wie die Reformatoren, vom Begriff der Buße die Genugtuung als vorgeblich nur dem Verdienst Christi zugehörig aus und erklärte sie

als bloße Lebensbesserung.

Der junge Loichinger Kooperator Leonhard Sulzhueber war erst nach Belehrung imstand, substantiiert zu antworten: "Hat partes penitentie sine informatioine nit ertzelen künden". Er verantwortete sich damit, daß ihn der Loizenkirchener Pfarrer als sein "Manual" – d. h. geistlicher "Handreicher", Lehrer – "die absolution nit recht gelernt", weswegen notiert wurde: "Kan dieselb nit". Die gleiche Unkenntnis der Absolution war ferner beim Kooperator in Reichlkofen, Urban Halb, zu konstatieren. Johann Sumersdorffer, Pfarrer in Oberhausen, wußte über fast alles in der Sakramentenlehre Bescheid, nicht aber über die Begriffsbestimmung der Buße, der vorgenannte Pfarrer in Loizenkirchen, Andreas Täberl, nicht über ihren Rang ("locum"). Überhaupt keine Ahnung hatte Pfarrvikar Johann Gunshamer in Kollbach: "Instructionem poenitentie una cum absolutione sacramentali plane ignorat".

Im Augustinereremitenkloster Seemannshausen lebten – nach dem Austritt zweier Mitbrüder – die Patres durchaus im altkirchlichen Wesen. Aber auch hier bestanden wieder Lücken in grundlegenden Glaubensdingen. P. Leonhard Berckmayr, vorhergehender Beichtvater der Nonnen in Niederviehbach, wurde von der Konventschwester Catharina Präntl als verdächtiger Glaubenslehrer charakterisiert: Sie hätten "zuvor ain gehabt, so suspect in der leer. Helt sich jetzt zu Semetzhausen". Dort konnte zwar nichts Gravierendes hinsichtlich seiner Verwaltung des Bußsakraments festgestellt werden; über das Werk der Genugtuung wußte er allerdings nichts. Sein Mitconventuale P. Wolfgang Ochsenkopf "khan die absolution nit gar" und vermochte die Sakramente nicht aufzuzählen. "Er ist in etlichen articula irrig befunden,

aber instruiert, darauf er catholice sentiert".

Der Vilsbiburger Pfarrer Christoph Höltzl kannte die Bestandteile der Buße nicht, dachte aber dann infolge Belehrung richtig darüber. Ebensowenig vermochten Pfarrer Johann Hager und Benefiziat Wolfgang Dickh in Binabiburg die sakramentale Form der Absolution richtig vorzusprechen. Vom bereits als sehr unwissend aufgefallenen Pfarrer Johann Erber von Treidlkofen heißt es: "Die absolution kan er durchaus nit". Darauf ist ihm, sie zu lernen, vorgeschrieben "und memorie zu commendiern iniungiert" – seinem Gedächtnis anzuvertrauen auferlegt worden.

Gefragt wurde in der Visitation auch nach der Kenntnis sogenannter Reservatfälle ("casus reservati"), deren Absolution Papst, Bischöfen oder Ordensoberen vorbehal-

ten war. Ein anderer Seelsorger konnte hier nicht gültig tätig werden.

Während bei den Pfarreien links der Isar das Thema keinen schriftlichen Niederschlag gefunden hat, wurde es erstmals beim Dingolfinger Stadtpfarrer Staindl angesprochen. Er wußte aber über Reservatfälle und welche Sünden hierhergehörten nichts. Ohne Kenntnisse waren ferner die Pfarrer von Loiching, Frontenhausen, Loizenkirchen – "will aber davon lesen" –, Kollbach sowie die Kooperatoren in Reichlkofen und Gerzen. P. Leonhard Berckmayr im Kloster Seemannshausen kümmerte sich nicht um ein spezielles Reservatrecht: "Absolvit etiam a vinculo maioris et minoris excommunicationis" – Er absolvierte auch von der Fessel des Größeren und Kleineren Kirchenbanns. Die Sache wegen der Zeitverhältnisse für nur theoretisch relevant hielt der Loichinger Kooperator Leonhard Sultzhueber, indem er zu Protokoll gab: "Jetz diser zeit werden so grosse sind nicht gebeicht, das man casus reservatos gebrauchen dörfft". Der gleichfalls junge Kooperator zu Reichlkofen, Urban Halb, entschuldigte seine Unkenntnis damit, daß er erst vor einem Jahr geweiht worden sei, wolle aber noch studieren oder es bei der Seelsorgearbeit in Erfahrung bringen.

#### Sakramentale Beichte

Innerhalb der Rubrik "de poenitentia" spielte im Frageschema der Diözesanvisitation der nach außen markanteste Bestandteil des Bußsakramentes, die "Beichte", die wichtigste Rolle. "Reue" und "Genugtuung" traten ihr gegenüber nicht bloß zurück, sondern fanden gemäß ihrer "inneren" Wirksamkeit keinerlei Niederschlag in den Protokollen. Somit bleibt uns hier jeder Zugang verschlossen.

Der Name leitet sich von "bijehen" [= gestehen] her und trägt im weitesten Sinn Bedeutung als ein durch reumütige Äußerungen abgelegtes Schuldbekenntnis. Damit umfaßt der Begriff die gesamte Bußhandlung des "Pönitenten". Im engeren Sinn ist Beichte das mündliche Schuldbekenntnis, namentlich dasjenige, das vor dem Priester zwecks Erlangung der Lossprechung von den Sünden abgelegt wird (griech. Exomo-

logese, lat. confessio).

Die sakramentale Beichte hat eine spezielle und vollständige zu sein, muß vor einem zur Abnahme bevollmächtigten Priester erfolgen und in der Absicht geschehen, von diesem die Absolution zu empfangen. Insofern ist dabei Öffentlichkeit zwar nicht ausgeschlossen, jedoch grundsätzlich nicht erforderlich. Der Natur des "Beichtgeschäfts" entsprechend wird der Vorgang "Privat-, geheime" oder "Ohrenbeichte"

genannt.

Demgegenüber äußert sich als nichtsakramental unter anderem die "Beichte" vor Laien, das Schuldbekenntnis der Gläubigen in der Liturgie – Exomologese zwischen Epiklese (vor den Wandlungsworten) und der Kommunion sowie die "allgemeine Beicht" in der Gebetsform des "Confiteor". Dieses früher bei verschiedenen liturgischen Anlässen vom Priester und den Laien abgelegte generelle Schuldbekenntnis hieß in unseren Quellen "Offene Beicht" und hat sich bis heute auch in der volkssprachlichen katholischen Meßliturgie mit den Eingangsworten "Ich bekenne" erhalten.

Diese hier nur der äußeren Form nach skizzierten Unterscheidungen sind für die folgende Betrachtung der Verhältnisse im 16. Jahrhundert zum rechten Verständnis der jeweiligen Auffassungen wichtig. Die sakramentale Ohrenbeichte wird dabei als aus altkirchlicher Tradition herüberreichend durch die Geschichte bezeugt. Ausgesprochene Beichtgebote erfolgten, aus äußeren und inneren Gründen, durch das IV. Lateran- und das Trienter Konzil. Mindestens einmaliger Vollzug im Jahr wurde Pflicht, ohne daß zuerst ein bestimmter Termin dafür vorgeschrieben war. Die Zeit

des Empfangs der österlichen Kommunion ging jedoch gewohnheitsmäßig mit der des

Bußsakramentes eine sinnvoll-natürliche Verbindung ein.

Dementsprechend verhielt sich auch unsere Bevölkerung laut Aussage der pro Pfarrei befragten Kirchenpfleger ("Zechpröpste") als Laienvertreter. Man beichte einmal im Jahr, meldeten sie zum Beispiel für Hofdorf, Steinbach, Pilsting, Dingolfing, Englmannsberg, Mamming, Kirchberg, Kollbach und Aich. In Haidlfing wurde ausdrücklich die Jahresbeichte "zu österlichen zeiten" benannt. In Reichlkofen und in Hüttenkofen war es demgegenüber Gewohnheit, daß "die Jungen" zweimal im Jahr zur Beichte gingen. Dies geschah für alle Gläubigen auch in der Filiale Pram bei Steinbach – "Peichten im jahr zwir und haltens alles wie vor alter" – und ferner in Veitsbuch.

Die Visitationsprotokolle von 1559 beschreiben zunächst in den betreffenden Notizen gewisse Einzelheiten beim Vollzug der sakramentalen Beichte. Sie bestand ausdrücklich nur bei weniger als der Hälfte aller hier berücksichtigten Seelsorgestellen, wird aber wohl – wenn schon nicht generell – doch zu einem Gutteil auch andernorts praktiziert worden sein, wo expressis verbis und "nur" von der sogenannten "Offenen Beicht" die Rede ging.

Der sakramentale Beichtbegriff wird in den angezogenen Visitationsprotokollen gewöhnlich mit "unterschiedlichem" Schuldbekenntnis gekennzeichnet. Dies bedeutete, daß die Sünden einzeln, also differenziert bekannt wurden, worauf der Beichtvater mit der Lossprechung eine der Schwere nach differenzierte Buße auferlegt hat. Solches beinhalten etwa nachfolgend zusammengestellte Belege aus unserem Raum.

Als Beichtort nannte der Hofdorfer Pfarrer, wie man nicht anders erwarten möchte, die Kirche. Bei den meisten Amtsbrüdern gibt es keinen derart ausdrücklichen Hinweis. Nur beim Pfarrer in Loizenkirchen ist nochmals davon die Rede: "Er her in der kirchen oder stuben peicht", benutzte dazu also – irregulär – auch ein Zimmer seines Pfarrhofes, Johannes Weiß von Martinsbuch den "sagra", die Sakristei. Von einem förmlichen "Beichtstuhl" ist nichts überliefert; es wird ihn aber wohl schon länger gegeben haben.

Bei Pfarrer Wolfgang Holtzner von Hofdorf heißt es im Protokoll lobend: "Hört in der kirchen peicht und vermant das volckh zu unterschidlichen peicht [...], leg inen pueß auf nach gelegenhait der sinden". In Parenthese steht allerdings als Reaktion der Gläubigen: "Wöll aber nit allenthalben helffen", wenn er die Leute dazu ermahne. Von der Filiale Ottending wird berichtet: "Peichten im jar nur ain mal, doch mit ertzelung der underschidlichen sind". Auch der Pfarrer von Steinbach, Wolfgang Auer, "verman das volckh zu underschidlichen peicht" und hielt dafür, "die absolution sey

von netten", also heilsnotwendig.

Der allgemein recht ungelehrte Pfarrer Weiß von Martinsbuch spendete die Absolution nach folgender "mainung" und sowohl sprachlich wie inhaltlich total konfus: "Miseratur perducat vos dominus noster Jesus Christus sine maculum, in nomine patris etc." Er hat hier offensichtlich verschiedene lateinische Formeln durcheinander zitiert, wo es hätte einfach heißen müssen: "Ego te absolvo a peccatis tuis, in nomine

patris" etc.

Bei der Rede über das Bußsakrament stellte Pfarrer Johann Osterreiter von Leiblfing Maria Magdalena, Petrus, Zachaeus und die übrigen Heiligen der Reihenfolge nach in den Mittelpunkt und ermahnte das Volk entsprechend. Von ihm ist auch zu lesen: "Helt den form der peicht nach altem herkommen". Jedenfalls kannte er die Ohrenbeichte – "confessionem auricularem – ebenso an wie daß die Aufzählung aller Sünden notwendig sei.

In Pilsting sagten die Kirchenpfleger über ihre Gläubigen: "Peichten im jar nur ain mal, doch underschiedlich". Trotz sonst lutherischen Praktiken äußerte Pfarrer Georg Bernkopf von Loiching eindeutig: "Raich kainem das sacrament ohne specificierte ertzelung der sünden". Auch sein Kooperator Leonhard Sultzhueber hielt die

Leute "zur underschidlichen peicht" an.

Der Frontenhausener Pfarrer Mag. Erasmus Gratter gab seine Praxis ausführlich zu Protokoll, nachdem er zuerst die Begriffsbestimmung der Buße aus den Schriften des hl. Ambrosius aufgesagt hatte: "Peccata sunt in specie enumeranda" – Die Sünden sind einzeln aufzuzählen – "satisfactionem iniungit pro qualitate delicti" – Die Buße legte er nach Art des Vergehens auf, "absolvit in specie et non in genere" – Die Absolution spendet er je besonders dem einzelnen Beichtkind und nicht im gesamten (wie bei der "Offenen Beicht"). Ähnlich hatte es der dortige Prediger Thalhamer gehalten. "Underweist das volckh zur underschidlichen peicht. Er absolvier a culpa et poena" – von Schuld und Sündenstrafe – "gibt pueß auf". Jetzt aber sagte er: "Thues nit mehr, sind nit mer etc.", was bedeuten sollte, er sehe nun von der Spendung der Absolution als sakramental ab und habe einen anderen, den lutherischen Sündenbegriff.

Vom altkirchlichen Verständnis des Sakraments war auch Benefizat Johannes Kraptner in Marklkofen schon weit abgerückt, wenn er es auch noch "in seinem werdt beleiben ließ". Andererseits gab er an: "Item, wann ainer zu im kom und peicht, er hab gott peicht, so absolvier er a poena et a culpa, beger weiter keiner special confession von im". Er akzeptierte demnach die persönliche Rechtfertigung gegenüber dem Allmächtigen und erteilte dann die Absolution im reformatorischen Sinn als bloße Erklärung der Sündenvergebung durch Gott. Wie schon berichtet sagte er aus, deren

katholische - Form nicht zu wissen.

Im Kloster Seemannshausen absolvierte P. Leonhard Berckmayr "neminem sine speciali enumeratione peccatorum" – niemanden ohne Einzelaufzählung der Sündenund erteilte die Buße entsprechend Art und Schwere der Sünden. Die "opera satisfactionis" – Werke der Buße – wie Gebet, Wallfahrt, Ablaßgeld etc. wollte er aber nicht kennen. Der Benefiziat Wolfgang Dickh in Binabiburg wurde bei der Visitation in allem für katholisch befunden, aber: "formam sacramentalis absolutionis veram perfecte nequivit, quia non audit confitentes" – Die wahre Form der sakramentalen Lossprechung wußte er nicht vollständig, weil er nicht Beichte hörte. Sebastian Hafner, Kooperator in Goldern, gab zu Protokoll, "er absolviere einmal lateinisch, ein andermal deutsch – aliquando latino, aliquando germanice absolvit", verhielt sich demnach je nach Einzelfall.

# Offene Beichte

Bei anderen Pfarreien des Vils- und Kollbachtales in unserem Raum ist von der Privatbeichte nicht (mehr) die Rede. Hier trat an erste Stelle das öffentliche allgemeine Sündenbekenntnis in zwei Formen, von welchen die eine durch die Visitatoren als "katholisch" bezeichnet wurde. Wo dieses Charakteristikum fehlt, darf die lutherisch

beeinflußte Praxis angenommen werden.

Zu ersterer sind verschiedene Beispiele namhaft zu machen. Leonhard Putz, der Kaplan in Hörmannsdorf, "praucht sich des catholischen forms der offen peicht". Diese verwendete auch noch der Dingolfinger Stadtprediger Wolfgang Sailer, ließ aber Maria und die Heiligen dabei aus und zwar mit der Begründung, "sein manual [= geistlicher Lehrer] habs ine anderst nit gelernt". Dasselbe tat der Loichinger Pfarrer Bernkopf. "Die offen peicht und absolution" hielt dann wieder Pfarrer Pankratius Ortmayr in Gottfrieding "nach der ordnung der kirchen".

Pfarrvikar Thomas Silbernagl von Veitsbuch verhielt sich diesbezüglich ebenfalls "catholice" wie auch Kooperator Sebastian Hafner in Goldern, Kooperator Johann Nidermayr und Benefiziat Martin Gerner in Gerzen, Pfarrer Sigismund Koppenwaldner in Gaindorf und sein Kooperator bzw. Benefiziat Achaz Gaibinger, schließlich Pfarrer Johann Erber in Treidlkofen.

Pfarrvikar Johannes Gunshamer in Kollbach "sagt, er halt die offen peicht und

absolution, waist aber dieselb im wenigsten nit antzetzaigen".

Möglicherweise bereits die neugläubige Form hatte der Dingolfinger Lateinische Schulmeister Wolfgang Arena im Auge, von dem notiert ist: "Er lernt die knaben die offen peicht". Ohne nähere Kennzeichnung, also wohl im neugläubigen Sinn gab es die "Offene Beichte" in Marklkofen und zu Seemannshausen laut Angabe von P. Berckmayr. Dessen Mitbruder P. Wolfgang Ochsenkopf hielt sie ausdrücklich ohne Anrufung der Muttergottes. Es sei "ime aber eingebunden worden, [sie] hinfüran nit mer auszulassen".

# Persönliche Beichtpraxis des Klerus

Wie aus den beigebrachten Belegen klar ersichtlich wird, erfreute sich das Bußsakrament keinesfalls besonderer Beliebtheit und Akzeptanz. Dies lag im seinerzeit üblichen einmaligen Empfang proJahr ebenso begründet wie in seiner Minderbewertung durch die Reformation, deren Auffassung in Wort und Schrift wie anderswo ja auch bei uns Eingang gefunden hatte.

Dies galt verständlicherweise noch mehr für die des Lesens kundige und an der "Neuen Lehre" interessierte Geistlichkeit. Dementsprechend orientierte diese sich sowohl, was ihre Mittlerrolle gegenüber den Gläubigen betraf, als auch für das persönliche Verhalten. Vor den Visitatoren kam es deshalb zu den unterschiedlichsten

Äußerungen über die eigene Beichtpraxis.

Als eifrig-katholisch erwies sich einzig und allein der Hofdorfer Pfarrer Wolfgang Holtzner; er beichte selbst "so oft er gelegenhait haben kan". Stadtpfarrer Staindl in Dingolfing sagte, "er peicht selbs auch, aber diß jar hab er noch nit peicht". Der Loichinger Pfarrer Bernkopf "hat selbs in zway jarn nit gebeicht". Ähnlich antwortete der Frontenhausener Prediger Thalhamer: "Hab in anderthalb jarn nit peicht, Gott peicht er alle tag", vollziehe also seine persönliche Rechtfertigung gegenüber Gott nach lutherischer Art.

Benefiziat Johannes Kraptner in Marklkofen gab zu: "Er peicht selbs aber gar selten, kann nit antzaigen wann oder wem er peicht hab". Pfarrer Andreas Täberl von Loizenkirchen äußerte: "Peicht auch für sich selbs", also keinem anderen Priester, während Pfarrer Johann Huger von Binabiburg sagte: "per biennium ipse non sit confessus" – er habe durch zwei Jahre nicht gebeichtet. Der Gerzener Kooperator Leonhard Pulstel tat dies seiner Angabe zufolge einmal im Jahr.

Bei solchen Gegebenheiten erhebt sich die Frage: Wie wollte und sollte ein Geistlicher seinen schutzbefohlenen Gläubigen Notwendigkeit und Wirksamkeit des Bußsakraments nahebringen, wenn er durch Unterlassen des Empfangs seine eigene

Mißachtung bewies und ein solches Beispiel gab?

Mit den exakten Festlegungen des Konzils von Trient und der daraus erwachsenen Katholischen Reform wurden auch Verständnis wie Annahme des Bußsakraments durch Geistliche und Laien sehr gestärkt. Andererseits fanden strenge Kontrollmaßnahmen Eingang in die Praxis wie etwa Überprüfung und Durchsetzung des dann so genannten "Kommuniongehorsames", d. h. des österlichen Sakramentenempfangs

einschließlich der Beichte, von staatlicher Seite. Die Kirchenbehörden veranlaßten parallel dazu die Einforderung von "Beichtzetteln" als dokumentarischem Beleg. Sie blieben zumindest formal bis in unsere Gegenwart herein bestehen.

## Fastengebote

Zu den Guten Werken, speziell zu Werken der Buße rechnete und rechnet offiziell bis heute im katholischen Glaubensverständnis die Beobachtung wie Erfüllung der kirchlichen Fastengebote. Von den seinerzeit häufigen Terminen sind allerdings nur mehr recht wenige geblieben, die alten Rüst- und Bußperioden von vorösterlicher Fastenzeit und Advent jedoch immer wieder aktuell.

Zur Beobachtungsepoche galt die Abstinenz, d. h. Enthaltung von Fleischspeisen als ein strenges Gebot, das auch nicht wie heute durch ein anderes "Fastenopfer" ausgeglichen werden konnte. Neben Karfreitag und Aschermittwoch war es jeden Samstag und am Vortag von hohen Feiertagen, z. B. Apostelfesten, ebenso einzuhalten wie alle Vierteljahre zu den sog. Quatembern. Die Geistlichkeit hatte die Termine jeweils

dem Pfarrvolk anzukündigen und vorzuschreiben.

Während der Diözesanvisitation von 1559 antworteten die meisten Pfarrer ausdrücklich positiv auf die Frage, ob sie die Fasttage verkündeten und geboten. Bei den anderen darf durchaus das gleiche erwartet werden, vor allem wenn sie sich auch sonst als gut katholisch erwiesen. Über die Befolgung der Anordnungen allerdings wurde nur Buch geführt, wenn sie zu wünschen übrig ließ und dies war in folgenden sechs Pfarr- bzw. Filialbezirken der Fall.

Als erster gab der Pfarrer von Ottering entsprechendes zu Protokoll. "Zaigt an, wie man so unordenlich, wider die policey [-Ordnung], an den hailigen fesst und vasttägen mit sauffen, essen und sonderlich mit flaisch essen sich hallt und ertzaig und komm zum gottsdinst nach irem gefallen". Dagegen äußerte der Tundinger Pfarrer: "Hab ain

gehorsam pfarrvolckh".

Jedoch heißt es dann erneut in Loiching durch den Pfarrer, er verkünde Fast- und Feiertage, "man halts aber wenig. Essen ir vil fleisch". Pfarrer Bernkopf gab persönlich zu: "Er selber habs in der ersten vasstwochen schwachait [= Krankheit] halben gessen, aber nit offentlich gespeist". Auch der Benefiziat und Kooperator zu Marklkofen zeigte den Leuten Fast- und Feiertage an, "doch essen die underthanen zu verpotten zeiten auch zu Frantenhausen fleisch". Der dortige Pfarrherr hatte darüber nichts geäußert. Benefiziat Kraptner aber war, bis er vor zwei Jahren als Alter sich in die Filiale zurückzog, als gebürtiger Frontenhausener 28 Jahre lang dort Pfarrer gewesen. Er kannte also die Verhältnisse genau, neigte andererseits auch stark der "Neuen Lehre" zu. Ebenso erzählte der Frontenhausener Kooperator ohne Umschweife, trotz Verkündung der Fasttage esse man hier "offenlich fleisch".

Zur grundsätzlichen Ablehnung des Fastens als religiöses "Werk" rechnet auch, was der Frontenhausener Kooperator Laurentius Ostner angegeben hat. Es würden hier zwar die althergebrachten Kirchenzeremonien gehalten, "allein die lethanei werd

in der vasten die drey täg nit gehalten, sonder ausgelassen".

Der Pfarrer von Loizenkirchen klagte, daß er zwar in der Filiale Wendldorf Feier- und Fasttage gebiete, aber "man halts nit". In Kollbach bemühte sich der Pfarrvikar ebenfalls durch Verkündung der Fastengebote, mußte jedoch feststellen, "sy haltens aber nit". Hier hat zweifellos auch das "Vorbild" der Pfarrgemeinde Loiching gewirkt, wo ja der Kollbacher Kirchherr Georg Bernkopf seinen Amtssitz hatte.

In den beiden Klöstern unseres Beobachtungsraumes herrschte demgegenüber altkirchliche Weise bei Aufrechterhaltung der Fastengebote. Von den Augustinereremitinnen in Niederviehbach sprach die Konventualin Elisabeth Kerrl: "Seind alle schwestern obedientes [= in klösterlichem Gehorsam], vassten vleissig", d. h. hielten eifrig die Fastengebote. Das selbe äußerte eine zweite darüber befragte Nonne, Catharina Präntl.

Im männlichen Augustinerkloster zu Seemannshausen bekräftigte Prior P. Martin Erer: "Halten die gewendlich fasten, essen sampt dem prior an ainer tafel". Letzteres bedeutete, daß die Mahlzeiten gemeinsam eingenommen wurden nach Klostersitte und kein Mitbruder etwa für sich speisen konnte. Auch P. Wilhelm, als "custos monasterii" Klosterverwalter, bestätigte: "Tempore prohibito carnes non edunt" – Zur verbotenen Zeit essen sie keine Fleischspeisen. Mitbruder P. Wolfgang Ochsenkopf gab zusätzlich an: "Halten penas regulares und capitula culparium", die in klösterlichen Konventen üblichen Bußübungen und sogenannten Schuldkapitel mit Bekenntnis der Vergehen gegen die Ordensregel.

Wie zu sehen, haben die Leute dort, wo sie den Geboten nicht folgen wollten, einfach den Gehorsam verweigert. Niemand, schon gar nicht die Pfarrgeistlichen vermochten um 1559 dagegen etwas zu unternehmen, wenn Ermahnung und Aufforderung im guten nichts nützten. Ebenso wenig hatte bzw. nahm die Bistumsleitung Einfluß auf die ausufernden Verhältnisse. Die gesamte Ordnung in religiösen Dingen, hier besonders in disziplinärer Hinsicht, wäre wohl schnell zusammengebrochen,

hätte nicht der bayerische Herzogsstaat eingegriffen.

Unter Albrecht V. wurden alsbald die Zügel straff angezogen. Das Visitationsergebnis zeigte ja die Lage ungeschminkt und konkret an jedem Pfarrort. Über die Regierungen Landshut und Straubing wies man in Niederbayern die Außenämter zu strenger Kontrolle und hartem Durchgreifen bei Fehlverhalten an. Die Pfleger und Landrichter – Landrat und Amtsrichter in Personalunion – übten sie durch ihre Polizeiorgane, die Amtleute, aus.

Wenn auch die Privathäuser ungeschoren blieben, so wurden jetzt Gaststätten und Bierbrauer systematischer Aufsicht unterworfen. Der örtlich zuständige Amtmann visitierte regelmäßig, zeigte Gebotsübertretungen an und erwirkte so bei Gericht entsprechende Strafen. Am Beispiel Dingolfinger Bräugasthöfe lassen sich Einzelheiten

authentisch darstellen.

Gangolf Pernkopf, Wirt und hiesiger Bürger, hatte am Allerheiligentag 1572, der auf einen Samstag und somit damals Abstinenztag fiel, eine gebratene Gans aufgetragen, die ihm sein Schwager, der Metzger Hans Wünbner, und ein anderer Bürger namens Leonhard Hueber essen halfen. Deswegen angezeigt mußten der Gastgeber 4, die beiden übrigen je 2 Pfd. Pfg. Strafe zahlen. Am Samstag nach Martini ließ der Bierbräu Hans Dietnauer zum Feierabend den Leuten Fleisch auftischen; man wollte sich auch vom Stadtamtmann dabei nicht stören lassen, der währenddessen sogar zweimal gekommen war, mit dem Ergebnis, daß der Bräu 5 Pfd. Pfg. Geldbuße zu erlegen hatte.

1574 ist verzeichnet, daß drei Dingolfinger Bierbrauer – Balthasar Griessnpeck, der vorhin genannte Hans Dietnauer und Sigmund Pöringer – wegen Fleischspeisens an Fasttagen um 4, 5 und 2 Pfd. Pfg. bestraft worden sind. 1580 hat der hiesige Bierbräu Veit Schluttenhofer, der Anzeige des Amtmanns zufolge, am Vorabend von St. Thomas als gebotenem Fasttag einem fremden durchreisenden Karrner, also Fuhrunternehmer, Fleisch aufgetragen, was ihn 5 Pfd. Pfg. Strafe kostete.

Im Jahr 1580 findet sich auch eine gleichhohe Geldbuße für den Dingolfinger Wirt Hans Rattmansperger, nachdem dieser an einem Quatembermittwoch einem Gast "fleisch gespeist" hatte, an den Quatember habe er nicht gedacht. Mit solcher Ausrede argumentierte ferner Wolf Reutmairs von Oberdingolfing Ehefrau. Ihr wurde vorgeworfen, beim Umzug von Weilnbach herauf an einem Quatembermittwoch ihrem

helfenden Gesinde Fleisch gereicht zu haben.

Übergenau nahm es der Stadtamtmann laut Abrechnung des Gerichts vom Jahr 1583. Er kontrollierte den örtlichen Bierbräu Andreas Geyrsperger am Festvorabend des hl. Apostels Matthäus und fand, "daß ein fleisch bei ihm am feuer zugesetzt gewesen", jedoch noch niemandem aufgetragen worden sei. Somit erwies sich im Auge des Gesetzes bereits der Anschein der Gebotsübertretung bzw. die Vorbereitung dazu als strafwürdig. Die Buße dafür betrug die außerordentliche Summe von 16 Pfd. Pfg.

Solche Widersetzlichkeiten und der später noch dazustellende fehlende "Kommunionsgehorsam" gehörten zu jenen durch Stadtpfarrer Gabriel angesprochenen "Funken" lutherischen Wesens, die sich sogar zu seiner Zeit gegen Ende des Reformations-

jahrhunderts noch spüren ließen.

# Idee und spätere Praxis

Luthers Verlangen den Zeitgenossen gegenüber zielte auf Änderung des Menschen von Grund auf, entnommen dem griechischen Urtext der Hl. Schrift. Ihr Wort von "metanoia", lateinisch und nach geltender Kirchensprache mit "poenitentia" = Buße übersetzt, erwuchs ihm zu größerer Bedeutung der Sinnesänderung und damit zum Schlüssel seines ganzen Denkens und Glaubens. Nicht mehr der Schlüssel Petri und in dessen Nachfolge die päpstliche bzw. priesterliche Binde- und Lösegewalt mit ihrem seit mehr als einem Jahrtausend ausgebildeten Apparat an Verwaltung eröffnete das Heil, sondern allein der Glaube des Menschen an Gott, gestützt auf Verheißungen und Bestätigungen der Schrift. Von hier aus begann sein Kampf gegen die Tradition der Kirche und deren aus der Tradition gespeisten Existenz. Es ereignete sich aber durch ihn eine Revolution, die sich weit über theologische Themen hinaus ihre Bahn brach und unauflösliche Bindungen mit weltlichen Machtfragen wie damaliger Weltpolitik und Weltfinanz einging, soziale und ökonomische Umwälzungen bedingte wie sie weder Luther selbst noch irgendjemand zu seiner Zeit zu erahnen und sich vorzustellen vermochte.

Unser kleiner Beobachtungsraum konnte damals selbstverständlich keinerlei Beitrag zu etwaiger Erkenntnisfindung leisten. Er diente als einer der vielen Felder, auf welchen Geschichte geschah, ohne daß sich die Betroffenen dessen bewußt werden konnten. Die hiesigen Geschehnisse zeichnen aber mit am Bild dieser Geschichte, das zwar in der Vergangenheit gelegen ist, jedoch fortwirkt an der Entwicklung bis zu unserer Gegenwart. Schuld und Sühne, Beichte und Buße: Die jetzige katholische Auffassung und Praxis sollte man durchaus mit jener der Reformationszeit zum Vergleich bringen.

Die dann zur Barockzeit allenthalben großen "Beichtkonkurse" – Zusammenströmen von Beichtwilligen an Fest-, Feier-, Patroziniums-, Kirchweih- und Wallfahrtstagen – würde man jedoch heute vergebens suchen wie generell der Empfang des Sakraments bedeutend zurückgegangen ist. Von einer "Vermahnung des Volks" dazu wie Mitte des 16. Jahrhunderts kann ebenfalls kaum mehr gesprochen werden. Dem Klerus genügen sporadisch Hinweise auf die – gegenüber früher – nur bloß

selten angebotenen Beichttermine das Kirchenjahr hindurch. Offiziell festgehalten wird jedoch nach wie vor an der österlichen Pflicht zum Sakramentenempfang.

Die Verhältnisse haben sich ganz offensichtlich wieder denen des Reformationsjahrhunderts angenähert. Im liturgischen Bereich kennen wir dazu als heutige Katholiken neben dem allgemeinen Schuldbekenntnis am Beginn der hl. Messe nun auch

"Bußgottesdienste", etwa im Advent und in der Fastenzeit.

Die katholische wie die lutherische Kirche sucht im ökumenischen Gespräch eine Überwindung der jetzt schon 480 Jahre anhaltenden Trennung. Einen ganz wesentlichen Hauptpunkt betrifft dabei die Rechtfertigungslehre. Eine vorsichtige "Gemeinsame Erklärung" steht gegenwärtig als Verhandlungsergebnis für beide Seiten zur Verkündung (11. Juni 1999). In letzter Konsequenz treffen hier katholisches Kirchenverständnis und lutherische Existentialtheologie aufeinander. Eine Lösung des Problems kann nur in gemeinsamer Aufarbeitung erfolgen. Gelingt sie, wären die Kirchen nicht mehr die gleichen wie vordem, die Christenheit würde aber einen großen Schritt zur Einheit vorangekommen sein.

#### 4. Das Sakrament des Altares

"Altarsakrament" heißt die hl. Eucharistie, sofern sie Sakrament ist. Unter dieser versteht man im allgemeinen nach katholischer Auffassung jenes hohe Geheimnis, kraft dessen der Heiland Jesus Christus in den Gestalten des Brotes und des Weines wahrhaft und wesentlich enthalten ist, um unter diesen das blutige Opfer des Kreuzes auf unblutige Weise zu vergegenwärtigen und sich den Gläubigen zum Empfang hinzugeben. Die Eucharistie ist demnach teils Altaropfer, teils Altarsakrament.

Die gemeinschaftliche Voraussetzung findet ihre Begründung in den Worten Jesu beim Letzten Abendmahl: "Tut dies zu meinem Gedächtnis". Über die Einsetzung des Sakraments existieren bekanntlich Berichte der Evangelisten Matthäus, Markus und Lukas, dazu jener als ältester, den der Apostel Paulus in seinem 1. Brief an die

Korinther (I, 23–26) gegeben hat.

Die Reformation schob entgegen der katholischen Tradition die spätere Väterüberlieferung beiseite und wollte sich ausschließlich an die Hl. Schrift halten. Dabei deuteten ihre Vertreter die betreffenden Einsetzungsworte häufig nur "figürlich" wie als erste Zwingli und Oekolampadius. Die Katholiken dagegen erkannten keinen Grund, den buchstäblichen Sinn aufzugeben und dafür Brot wie Wein als bloße "Figur" des

Leibes und des Blutes Jesu zu fassen.

Eine förmliche Glaubensentscheidung über die reale Gegenwart Christi in der Eucharistie hat erst das Konzil von Trient gegenüber den Meinungen der Reformatoren getroffen (Sessio XIII). Es verwarf damit die Lehre Zwinglis, daß Brot und Wein nur leere, sowie Calvins, daß sie wirksame, aber bloße Zeichen des im Himmel befindlichen Leibes und Blutes Christi seien. Es verwarf ferner ein bloßes Zugleichsein der irdischen und himmlischen Substanzen im Sinn der Lehre Luthers ("Consubstantiation" und "Impanation").

Dafür wurde als Dogma definiert, daß Jesus Christus in der Eucharistie infolge der Consecration wirklich und wesentlich gegenwärtig ist. Durch die Consecration aber werden auch Brot und Wein ihrem Wesen nach in das Fleisch und Blut Christi verwandelt, so daß nur ihre Gestalten zurückbleiben. Der Herr wird gemäß der Verwandlungslehre nicht nur als gegenwärtig gesetzt, sondern bleibt auch gegenwärtig unter den consecrierten Gestalten in Brot und Wein solang diese existieren. Mithin

wird er nicht bloß wesensgegenwärtig in der Feier der Eucharistie; er bleibt es auch in deren Fortbestand. Deshalb erklärte das Tridentinum gegen die Lutheraner, daß Christus nicht nur im Augenblick des Genusses ("in usu, dum sumitur"), sondern auch zuvor und danach ("ante et post usum") gegenwärtig und darum auch vorher und nachher im Sakrament anzubeten sei.

Der Glaubenssatz von der andauernden Realpräsenz Christi unter den eucharistischen Gestalten ist von bestimmender Wichtigkeit für den katholischen Kultus. Hier liegt der Grund, warum das katholische Kirchengebäude nicht eine bloße Versammlungsstätte der Gemeinde bedeutet, sondern zugleich und vor allem eine Wohnstätte

des Gottmenschen, also im Wortsinn ein "Gotteshaus".

So thront dem Gläubigen Gott nicht fern im himmlischen Jenseits, sondern ist ihm ganz nah im irdischen Diesseits, genauer: wie im mittelalterlichen Sakramentshäuschen, so im späteren Tabernakel am Hochaltar. Daraus entwickelten sich mannigfaltige Gestaltungen, darunter die sogenannte Aussetzung des Allerheiligsten und

die theophorischen Prozessionen.

Diese Zusammenfassung wichtiger Aspekte eines äußerst komplexen und komplizierten Bereichs erscheint als erforderlich, um die Aussagen der Geistlichen unseres Beobachtungsraumes zum Thema recht zu verstehen. Als erste verfügen wir hier über Notizen und Äußerungen des Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Wolfauer im Verhör vom Jahr 1546.

#### Eucharistieverständnis

In Betreff des Eucharistieverständnisses wurden ihm zwei "annotationes" in seinen Büchern vorgehalten. Hier hatte er etwa ganz nach lutherischer Lehrmeinung notiert: "Also ist das sacrament zum essen und trincken eingesetzt", nur im Augenblick des Genusses wirksam. "Wer es in ander weg praucht – man leitt klingel dazu, bren kertzen, halt procession damit, man [= mahne] such ain eusserlichs anbetten damit an – wie man woll, so ists misbraucht. Wan mans thuet extra fidem [= außerhalb des allein rechtfertigenden Glaubens] so mag es der teuffl wol layden, da man praucht vil pompen [= Pomp, Gepränge] und gibt dem sacrament khain eer".

Das andere Mal leugnete er den Opfercharakter. "Opferer sein betrieger und wolf im schaffbeltz. Die hailge schrift leert und bevilcht, das wir unser leib und leben, flaisch und blut opfern sollen. So opfern die opferer dafür Christus' flaisch und blut, das thut in wol sanfter [= erscheint ihnen wohl leichter]. Sie leben in der alten haut, ja das mocht ain turck [= Türke] auch thun. Im newen testament sai khain sindtopfer [= Sühneopfer] und ausserhalb sey in der mess nichts, den [= außer] ein danckopfer,

iuxta illud imola nihil sacrificium laudis".

In seiner mündlichen Antwort bekannte sich Wolfauer allerdings zur Anbetung der Eucharistie, der Verwandlungslehre ("Transsubstantiation") und zur ständigen Gegenwart ("Permanenz") – "remittens se in hoc autorialem ecclesiae", in diesen

Punkten sich der kirchlichen Autorität unterwerfend.

Die Visitatoren von 1559 machten dann auch etliche Feststellungen, was die Entfernung gewisser Geistlicher vom altkirchlichen Glaubensgut in Bezug auf die Eucharistie anbelangte. Hauptsächlich hat es sich aber hier wieder um Unsicherheit und Verwirrung gehandelt; überlieferte Anschauungen wurden häufig mit der "Neuen Lehre" verbunden. Demgegenüber standen viele Priester auch ganz eindeutig zur Tradition.

Zu ihnen gehörte wie schon früher der Hofdorfer Pfarrer Holtzner. "De eucharistia. De institutione, definitione, materia, forma, transsubstantiatione, permanentia et reliquis catholice respondit" – Über Einsetzung, Begriff, Materie, Form, Wandlung,

Fortdauer und das übrige hat er katholisch geantwortet. Diese Formel findet sich wörtlich fast gleich bei der überwiegenden Zahl seiner Amtskollegen. Beim Pfarrer von Ottering, Urban Auer, hieß es sogar, er habe im ganzen wie im einzelnen auf alles so eindeutig (katholisch) geantwortet, daß bei ihm nichts zu wünschen übrig blieb – "In genere et in specie ad omnia interrogatus ita preclare respondit, ut nihil in eo desideretur".

Allgemeine, ausreichende Kenntnisse waren andererseits dem Pfarrer von Martinsbuch, Johannes Weiß, zu bescheinigen. "Helt, das under gestalt wein und prots, jeder insonderhait, nach der consecrierung sey der gantz Christus cum anima, corpore, sanguine, deitate [= mit Seele, Leib, Blut, Gottheit]. De veneratione et reliquis sentit citra iudicium" – Über die Verehrung der Eucharistie und das übrige denkt er diesseits des Rechten.

Der Kollbacher Pfarrvikar Johann Gunshamer glaubte zwar, daß wie unter der Gestalt des Brotes der wahre Leib Christi so auch unter der Gestalt des Weines sei. Aber "de transsubstantiatione et permanentia huius sacramenti adeo dubie et inepte respondit, quod ex eius responsione nihil certi elici potuit, sed instructus catholice sentit. De reliquis articulis adposite respondit" – Über Wandlung und Fortdauer dieses Sakraments hat er so zweifelhaft und kenntnislos geantwortet, daß aus seiner Antwort nichts Sicheres herausgelesen werden konnte. Darüber belehrt, dachte er jetzt katholisch. Über die restlichen Artikel hat er zutreffend geantwortet.

Eindeutig an der lutherischen Auffassung von der Eucharistie, daß sie nur im Augenblick des Empfangs wirksam sei und danach nicht mehr, orientierte sich der Dingolfinger Stadtpfarrer Staindl. Um jedoch dem Problem aus dem Weg zu gehen, wohl weil er sich nicht sicher war, wurden bei ihm die Spezies ohne Rückstand aufgebraucht. Über die Fortdauer befragt, sagte er nämlich "es sey nichts überbeliben". So habe er auch außerhalb der Meßfeier consecriert "und der letzt, so er communiciert,

hab das übrig alles miessen austrinckhen".

Wie schon früher bemerkt, praktizierte der Loichinger Pfarrer Bernkopf ganz lutherisch. "Helt, das under der gestalt des prots allein der leib und under gestalt des weins allein sey das pluet Christi". Konsequenterweise glaubte er – wie wir noch hören werden –, daß man das Sakrament unter beiden Gestalten nehmen solle. Es

könne auch außerhalb der Messe consecriert werden.

Ähnliches ließ Caspar Hapfinger, Cantor in Frontenhausen, hören. "Waist nit, was das sacrament sey, zaigt an, es sey ain verhaissung Gottes". Vom Altarsakrament sagte er weiterhin, "under gestalt des prots sey allein der leib und under gestalt des weins das pluet Christi, drumb nemb ers under baiderlay gestalt". Von der Transsubstantiation und dem übrigen hielt er nichts, lediglich von der Wirkung beim Empfang – "solum de usu".

# Die Meßfeier

Aus vorigem ist zu erkennen, daß die genannten zwei Pfarrer bereits die lutherische Art übernommen hatten, nämlich die "Messe" als reinen Wortgottesdienst – vorerst unter Beibehaltung dieses Namens – und außerhalb dessen eigene "Abendmahls"-Feiern zu begehen. Dies geschah demnach mindestens fünf Jahre früher als in Ortenburg 1563 der erste eigentliche evang.-lutherische Gottesdienst vonstatten ging!

"Messe" ("missa") ist die hauptsächlich verwendete Bezeichnung des eucharistischen Opfers und seiner liturgischen Feier sowie dann auch des Formulars, nach welchem diese Feier an den einzelnen Tagen verläuft. Ihr Name kommt von lateinisch

"mittere", was in der römischen Rechtssprache das feierliche Entlassen nach einer

amtlich einberufenen Versammlung bedeutet hat.

Zur in Frage stehenden Zeit haben wir es mit der Opferfeier der jeweiligen Pfarrgemeinde ("missa fidelium") zu tun, die in der Consecration beider Gestalten vollzogen wurde und im Opfermahl ihren Abschluß fand. Sie erforderte eine Darbietung und Zurüstung der Opfergaben Brot und Wein. Diese "Oblation" bildete den ersten Teil, der zweite umfaßte die Consecrationsfeier ("Canon", "Stillmesse"), der dritte das Opfermahl ("Communion"). Einige Nachübungen bildeten den Schluß.

Die katholische Meßfeier jener Epoche, aber noch bis vor das II. Vatikanische Konzil, wurde in zwei Formen vollzogen, in welchen sich die Teilnahme der Gemeinde sehr unterschiedlich gestaltete. Bei der "gesungenen" Messe ("missa cantata") trug der zelebrierende Priester die entsprechenden liturgischen Texte auf lateinisch in den Kirchentonarten des Gregorianischen Chorals vor. Ihm antwortete bei den vorgeschriebenen Stellen Schulmeister bzw. Cantor. Die "Kantorei" – Vorläufer des Kirchenchors – und bestehend aus diesen und ihren Schülern – sang die feststehenden Teile

("Ordinarium") der Messe vom "Kyrie" bis zum "Agnus Dei".

Bei der Stillen Messe ("missa lecta") las der Zelebrant seine Texte ebenfalls auf lateinisch, aber ohne Gesang und lautlos. Die Antworten gaben ein oder zwei "Ministranten". Sie wie die Kantorei vertraten also die Gemeinde. Diese selbst – ohne ausreichende Lateinkenntnisse, um dem Gottesdienst im einzelnen verständnisvoll folgen zu können – hatte sich mit dem Lesen begleitender Erbauungsschriften zu begnügen oder als Analphabeten mit dem bloßen Zuschauen bzw. mit populären Privatgebeten wie etwa Psalter und Rosenkranz. Eine "aktive Teilnahme" – wie wir das heute kennen – war weder vorgesehen noch möglich.

Die Reformatoren wollten dies ändern. Dem diente unter anderem die Verwendung der deutschen Volkssprache und die Abschaffung der Stillen wie ebenso der Privatmesse als nicht der Forderung nach "Mahlgemeinschaft" entsprechend. Letztere

erschloß man aus den Zeugnissen der Hl. Schrift.

Insofern berief sich auch Stadtpfarrer Wolfauer darauf, als man ihm 1546 folgende seiner drastischen Anmerkungen vorhielt: "Winckelmess [= Privatmesse] schawspil, stillmess pfui. Die fünf wort – der Einsetzung: "Hoc est enim corpus meum" – sagen sie, soll kain lay reden noch hören". Er bezog sich dabei auf die im Canon der Messe angesprochenen Umstehenden ("circumstantes"), somit die Feiergemeinschaft, und meinte: "Nullus presumat celebrare nisi duobus aut tribus presentibus" – Keiner soll zelebrieren ohne zwei oder drei Anwesende.

Zu ihrer Auffassung und Praxis der Meßfeier hatten sich alle Geistlichen in der Visitation von 1559 zu äußern. Wir wollen nachfolgend einige dazu hören. Überwiegend hielt der Klerus des Beobachtungsraums am katholischen Verständnis fest. Aber auch

neugläubige Ansichten kamen dabei zur Sprache.

Der Pfarrer von Tunding, Paulus Fabri, "parum docte respondit, sed instructe catholice sentit" – hat wenig informiert geantwortet, aber nach Belehrung katholisch gedacht. Stadtpfarrer Johann Staindl in Dingolfing hatte über den Opfercharakter der Messe nie gepredigt, ihre Einsetzung wußte er nicht – "De sacrificio misse nunquam predicavit, institutionem nescit". Über die anderen Artikel hinsichtlich der Meßfeier antwortete er jedoch im katholischen Sinn.

Pfarrer Georg Bernkopf von Loiching glaubte, die Messe sei von den Kirchenvätern eingesetzt worden, hielt sie für kein Opfer, sondern für ein Gedächtnis der Passion Christi, denn "Christus werde nit mer aufgeopfert, quia semel oblatus sit". Somit vertrat er auch hier eine reformatorische Meinung, nämlich, daß dieses Opfer des Gottes-

sohnes ein für allemal geschehen und nicht zu wiederholen sei. Immerhin wollte er diese seine persönliche – zwinglianisch beeinflußte – Auffassung nicht öffentlich verkündet haben: "Hab nie davon predigt".

Keine Ahnung von der Einsetzung des Sakraments in Form der Messe bewies Pfarrprovisor Johann Hueber von Englmannsberg – "institutionem misse ignorat". Auch er hatte darüber noch nie gepredigt, hielt sie jedoch "für ain opfer lebendiger und todter", d. h. der Aufopferung für Lebende und Verstorbene fähig und nützlich.

Demgegenüber und für sich persönlich, weiters aber wohl beispielgebend sagte der Frontenhausener Pfarrprädikator Thalhamer aus. Er sei hier als Prediger, "list kain meß mehr, solches des gesichts halben underlassen". Das bedeutete nicht mehr oder weniger, als daß er den Glauben daran aufgegeben hatte und in Konsequenz auch den Vollzug. Dies stand sicher mit seinen besonderen Lebensumständen im Zusammenhang, die wir noch besprechen werden.

Die Meinung des Benefiziaten zu Marklkofen, Johann Kraptner, über die Messe war dann wieder vorzugsweise durch mangelnde Kenntnisse bestimmt: "Helts für ain opfer lebendiger und todter. Hat nie gewist, das von Christo, sonder den hailigen Vättern eingesetzt sey". Auf die übrigen Artikel zur Messe hat er immerhin ausreichend

- "satis pie" - geantwortet.

Bei Pfarrer Ändreas Täberl in Loizenkirchen gaben sich die Visitatoren trotz dessen anfänglich falscher Meinung zufrieden, "helt lateinisch meß, die heiligen Vätter haben die aufgesetzt", nachdem er fortfuhr, "helts auch für ain opfer lebender und todter". Dies glaubte ebenso Pfarrvikar Gunshamer in Kollbach, jedoch: "fructum vero plane ignorat" – die Frucht, d. h. Wirkung daraus kannte er schlichtweg nicht.

# Oblationen und "Seelgerät"

Luthers Kritik an der herkömmlichen Meßfeier zeitigte allenthalben ihre Auswirkungen. Ein wesentliches Indiz dafür ist die Übernahme dieser Kritik durch die Gläubigen auch unseres Raumes in Bezug auf Oblationen ("Opfer") und Messen zugunsten Verstorbener ("Seelgerät"). Erstere wurden im Rahmen der Messe gegeben, meist bei gestifteten Ämtern in der Form eines feierlichen Opfergangs. Als anläßlich der Visitation von 1559 danach gefragt wurde, zeigte sich folgendes bezeichnendes Bild, das hier einmal nicht die Geistlichkeit selbst betraf, sondern die Reaktion der Bevölkerung auf die "Neue Lehre".

Nur bei ganz wenigen Pfarrkirchen waren die Opfer in etwa gleichgeblieben bzw. erschienen sie dem Pfarrer und/oder den Kirchenverwaltern als ausreichend. Dies war etwa bei den Gläubigen in Martinsbuch der Fall: "Sy opfern treulich". Auch von

Oberviehbach heißt es: "Opfern noch vleissig".

Ohne daß wir im einzelnen wissen, wie es vorher damit ausgesehen hat, wird häufig von nur kleinem Opfer gesprochen, z. B. in Hofdorf: "Das opfer sey klein". Die selbe Aussage findet sich in Tunding, Wallersdorf, Haidlfing, Dingolfing, Gerzen und so fort im gesamten Beobachtungsbereich; in Dornwang: "Thuet wenig", in Mamming: "Opfern selten". In Loiching wurde das Opfer "mittlmeßig gehalten". In gleicher Weise flossen hier die jährlichen Zehentabgaben zwar regelmäßig, aber in geringer Höhe.

"Zehent und opfer raichen sy untreulich", ist allerdings bei Kirchberg notiert. Und dann lesen wir über fünf Pfarreien, daß überhaupt nichts mehr gegeben worden ist – Frontenhausen: "Opfern gar nit, den zehent geben sy"; Loizenkirchen: "Das opfer und cleiner zehent seien schier abkommen"; Kollbach: "Hat gar kein opfer mehr,

besingnuß helt man gar selten"; Vilsbiburg: "Opfern nichts mer"; Gangkofen: "Opfer ist nichts". In Gaindorf spendeten nur mehr die Angestellten des staatlichen Oberbeamten: "Zum weihnachten hat er [= der Pfarrer] des pflegers gesinds opfer

gehabt, sonst gar nichts".

Wie wir schon gehört haben, kontrastierte der Opfergedanke der Meßfeier selbst stark mit Luthers Auffassung gemäß seiner Rechtfertigungslehre. Als diese ins Bewußtsein der hiesigen Bevölkerung drang – durch Wort und Schrift transportiert – minderten sich demzufolge Stiftungsmessen, Beerdigungs- und Gedenkgottesdienste. Dies kann deutlich am Umfang der Zahlungen für das "Seelgerät" abgelesen werden.

Hatten schon 1526 die staatlichen Behörden – wie berichtet – eine Bestandsaufnahme durchgeführt, um die Klagen darüber zu verifizieren, so geschah das Gleiche in der Visitation von 1559. Gegenüber früher beanspruchten die meisten Pfarrer jetzt eine Generation später keine überhöhten Beträge mehr. Man wollte vielleicht auch dadurch die alte Gewohnheit der Meßaufopferung zugunsten Lebender und Verstorbener beizubehalten versuchen und niemanden wegen höherer Kosten davon abhalten.

"Helts mit dem selgeraidt damit niemandt beschwert", meinte Pfarrer Holtzner von Hofdorf; doch sagten die Zechpröpste der Filiale Rimbach: "Etlich werden mit dem selgeraidt beschwert". Keine Belastung empfanden ausdrücklich die Leute in Veitsbuch, Lengthal und Moosfürth. Bei mehreren Pfarreien sind die Gebühren aufgeschlüsselt dargestellt und ohne Widerspruch hingenommen worden. Der Reihenfolge

nach fand sich dies bei nachfolgend genannten.

Der Pfarrer von Martinsbuch, Johannes Weiß, äußerte: "Für das selgeraidt gibt ain alts 1f [= Gulden] oder 5 [= Schilling]". In Tunding hieß es: "Selgeraidt auf maist ain thaler, 5ß und weniger", in Pilsting: "Von aim alten ain thaler, weniger oder mer". In Wallersdorf nahm Pfarrer Georg Egenpeck "von aim reichen 2 thaler, von ainm armen 4, 5 [Schilling] weniger oder mer", in Dingolfing Stadtpfarrer Hans Staindl – wo es noch 1526 am teuersten im ganzen Umkreis war – nur mehr "von ainem reichen 2 f, von ainem armen weniger".

Dem Vermögen des Betreffenden zufolge verhielten sich bei den Seelgerätgebühren

die Pfarrer von Englmannsberg und Veitsbuch.

Wieder differenzierter war die Lage in Mamming: "Selgeraidt gibt ain alts, so reich 2 oder 3 f, sonst nach gelegenhait der person, von aim jungen 5 kr", und in Frontenhausen beim Pfarrer: "Fürs selgeraidt nimbt er von ainem reichen zwen thaler, von ainem armen 4 ß, von ainem kind nichts". In Hüttenkofen wurden verlangt und bezahlt von einem Reichen 1 Taler, von einem Armen 5, 4, 3 oder weniger Schilling Pfg., in Gerzen, wo der Pfarrer "besingnuß" hielt, von einem Reichen 2 Taler, von einem Armen 1 bzw. 2, 3 oder 4 Schilling Pfg; in Gangkofen von einem Reichen 2 Gulden, von einem Armen weniger, von einem Kind 8 Kreuzer; in Seyboldsdorf von einem Alten 4 Schilling, von einem Kind 4 Kreuzer; in Kirchberg von einem Reichen 2 Gulden, je auch 6 Schilling, von einem Kind 1 Batzen.

Der Pfarrer von Gottfrieding konstatierte andererseits: "Das selgeraidt wenig". Der Kollbacher Vikar meldete: "Besingnuß helt man gar selten" und meinte damit die früheren Gedenkgottesdienste am 7. und 30. Tag nach der Beerdigung; "Selgerait gibt ain reicher 2 thaler 12 ß weniger oder ain arms gar nichts". Einen kleinen Betrag, nämlich

nur 1/2 Taler erhielt der Pfarrer von Vilsbiburg.

Der Rückgang von Oblationen und Gedenkgottesdiensten kann uns Heutigen auch kaum als unverständlich erscheinen, wenn man dazu die Verkündung der "Neuen Lehre" durch die offiziell bestellten geistlichen Lehrer vergleicht.

1546 hatte man im Verhör dem Dingolfinger Stadtpfarrer Wolfauer als 17. katholischen Glaubensartikel vorgehalten: Es gibt ein Fegfeuer, in welchem die Seelen nach dem Tod alle verbliebene Schuld sühnen; vor Gott hat es einen Nutzen, daß die Lebenden der Seelen mit Fürbitten, Beten, Opfern und guten Werken gedenken. Wolfauer hatte sich nämlich notiert: "Alle schrift gepeut uns bei der seelen hail den lebendigen gut zu thun, von den abgestorben aber schwaygen sie gantz still; entgegen aber schreit der antichrist uff allen cantzlen, man soll den abgestorben guts thun, der lebendigen geschweygt er gar."

Besonders bezeichnend dafür ist die Anschuldigung des Frontenhausener Pfarrers gegenüber dem Pfarrprädikator Thalhamer: "Pfarrer sagt, prediger hab auf der cantzl offentlich gemelt, es sey mit unserem thuen verloren, die besingnuß sey ain plunderwerch, [man] verdien nichts damit". Auf diese Weise verführe er ihm das Pfarrvolk.

Nur 1597 warf als Einzelpolemik und offenbar zu unrecht der Dingolfinger Stadtrat Pfarrer Gabriel Mißbrauch mit Seelgerätforderungen vor. Er würde die Bürger "mit den remediis [= seelsorgerischen Handlungen] und seelgreten sollicher massen yberspannen, das, wo er nuhr ein gemeines vermögen schmöckht, die verstorbnen undter 10, 20 und wohl mehr tallern zu der erden nit bestelten will". Dabei dürfe er laut IV. Polizeibuch von vermögenden Bürgern nur 2 Pfd. Pfg. und vom gewöhnlichen Handwerksmann bloß 1 Pfd. verlangen.

# Benefizial- und sonstige Stiftungsmessen

Das neue, bei uns lutherisch geprägte Verständnis von Eucharistie und Meßfeier kam ferner äußerlich besonders durch den drastischen Rückgang des Vollzugs gestifteter Messen zum Ausdruck, geschweige denn, daß jetzt noch neue errichtet worden wären. Wir haben diese Tatsache am Beispiel der Meßbenefizien in der Stadtpfarrei Dingolfing und andernorts bereits in allen Einzelheiten der Personalbesetzung geschildert. Die Visitationsprotokolle von 1559 erlauben dazu einen zeitlichen Quer-

schnitt durch den gesamten Beobachtungsraum.

Hier wie dort ist zunächst zu erkennen, daß der festgestellte Rückgang schlicht und einfach darauf gründete, daß die Personalstellen von den Präsentationsberechtigten nicht mehr bedient wurden und man die ja nach wie vor vertraglich fließenden Einkünfte für andere Zwecke verwendet hat. Bei ersteren handelte es sich um den Rat der Städte und Märkte, dann um Personen/Familien aus dem Adelsstand. Beide Gruppen tendierten überwiegend zur "Neuen Lehre" und sahen deswegen die Verwendung der Benefizialeinkommen besser beim neuen Schul- und Kirchenmusikwesen angelegt als beim Lesen der Stiftungsmessen durch einen dafür zu besoldenden "Meßpfaff". Man glaubte ja in diesen Kreisen nicht mehr an die Wirksamkeit des Opfers zugunsten anderer und ebenfalls nicht mehr an die Heilsnotwendigkeit der Guten Werke.

Wie in der Stadt dachte man auch auf dem Land. Die Angaben von Pfarrern und Kirchenverwaltern weisen zunächst die Fakten auf. Demnach wurden Benefizialmessen wie vor alters immer noch gehalten, wo ein Benefiziat angestellt war. In Dingolfing gab es 1559 nurmehr einen (Johann Wachinger); der Pfarrer – ohne Ahnung über die tatsächlichen Verhältnissen – gab an: "Vaciren etliche beneficia, dern die von Dinglfing [= der Stadtrat] lehenherrn [= Verleiher], wievil aber dern oder wo derselben einkommen hingewendt werde, weiß er nit". Ähnlich ließ Stadtprediger Wolfgang Sailer verlauten: "Nur ain beneficiat alhie, welcher auf der tuechmacher meß. Der [adelige] herr von Fraunhofen hat ain meß alhie, die er jetz bei zway jarn selbs eingenommen. Hat bei 11 gestiffte messen alhie, weist nit wo das einkommen hingewendt werd."

Bei dessen Fehlen unterblieben die Stiftungsmessen, wenn sie nicht der Pfarrer oder ein Kooperator als Benefiziumsverweser mitübernahm. Dies war etwa der Fall in Pilsting (Altar der Jungfrau Maria/Kooperator Wolfgang Strenberger), Veitsbuch (ungenannter Kooperator), Frontenhausen (Pfarrer Gratter), Reisbach (in St. Salvator/

Kooperator) und Gerzen (2 Kooperatoren).

In Loiching war das dortige Benefizium vakant, nachdem dessen Kaplan verstorben war. Die "nachperschaft" – Nachbarschaft, d. h. Ortsgemeinde – hatte ihr Besetzungsrecht bislang nicht wahrgenommen. In Reisbach war das Benefizium Allerseelen dem Pfarrer Johann Sumersdorffer von Oberhausen verliehen: "Nimbt die proventus [= Einkünfte] ein und thuet nichts drumb". Das dortige Annen-Benefizium hatte keinen Inhaber, die Antoni-Messe bzw. deren Einkommen nahm der Pfarrer von Steinberg in Empfang: "Helt nichts darumb", also keine Stiftungsmessen. Die Marien-Messe war nicht besetzt. Ihr Lehenherr, der adelige Warther auf Schloß Warth, verwendete die Gefälle zur Besoldung eines Lehrers. Von einem weiteren unbesetzten Benefizium St. Annae in der Schloßkapelle konnte der Pfarrer nichts sagen: "Waist nit wo das einkommen hinkompt".

Auch in Vilsbiburg wurde das Benefizium Corporis Christi, eines von acht, und zwar auf herzoglichen Befehl umgewidmet "zu der schuel". Die dortige Messe auf dem St. Stephansaltar war vakant, die übrigen sechs hatten der Pfarrer und andere

Geistliche am Ort oder von auswärts inne.

War beim Vollzug oder Nichtvollzug der Benefizialmessen in erster Linie das Interesse der Stifterfamilien und/oder des Verleihungsberechtigten betroffen, so zielten die gewöhnlichen Gottesdienste an Sonn- und Feiertagen auf die Gesamtheit der Pfarrangehörigen wie ebenso die da und dort auf dem Land von der Ortsgeistlichkeit zu lesenden Wochenmessen. Die Visitationsprotokolle von 1559 geben darüber wieder detaillierte Auskünfte.

Nur bei einer Minderheit der Seelsorgestellen verlief alles so wie früher; zumindest bemühte sich dort der Klerus, seinen Verpflichtungen nachzukommen. Für Veitsbuch findet sich dies folgendermaßen durch die Zechpröpste ausgedrückt: "Pfarr wirt allmal über den andern sontag [= jeden zweiten Sonntag] besungen und ale hohe fesst, und ain wochenmeß, so am sambstag gehalten worden, wirt noch verricht. So wirt

auch der gottsdinst bei den andern kirchen, sovil möglich, gehalten".

In Thürnthenning kannte man es früher nicht anders als jetzt: "Ist kain ander gottsdinst, dann das man ain feirtag umb den andern singt und predigt, das wirt also gehalten". Auch in Moosthenning waren die Leute noch ausreichend versorgt: "Vor zeiten hat pfarrer [von Ottering] in der wochen 3 meß gelesen, und ain feirtag umb den andern gesungen und predigt, jetzt beschicht gleichwol der wochenmeß abbruch, die nachbarschafft [= Filialgemeinde] hat aber gern gedult, im feirtaglichen gottsdinst ist nit mangl". Bei der Filiale Schöndorf wurde dagegen die Wochenmesse "on clag wie von alter herkommen gehalten". Auch bei Oberdaching heißt es: "Es ist von alter her noch alle freitag ein wochenmeß gehalten, das beschicht noch one clag".

In der Pfarrei Pilsting sah es ähnlich mit der häufigen Meßfeier aus. Die Pfarrkirche selbst hatte "ain feirteglichen gottsdinst, so noch verricht, und in der wochen nur ainen tag, deran man nit meß gelesen, an jetzo werden in der wochen 3 meßen gelesen". In Großköllnbach hatte man es früher wie hier gehalten, mußte jedoch auf nurmehr zwei Messen in der Woche reduzieren. Leonsberg besaß "vor zeiten einen stäten [= beständig anwesenden] priester", der in der Schloßkapelle als Kaplan zelebrierte. Die Gemeinde sei "noch willens, ain aufzenemen". Anscheinend scheiterte dies am damaligen Priestermangel ebenso wie an den erforderlichen Finanzmitteln; der baye-

rische Herzog als Schloßbesitzer hat offenbar auch nichts dazu beigetragen, obwohl

die Kapelle samt Ausstattung nicht lang zuvor erst errichtet worden war.

Um nochmals auf Dingolfing zurückzukommen, meldeten hier die Kirchenverwalter "einen teglichen gottsdinst wie vor alter, werden teglich 4 messen gelesen" von den anwesenden Geistlichen. Auch die gestifteten Jahrtage wurden weiter begangen. Für Griesbach ist durch die Zechpröpste angegeben worden: "Vor jaren alle feir und sontäg ämpter gehalten worden und wohenlich 2 meß, wrden noch gehalten. Haben 16 jartäg, werden ires wissens gehalten". Dies galt für den erst neu angestandenen Pfarrer Christoph Pachmayr; aber auch von seinem Vorgänger sei alles "vleissig" vollzogen worden.

In diesem Sinn sagten ferner die Kirchenverwalter von Frontenhausen aus: "Die ämpter, jartäg und messen werden vermög des salbuechs wie vor alter gehalten". Ihre Kollegen in Kollbach äußerten: "All sontag und feirtag ain ampt und ungeverlich

wochenlich 2 oder 3 meß, wie vor alter. Die jartäg werden gehalten."

Diese Schilderungen zeichnen noch ein positives Bild im katholischen Sinn. In den drei nachfolgend herangezogenen Pfarreien treten demgegenüber bereits deutlich Unterschiede zwischen Hauptort und Filialen in Erscheinung. Beginnen wir mit Loiching, wo notiert ist: "Die gantz wochen, ausgenommen den pfinztag [= Donnerstag], wirt meß, dann auch die gestifften jartäge gelesen und vleissig gehalten". In der Kirche des Marktes Teisbach wären jedoch in der Woche auch drei Messen zu lesen gewesen, "wirt selten aber eine gehalten".

In Frichlkofen sollte ferner wöchentlich eine Messe stattfinden und alle vierteljährigen Quatember "besungen" werden: "Wirt aber wenig gehalten" vom Gottfriedinger Pfarrer Pankraz Ortmayr, dem für seine Pfarrkirche allerdings bescheinigt wurde, eine Montagmesse zu lesen und "quatemberlich zu besingen", also eine vierteljähr-

liche "missa cantata" nach gewohnter Ordnung zu feiern.

In der Nachbarpfarrei hatte die Kirche zu Mamming "feirteglichen gottsdinst und in der wochen zwo meß, werden gehalten wie vor alters". Obwohl Pfarrer Sebastian Federkiel von seinen Zechpröpsten wie den örtlichen Bruderschaftsvorständen bestätigt wurde, daß er alles "unverweislich und catholisch" verrichte, monierten erstere bei den Filialen Graflkofen und Bubach, dort sei jeweils eine Wochenmesse fällig, "welche erst über die viert wochen gehalten, und werden dreumal im jar besungen". In Seemannskirchen traf alle Feiertage eine Messe, "wirt gehalten wie vor alter".

# Rückgang von Meßgottesdiensten

Noch sehr viel ungünstiger ist die Entwicklung in der Mehrzahl aller Pfarreien verlaufen. Der Rückgang früher gewohnter Messen liegt wohl in den neuen Lehrmeinungen begründet, hat jedoch auch geringe Finanzkraft der Kirchenkassen zur Voraussetzung. Daß das eine mit dem anderen korrespondierend zu tun hatte, liegt ebenfalls nahe. Betrachten wir also die in den Visitationsprotokollen von 1559 niedergelegten Fakten.

In Hagenau "wirt allein an der kirchweich besungen, vor zeiten hat man in der wochen zwo meß gelesen, werden aber an jetzo ausgelassen und gar selten gehalten" – von dem sonst sich prononziert katholisch bezeigenden Pfarrer Holtzner von Hofdorf. Dieser konterte allerdings: "Wellen gleichwol kein wochenmeß [auszulassen] nachsehen, kom doch niemandt dartzu". Er äußerte aber ferner über seine Meßzelebration: "Halts lateinisch, pet accessum und recessum [= die vorgeschriebenen altkirlichen Gebete zum Eingang und zum Schluß, auch bede canones", also die Texte vor

und nach der Wandlung. Besser hatten es die Gläubigen der Filiale Ottending, wo "alle Unser Frauen täg [= Marienfeiertage] und zu mittfasten besungen, auch an s. Wolfgangs und Barbaratag, und alle sambstag ain meß, die ämbter werden noch gehalten, aber in drei oder vier wochen ains".

Auch in Rimbach sollte es Wochenmessen geben, jedoch: "Hat ain feirteglichen gottsdinst und zwo meß in der wochen. An jetzo wirt der gotsdinst über den andern sontag [= nur jeden zweiten Sonntag] gehalten, aber die wochenmeß gar selten". Die Leute seien dadurch "vast [= sehr] beschwert". Als Hauptgrund der seelsorglichen Misere nannten die Kirchenverwalter: "Vor Zeiten zwen priester alda gewesen, an jetzo allein der pfarrer". Zu Weichshofen und am Pfarrort zu Martinsbuch sollte an Feiertagen und in der Woche zweimal Messe gehalten werden. Doch die Zechpröpste berichten: "An jetzo beschichts über den andern feirtag [= nur jeden zweiten] und je bei weilen meß". Dagegen wurden in Feldkirchen die sechs Jahrtage und sechs Messen

im Jahr wie vorgesehen gefeiert.

Von Puchhausen heißt es für einst und jetzt: "Vor zeiten ist wochenlich ain meß gehalten und den dritten sontag gesungen und gepredigt worden. Jetz wirt die wochenmeß selten gehalten und kaum am sechsten oder siebenden sontag gesungen". Auch in den anderen Filialen der Pfarrei Leiblfing war es nicht besser bestellt, doch trugen – wie bei Oberhaselbach notiert – "die nachpaurn, von mangl wegen der priester, gleich also gedult". Schließlich wären früher zwei Priester hiergewesen und jetzt bloß der Pfarrer, "wöll im gar nicht klöckhen". Diesem stand außerdem das Handikap im Weg, als gebürtiger Schotte und Konventuale des Regensburger Schottenklosters "der sprach halben unverständig [= unverständlich] und sonderlich dem jungen volckh" zu sein. Die Kirchenverwalter von Upfkofen urteilten über ihn außerdem: "Ist er auf dem predigtstuel gantz unvernemlich [= nicht zu verstehen]". Von Schottland oder aus Polen, Afrika, Übersee nach Niederbayern – damals wie heute ein Ausfluß des je herrschenden Priestermangels.

In Steinbach sollten neben dem Sonntag auch jeden Feiertag und pro Woche Messen gefeiert werden; letztere wurden aber nicht gehalten. In Ottering sind früher pro Woche drei Messen gelesen sowie alle Feiertage besungen und dazu gepredigt worden; "jetz wirt die wochenmeß nit allerding also gehalten". In Tunding sah es folgendermaßen aus: "Vor zeiten ain feirtäglicher gottsdinst und zwo wochenmeß bei der pfarr gehalten, an jetzt wirt über den andern sontag gesungen, aber die meß gelesen. Bey dem filial auch ain feirtäglicher gottsdinst und ain wochenmeß, der gottsdinst wirt am andern sontag verricht, aber die meß aus armuet des gottshauß underlassen".

Haidlfing hatte einst neben den Feiertagen drei Messen in der Woche, jetzt wurde nicht mehr als eine gelesen. In Englmannsberg verrichtete der Pfarrer den Gottesdienst an den Feiertagen, nicht aber die zwei traditionellen Wochenmessen. Der Marklkofener Benefiziat Johann Kraptner verhielt sich nachlässig: "Wirt [= sollte] auch das gantz jar teglich besungen und meß gelesen und alle montag ain selampt [zum Totengedenken gefeiert werden], welches alles aber jetz gar unfleissig und selten gehalten wirdet". Er war ja auch einer der besonderen Sympathisanten der "Neuen Lehre".

Während in der Pfarrkirche Oberhausen an Festtagen und unter der Woche zweimal zelebriert wurde, blieben die Messen in der Filiale Loitersdorf "gar wenig" in Vollzug. Zu Reichlkofen, das alle Feiertage eine Messe haben sollte, ist diese "in zway jarn nit gehalten worden". Während in Gerzen alle Sonn- und Feiertage ein Amt, auch unter der Woche täglich eine Messe – "wieviel vor zeiten mehr" – gehalten wurden, unterblieb in der Filiale Eggenpoint eine frühere Wochenmesse "jetz armuet halben".

Ebenso steht bei Johannesbrunn über zwei Wochenmessen, daß sie "aus mangl der priester selten gehalten" würden. Auch in Lichtenhaag gab es vor Jahren eine Wochenmesse; sie hat man nun bloß mehr alle 14 Tage gelesen. In Radlkofen sollte jeden zweiten Sonntag ein Amt gesungen werden, "geschicht jetz kaumb in ainem monat". Die Wochenmesse in Westerskirchen "wirt jetz aus armuet des Gottshauß unterlassen", wogegen wie vor alters jeden zweiten Sonntag gesungener Gottesdienst stattfand.

Ein solcher wurde auch in der Pfarrkirche Binabiburg "vleissig" vollzogen. Für die Filialen "praucht man das mittl", d. h. suchte sich also in der Mitte zwischen Tradition und gegenwärtigen Möglichkeiten zu bewegen. Die Gläubigen wurden laut Meinung der Zechpröpste "gleichwol aus mangl der priester mit dem gottsdienst nit wie sich

gebürt verricht".

Nach dieser Übersicht bliebe eigentlich festzuhalten, daß es sich auf dem Land, am Indikator Meßfeiern gemessen, durchaus um eine seelsorgerische Minderversorgung gehandelt hat. Lediglich in der Stadt und in den Märkten erscheint sie – im katholischen Sinn – besser gewährleistet zu sein.

## Bruderschaftsmessen wie vor alters

Hier wie auf dem Land waren aber schon im Spätmittelalter sogenannte "Bruderschaften" als Laienvereinigungen gegründet worden, hauptsächlich, um für sich und ihre verstorbenen Angehörigen geistliche Schätze in Form von Messen, Ablässen und Gebeten zu erwerben. Aufgrund der Angaben in den Visitationsprotokollen von 1559 werden wir darüber informiert, daß es sich damals überwiegend positiv damit verhielt.

Als älteste hatten sich überall die Allerseelen-Bruderschaften etabliert, die allen Schichten der Bevölkerung offenstanden und in der Regel mindestens ein Mitglied pro Familie der betreffenden Pfarrei aufnahmen. Ihre Hauptintention war, wie schon der

Name sagt, auf geistliche Hilfe für die Seelen der Verstorbenen gerichtet.

Zur genannten Zeit bestanden allein im Beobachtungsbereich 15 Allerseelen-Bruderschaften und zwar in Ottering, Pilsting, Ganacker, Loiching, Untergünzkofen, Mamming, Frontenhausen, Marklkofen, Reisbach, Oberhausen, Ruhstorf, Loizenkirchen, Reichlkofen, Kirchberg und Vilsbiburg. Fast überall geschah hier der Vollzug von Wochenmessen und Jahrtagen wie vor alters. Lediglich in Ottering meldete der Pfarrer, daß sich seit seinem Amtsantritt vor einem Jahr noch niemand hatte neu aufnehmen lassen, und nur in Kirchberg wurden von vier Wochenmessen der Bruder-

schaft bloß zwei gelesen.

An sechs Pfarrorten bestand eine Sebastiani-Bruderschaft unter dem Patronat des Pestheiligen. In Dingolfing war sie 1512 gegründet, in Ottering ist die Errichtung "erst bey wenig jarn aus freier wilkürlicher bewegnuß der nachbarschaft fürgenommen" worden. Man hatte sich auch vorgenommen, wöchentlich am Dienstag eine Messe lesen zu lassen "und so dieselb gehalten, wirt der pfarrer davon gelont". Der in die Bruderschaft Eintretende sollte 1 Pfd. Wachs und dann jährlich 10 Pfg. bezahlen. In Griesbach verliefen die Gottesdienste der dortigen Sebastiani-Bruderschaft wie früher. In Pilsting stand sie unter einem Doppelpatronat mit St. Florian, war vor 22 Jahren errichtet, aber noch nicht oberhirtlich bestätigt worden.

In Frontenhausen wurden drei Jahrtage für die Bruderschaft gehalten. In Reisbach gründete 1513 das Handwerk der Schuhmacher eine Bruderschaft unter dem Patronat der Heiligen Sebastian und Erhard, deren Statuten in einer Abschrift von 1588 vor-

liegen.

Ähnlich geordnet erwiesen sich die Verhältnisse bei Unser Frauen Bruderschaft zu Reisbach und jener unter dem Schutz des hl. Blasius zu Wallersdorf. Ohne Angabe des Patronats ist in Frichlkofen eine Bruderschaft genannt, die nur 3 Taler Einkommen hatte, aber dem Pfarrer "von den vier quattembern zu besingen" für alle Vierteljahre 13 Schilling und sechs Schilling für die "beleuchtung" mit Kerzen geben mußte. Der Effekt zeigte sich jedoch als gering. "Soll am vierten sontag besungen werden, geschicht selten".

Neben diesen Andachts-Bruderschaften existierten noch andere vergleichbare Vereinigungen, die berufsständisch organisiert waren. Diverse Handwerkszünfte der zentralen Orte hatten sie ins Leben gerufen; die religiöse Zielsetzung war die gleiche. 1559 traten sie in den Visitationsprotokollen jedoch nur in der Stadt Dingolfing und

im damaligen Markt Vilsbiburg ins Bild.

Die breite Auffächerung der Berufspalette in Dingolfing spiegelte sich auch in der Organisation berufsspezifischer Handwerks-Bruderschaften. Sechs sind angeführt: Bäcker, Bäckenknechte – die Gesellen –, Schneider, Tuchmacher, Fischer, Lederer und Schuster, somit jene der potentesten Nahrungsmittel-, Textil- und Ledergewerbe. Dazu kam noch die Michaeli-Bruderschaft, ein 1341 vom Stadtrat gegründetes elitäres Gremium, das sich nur aus den führenden Ratsfamilien in sechs Mitgliedern ergänzte. Bei ihnen wurden sämtlich die traditionellen gestifteten Messen und Jahrtage gehalten wie entgolten.

Genauso verhielt es sich in Vilsbiburg mit den Handwerks-Bruderschaften der Bäcker, Weber, Schuhmacher und Fischer. Während bei diesen gegenüber früher keine Änderung eingetreten war, heißt es bei der Bruderschaft der Metzger trotz jährlicher Ausgaben an die Priester und "auf beleuchtung": "Wissen von jartägen kain bericht ze geben". Für die Tuchmacher-Bruderschaft war noch vor zehn Jahren ein

Jahrtag worden, "so jetz unvermöglichkait halben underlassen wirt".

In Vilsbiburg gab es zusätzlich eine Andachts-Bruderschaft mit der speziellen Aufgabe zur Eucharistieverehrung, die Corporis Christi- oder Fronleichnams-Bruderschaft. Allerdings wurden außer den gestifteten neun Jahrtagen keine weiteren Meßgottesdienste gefeiert, dafür stets 6 Pfd. Pfg. Ausgaben zu einem festlichen Mahl bei

Aufnahme der Jahresrechnung verbucht.

Auf derartige Festivitäten legten die Zünfte überall größten Wert. Der Handwerksjahrtag, als "Tänzl" – oder "Dinzltag" mit rituellem Tanz und Festmahl ausgestattet, galt als Höhepunkt der Repräsentation und wurde deshalb entsprechend aufwendig begangen. Nur so und vom Prestigedenken dieser Gruppen getragen läßt sich erklären, daß beim allgemeinen Rückgang der Opfermessen die Bruderschaftsmessen offensichtlich keine Einbußen erlitten haben. Als Gründe hierfür sind wohl anzuführen: enge verwandtschaftliche wie berufliche Verbindung untereinander, unmittelbare persönliche Beziehung der Generationen, traditionsgefestigte Vorstellung den Vorgängern geistlich helfen zu müssen. Trotz lutherisch beeinflußter Meinung, daß dies theologisch nicht zu akzeptieren sei, verhielten sich die Leute offenbar nach dem Grundsatz, "es könnte ja doch was dran sein" und bezahlten als Berufsgruppen die alteingeführten Gottesdienste, vielleicht eben weniger aus echter Glaubensüberzeugung als eher aus gesellschaftlichen und Prestigegründen.

#### Traditioneller Lichterbrauch

Dazu gehörte ferner das Aufstellen und Abbrennen großer Kerzen. In den Reisbacher Statuten von 1513/88 wird gefordert: "Es sollen auch bey obgenandten gotts-

dienst, vesper und vigillien und ambtern all kherzen, so gedachte bruederschaft yezo

hat oder fürbaß gewingt, angezündet werden".

Die Bruderschaften waren es auch, die durch Stellung und Unterhalt von Beleuchtungsmitteln ein besonderes Zeichen der Sakramentsverehrung setzten. Dies geschah neben und zusätzlich zu den üblicherweise von den Kirchenverwaltern besorgten Kerzen. Die Visitationsnotizen unterrichteten auch darüber mit wünschenswerten Details. Einige Beispiele verdeutlichen es für unseren Beobachtungsraum.

Wie anderswo entrichteten neueintretende Mitglieder der Bruderschaft oder "zeche der weinzierl" zu Rimbach – im seinerzeitigen Weinbaugebiet – je 1 Pfd. Wachs, das dann für die "beleuchtung" bei Gottesdiensten verwendet wurde. Von den Angehörigen der Allerseelenbruderschaft in Gottfrieding heißt es: "Prennen ain ewigs liecht, darüber get ungeverlich 6 f". Der Beitrag zur Beleuchtung, dem Pfarrer jährlich übergeben, betrug bei der Bruderschaft in Frichlkofen 6 Schilling Pfg., bei jener in Mamming 2 Gulden und in Griesbach 2 Schilling Pfg. Besonders hervorgetan haben sich die Allerseelenbruderschaften in Loizenkirchen mit 3 Talern und in Reichersdorf mit 2 Talern 3 Schilling Pfg. In Marklkofen unterhielt man "ein ewigs liecht" und vor dem Allerseelentag ebenfalls "ein liecht".

In Kirchberg empfing der Mesner aus der Bruderschaftskasse jährlich 70 Pfg. "auf beleuchtung alle sambstag, auch alle zwelf potten [= an den Apostelfesten]".

## Theophorische Prozessionen

Dort wo sich in Städten und Märkten Handwerkszünfte organisiert hatten, traten sie bekanntlich auch als religiöse Bruderschaften in Aktion. Sie begleiteten das Allerheiligste bei Prozessionen und Umgängen mit spezifischen Insignien, den sogenannten Großen Kerzen. Formal handelte es sich dabei um hohe, meist geschnitzte und bemalte Stangen, auf welche Kerzen gesteckt wurden; häufig war auch eine Statue des Handwerkpatrons und/oder das Zunftwappen daran angebracht. Auch dazu bringen die Visitationsprotokolle von 1559 vielfach die frühesten schriftlichen Nachweise.

In Dingolfing sagten bei ihrer Einvernahme etwa die Vorsteher des Schneider-Handwerks aus: "Miessen, wie bei den zünfften gebreuchig, jerlich 12 kerzen erhalten". Darunter sind ihre Handwerksstangen wie auch stationäre Lichter zu verstehen, die z.B. vor dem Bruderschaftsaltar in ihrer Seitenkapelle der Stadtpfarrkirche St. Johannes aufgestellt waren. Ausdrücklich der Verehrung des Altarsakraments diente die vom Handwerk der Kürschner übernommene Verpflichtung: "Halten das liecht am fronleichnambstag auf iren cossten".

Auch in Vilsbiburg sind bei der Bäckenbruderschaft die "zwelf körtzen" genannt, deren Zahl wohl auf die 12 Apostel zurückgeht bzw. diese symbolisieren sollte. Die Zunft der dortigen Tuchmacher war in Abschwung gekommen; nicht einmal ein Jahrtag konnte mehr finanziert werden. Doch wurde der jährliche Geldrest in Höhe von

1 Gulden "auf ain kertzen gewendt".

Die tragbaren Handwerks- und Bruderschaftsstangen fanden damals und bis in das 19. Jahrhundert herein vorzugsweise Verwendung – wie schon erwähnt – bei theophorischen Prozessionen. Für diese bestanden seinerzeit drei spezielle Anlässe: die bis heute durchgeführte Fronleichnamsprozession, dann die seit dem Spätmittelalter bis noch vor etwa 120 Jahren übliche Donnerstagsprozession und die sonntägliche um die Kirche mit Segnung der Gräber im Friedhof. Während erstere regelmäßig außerhalb der Gotteshäuser im Freien, aber innerhalb der Ansiedlungen stattfand, nahm die zweite ihren Weg im Kircheninneren. An Fronleichnam und an den Sonntagen betei-

ligte sich gewöhnlich die gesamte Pfarrgemeinde – soweit abkömmlich – am Umgang, am Donnerstag in der Regel wenigstens Kirchenpfleger, Stadt- bzw. Marktrat, Geist-

lichkeit und liturgischer Dienst.

Die Umwertung des Altarsakraments durch die Reformatoren – bei uns durch die Lehre Luthers – veränderte auch diese traditionelle Übung. Während zwar in den Heimatpfarreien der Brauch offiziell aufrechterhalten und von den Leuten auch mitvollzogen wurde, sind da und dort Einschränkungen vermerkt, die dann wieder ein bezeichnendes Licht auf die Einstellung gegenüber der Eucharistie werfen. Die Notizen der Visitatoren sind hier nicht sehr häufig; doch müssen wir auch die wenigen Hinweise für die Ausgestaltung unseres Geschichtsbildes aufsuchen und verwerten.

Im Frageschema von 1559 sind die entsprechenden Belege unter der Rubrik "circa ritum" zu finden. Dabei ging es um die Abhaltung der "Kreuzgänge", d. h. der Pfarrwallfahrten unter Vorantragung eines Kreuzes zu bestimmten regelmäßigen Terminen und die Flurumgänge ebenso wie um die feierlichen "Prozessionen", bei welchen die vorgenannten mit dem Allerheiligsten zu verstehen sind. Diese interessieren uns in

vorliegendem Zusammenhang.

In Martinsbuch gab Pfarrer Weiß an, "helt die kirchenpreuch wie vor alter", in Ottering Pfarrer Auer ebenfalls alles "sambt den processionen und letaneien". Pfarrer Osterreiter von Leiblfing sagte das selbe, was auf Latein notiert worden ist: "Observat [...] processiones una cum letaniis secundumm morem antiquum". Mit allgemeinen Formeln wurde dies auch andernorts bestätigt, wie z. B. in Wallersdorf, Dingolfing, Gottfrieding, Reisbach, Oberviehbach, Kirchberg und so fort.

Das Gegenteil davon stand in Marklkofen auf der Tagesordnung. Benefiziat und früherer Frontenhausener Pfarrer Kraptner bekannte freimütig: "Halt die ceremonien der kirchen, als procession, creutzgang, letaney etc., gar nit". Pfarrer Täberl von Loizenkirchen mußte melden: "Geen aber wenig mit dem creutz. Habens heur gar underlassen. Am sontag get niemand mit der procession umb die kirchen, dann [= als]

er und der mesner".

Daß der Loichinger Pfarrer Bernkopf auch hier nicht bloß seine eigene, reformatorisch beeinflußte Meinung hatte, sondern diese auch durchsetzte, steht allerdings nicht bei seiner persönlichen Aussage verzeichnet. Vielmehr äußerte sein Pfarrvikar in Kollbach entsprechendes: "Sagt, von den ceremonien, creutzgengen, weichwasser etc. werd im durch sein kircherrn [...] verbotten, haiß alles gauckhelwerch".

Umgekehrt hatte Pfarrer Sigismund Koppenwaldner in Gaindorf diesbezüglich Schwierigkeiten mit seiner Gemeinde. Er hielt Gottesdienst und Zeremonien wie vor alters, außerdem ermahnte er das Volk dazu. "Man treibe aber nur das gespött dar-

aus", schloß er resignierend.

# Fronleichnamsprozession

Wir müssen also auch unter diesem Punkt der Betrachtung einmal mehr die starke Ambivalenz in den jeweiligen Auffassungen konstatieren. Um aber exakte Berichte über die Durchführung der nach außen offensichtlichsten Demonstration altkirchlichen Eucharistieverständnisses, nämlich der Fronleichnamsprozession zu gewinnen, sind als Quellen die, wenigstens sporadisch, aus dem 16. Jahrhundert erhaltenen Jahresrechnungen der Pfarrkirchen unseres Raumes heranzuziehen. Immerhin ging es hierin um Ausgaben aus Anlaß der Prozession, wenn wir auch keine genaue Beschreibung der Vorgänge erhalten. Als Indikatoren sind die Aufzeichnungen allemal zu werten.

Während sich für Gottfrieding in der Rechnung von 1553 kein Eintrag findet, steht 1558 verzeichnet: "An corporis Christi [= Fronleichnam] die himeltrager und andere khierchendiener verzört VI ß [= Schilling] XXVII dl [= Pfennige]. Mer des ermelten tags der mesner und die pfeifer verzert 11 ß XV dl." Dies bedeutete, daß man hier aus der Kirchenkasse den Mitwirkenden an der Prozession danach ein durchaus umfängliches Mittagessen spendiert hat. Ähnlich wurde 1565 den Himmel- und Kerzenträgern, den drei Mesnern – also auch denen der Filialen – und den die musikalische Ausgestaltung besorgenden Pfeifern "für die supn" ein Betrag von knapp 1½ Pfd. Pfg. ausgeworfen.

Auch in Mamming verköstigte man am Fronleichnamstag 1558 Himmelträger, Pfarrer und andere Kirchendiener. 1565 wurde dies als "alter gebrauch" bezeichnet, Prozession und Mahl für die kirchlicherseits dafür Berufenen als traditionell voll-

zogen.

Entsprechend der besseren Überlieferung von Kirchenrechnungen sind dann ab den Jahrgängen 1600 und 1613 überall die jährlichen Fronleichnamsprozessionen bezeugt. Pfarrer, Himmel-, Fahnen- und Kerzenträger wurden durch ein Mahl bedankt wie auch Kirchenverwalter, Mesner und Pfeifer. Letztere sind jetzt zwecks Erhöhung der Festlichkeit dabei gewesen in Gottfrieding, Haberskirchen, Hofdorf und Marklkofen.

In Ottering muß die Prozession am Fronleichnamsfest und auch am Oktavtag besonders schön gehalten worden sein. Darüber berichten nämlich die Kirchenrechnungen von 1601 und 1611 gleichlautend: "Von rosen aufs vest corporis Christi ze brechen X dl [= Pfg.]. Am tag corporis Christi, auch hernach in der octava denen persohnen, so den priester gweist [= geleitet haben], himel, fahnen und khörzen getragen, deren allenthalben in die 25 gewest, auf bedemal in die zerung zalt IIII fl [= Gulden] III ß dl."

Wie daraus und aus den folgenden Rechnungen der Barockzeit klar zu ersehen, hatten sich die Verhältnisse dahingehend gewandelt, daß jetzt die theophorische Fronleichnamsprozession unter Nutzung aller örtlichen Möglichkeiten zur wirksamsten Darstellung des katholischen Eucharistieverständnisses geworden war und dies bis

heute unter Beweis stellt.

In der Stadt Dingolfing zog an der Spitze der Prozession der komplette Stadtrat mit, dann die staatlichen Beamten, es folgten die Handwerkszünfte und Bruderschaften mit ihren Großen Kerzen wie zeichenhaften Stäben in farbigen Kutten, die Schützengesellschaft in Paradeuniform geleitete das Allerheiligste, vom Stadtpfarrer in der Monstranz unter dem Himmel getragen. Nach dem 1. Evangelium unter dem ehemaligen Griestor wandte man sich zur Oberen Stadt. Hier wurde das 2. Evangelium vor der Herzogsburg gesungen – ganz wie heute wieder vor der restaurierten Prachtfassade. Dann gab es eine durchaus erwünschte Unterbrechung. Bis zum Ende des Staatsbesitzes im Jahr 1603 hatte der im damals so genannten Pfleghof amtierende Oberbeamte die Aufgabe, seine Kollegen und den Stadtrat sowie die Geistlichkeit mit einem "Trunk" zu bewirten. Nach Ende der Prozession war es Verpflichtung des Stadtpfarrers, den Honoratioren und den Kirchendienern ein Mittagsmahl zu bieten. Man hielt eben Leib und Seele sinnvoll zusammen.

# Donnerstagsprozession

Weniger beliebt war dagegen hier eine Zeitlang der jeden Donnerstag in der Stadtpfarrkirche anzustellende Umgang. Seinen Zweck erfüllte er in Erinnerung an die Einsetzung des Altarsakraments am Gründonnerstag durch Jesus Christus. Das Vorweisen der konsekrierten Hostie in der Monstranz demonstrierte den Glauben an Transsubstantiation und Permanenz. Dies störte manche, der Meinung Luthers darüber folgend, und sie verweigerten die Teilnahme. Konkrete Vorfälle sind allerdings in unserem ländlichen Raum nicht dokumentierbar.

Nur in Dingolfing verwies noch 1597 Stadtpfarrer Gabriel auf entsprechende Vorkommnisse in Zusammenhang seiner bereits erwähnten Auseinandersetzung mit dem Stadtrat. Ihm werde vorgehalten, "das ich alle unordnung und confusion bei der khürchen mache, die alt gebürliche" – d. h. nach seiner Sicht vernachlässigten – "gotsdienst, glockhenleüthen und ordenliche khürchenzeitten aigensinigerweis verkhere". Weil er sich aber als Amtsinhaber "etliche ire müßbreuch und unordnung abzustellen fürgenommen, wellen sy es nit gedulden, underfachen sich wider alle gebür aigens gewalts mir in regierung der khürchen und Gottsdienst eintrag ze thuen". Die Stadträte wollten durchaus, "ich solle sy bei iren alten bösen gewonhaiten und mißbreuchen beruen und verbleiben lassen, understeen sich ganz muetwillig die gottsdienst irem willen und gefallen nach anzustellen". Sie wiegelten ferner die Kirchendiener auf, ihnen als Obrigkeit und nicht dem Pfarrer zu willfahren.

Außerdem hätten sie "ein schlechten eyfer zum gotsdienst, guzen zu ainer thür ein, lauffen alsbaldt zu andern hinaus. An den pfinztägen [= Donnerstagen] mues ich in der khürchen auf dem umbgang, bei dem sich oft khain ainer oder zwen sehen lassen, bis sy irem alten brauch und gewonhait nach voll prantwein sein, verziehen [= warten], wie sy mir dann tanquam hirci faetidi [= wie stinkende Böcke] ein zimblichen geruch bringen". Solch ärgerlichen Wandel und Unverschämtheit zu strafen mögen sie nicht akzeptieren, "daher ich ain zanckhischer fridhässiger priester" – ihre Vorwürfe – "sein

mues".

Der Stadtrat konterte im allgemeinen und besonderen genauso hart in schönstem literarischem Grobianismus. Mit seinen neuen Einführungen verwirre er die Leute, "also das man bey gemeiner statt deß verenderten gleits [= Geläuts der Glocken] und anderer sachen halber schier nit mehr wissen hat künden, wanns tag oder nacht bey der kürchen gewesen". Diese "ganz unnotwendige novitates [= Neuerungen]" habe es zuvor auch nicht gegeben; "es were sündt und schad, das alle seine antecessores [= Vorgänger] so gar blindt oder nachlessig gewesen weren, das sye (da es die notturft erfordert hatte) nit eben dasjhenig, dessen er sich noviter [= neuerdings] undernimbt,

auch sollten gesehen oder verrichtet haben".

Was Pfarrer Gabriel über die Abstellung von Mißbräuchen vorgebe, seien "lehre unerfündliche wort". Er könne "mit der alten gewonheit deß brantweindrinckhens gar wol daheimb bleiben und den hundt schlaffen lassen. Wür halten darfür, das wür fürsezlich von unseren burgern die polizey [-Ordnung] in prantwein und anderen sachen nit yberschreitten, vielweniger darwider zu handlen uns selbsten gelusten lassen". Dann kam es mit dem Hammer: "Mit warheit künden wür aber wohl sagen, das, wan man mit hohem vleiß ein täglichen excellent prantwein- oder piersauffer haben und suchen muesst, wür khein bessern als eben sein, pfarrherrens, vatter [= Philipp Gabriel] in der ganzen statt fürzestellen wessten, darumb dan ime die schergenstuben und andere fenckhnüssen [= Gefängnisse] wegen seines stetten räfflen und schendens [= Schreien und Schmipfens] halber umb sovil desto weniger selzamb [= unbekannt] ist".

Zurück zur Sache kommend, meinte der Rat in Bezug auf den ihm vorgeworfenen saumseligen Besuch der Gottesdienste, daß davon der staatliche Pfleger, der ja von amtswegen darauf achten sollte, nichts bemerkt habe. So müsse also "herr

pfarrherr ohn ainichen zeugen selbst wie der butter an der sonnen und ganz bloß stehen"

"Lutherischer Mißbrauch" hier, übereifrige "Gegenreformation" dort: immer noch standen sich auch auf hiesiger Ebene die Geister gegenüber. Es kam keine Versöhnung mehr zustande: 1602 mußte Pfarrer Gabriel gehen, 1604 wurde der gesamte Stadtrat vom Herzog abgesetzt und die bürgerliche Selbstverwaltung für ein ganzes Jahrzehnt kassiert. Der Staat wollte endlich Ordnung und Ruhe im Land; er wandte seine Machtmittel zielgerichtet an. Langsam begannen auch die kirchlichen Behörden mitzuziehen, die "Katholische Reform" kam schließlich in Gang.

#### Krankenkommunion

Wir können dies auf einen weiteren Aspekt unserer Thematik fokussieren. Bei Erteilung der Sterbesakramtente erschien der Priester mit der konsekrierten Hostie in einem Behälter und reichte sie dem Gläubigen. Im Lauf des 16. Jahrhunderts scheint man dabei keine besondere Feierlichkeit angewandt zu haben. Die lutherische Umdeutung der Eucharistie dürfte der Grund dafür gewesen sein. Jedenfalls konnten wir aus den Visitationsprotokollen bei verschiedenen Geistlichen deren neue Ein-

stellung erkennen.

Hierher rechnet wohl auch ein Fall, den der Dingolfinger Stadtrat 1597 gegen die Angriffe von Pfarrer Gabriel ausspielte. Dieser habe jetzt einen neuen Kooperator – wohl Bernhard Jung – angestellt. Als jener kürzlich "ein schwache persohn mit Gott versehen" habe, sei er "hernacher alsbaldt mit der heilligkhait [= dem Allerheiligsten], so er bey ime [= sich] gehebt", zu einem Schmied hinein gesessen. Dort habe er sich "in das liebe pier plaz voll angetrunckhen". Als er "wohl genueg angethon gewest, ist er allererst mit dem reisl [= Hostienbehälter] und anderen heiligen sachen der kürchen zuetorgelt".

Zwar hatte es noch im Spätmittelalter Instruktionen zum würdigen und verehrenden Ablauf der Krankenkommunion gegeben, doch erst mit den früher genannten bischöflichen Agenden und Obsequialien der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts kam wieder Ordnung in die Verhältnisse. Das "Rituale Romanum" von 1614 des Papstes Paul V. blieb dann für die folgenden Epochen verbindliche Richtschnur.

Ihm ist über den Ritus zu entnehmen, daß der Versehgang immer öffentlich stattzufinden hatte. Die Gläubigen oder wenigstens die Mitglieder einer etwa am Pfarrort existierenden eucharistischen Bruderschaft – wie zum Beispiel in Vilsbiburg – und andere Fromme sollten durch einige Glockenschläge zusammengerufen werden. Sie begleiteten mit brennenden Kerzen den Priester, der – mit Chorrock, Stola und nach Möglichkeit mit Pluviale [= Rauchmantel] angetan – unter einem Traghimmel gehen sollte. Ein Kleriker oder eine andere Person des liturgischen Dienstes hatte eine Laterne vorauszutragen, zwei andere folgten, einer mit Weihwasser, Korporale [= Leinentüchlein als Kelchunterlage] und Purificatorium [= Leinentuch zur Kelchreinigung], der zweite aber mit einem Glöckchen und dem Rituale. Hin und zurück waren bestimmte Psalmen und Hymnen zu beten. Die Leute auf der Straße hatten die Prozession niederknieend passieren zu lassen.

Daß derartige Vorschriften bei uns nicht auf dem Papier blieben, ist gut belegbar. Die Einführung des dann bis in das 19. Jahrhundert herein dauernden feierlichen Versehgangs mit dem öffentlich getragenen Allerheiligsten war nämlich von Umständen begleitet, die sich als recht unschön erwiesen, für uns jedoch als höchst informativ

über die seinerzeitige Wirklichkeit gelten können.

Am 27. September des Jahres 1619 wurde der Regierung in Landshut ein Schreiben des Handwerks der Rotgerber und Schuster zu Dingolfing vorgelegt, in dem diese sich

bitter über den Stadtrat beklagten.

Vor drei Jahren – also 1616 – sei durch die Dingolfinger geistliche und weltliche Obrigkeit – Stadtpfarrer und Rat – "ein Himmel für die Provisuren aufgerichtet" worden. Zur Bestreitung der Kosten habe man das Handwerk mit einem Beitrag in Höhe von 6 Gulden belegt. Obwohl nun diese Summe seit drei Jahren quatemberlich – vierteljährlich – "beschwerlich" bezahlt worden und der Himmel mit allem Zubehör "aufgerichtet" wäre, demzufolge seitdem keines weiteren Unterhalts mehr bedürfe, seien sie auch heuer wieder um Entrichtung der 6 Gulden angegangen worden. Das Handwerk, mit schweren Bürden belastet, beziehe jährlich nicht mehr als rund 16 Gulden Einkommen. Es ersuchte deshalb um Befreiuung, gab aber gleichzeitig zu verstehen, daß es wieder seinen Teil leisten wolle, wenn "der Himmel etwas brauchen" oder ein neuer angeschafft werde.

Kaum drei Wochen später ließ das Handwerk unterm 14. Oktober ein zweites Schreiben in Landshut präsentieren, das folgenden Inhalt aufwies. Nachdem aufgrund seiner Anzeige die Regierung den Dingolfinger Stadtrat aufgefordert hatte, innerhalb von 14 Tagen Bericht zu geben, habe letzterer nach Eingang des Befehls die Handwerksmeister in Verhaft genommen. Seit vier Tagen würde niemand von ihren Verwandten und Frauen zu ihnen gelassen. Sie bäten deshalb "um Gottes Willen" und nachdem sie ja nichts Verbrecherisches – "Malefizisches" – begangen hätten, dagegen "von Handwerks wegen ganz beschwert" seien, ferner die ganze Stadt und ihre Häuser voller Soldaten lägen, den Befehl zu ihrer Freistellung hinauszugeben und sie nicht

länger beschweren zu lassen.

Die Antwort von Kammerer und Rat der Stadt Dingolfing ist am 11. Oktober ausgefertigt. Der Bischof von Regensburg habe seinerzeit zur Pfarrkirche einen Himmel samt zwei Laternen überschickt, wofür etwa 100 Gulden angefallen und vom Kirchenvermögen bereits bar bezahlt worden seien. Zum Tragen des Himmels und der Laternen hätte der Rat vier Personen, "die sich allezeit bei der Stelle finden lassen",

bestellt und dafür jeder quatemberlich 30 Kreuzer bestimmt.

Die Verhaftung der Meister sei geschehen, weil sie öfters "heimlich Handwerk gehalten" und ohne des vom Rat verordneten Beisitzers Wissen und Willen entgegen den Bestimmungen der fürstlichen Polizeiordnung zusammengekommen seien. Man habe die Arrestierung als abschreckendes Exempel für die anderen Handwerke durchgeführt; im übrigen wären die Männer nach Bezahlung des geringen Strafgeldes gleich

den ersten Tag wieder freigelassen worden.

Als Leute, die den Himmel und die Laternenstangen trugen, sind vier Personen angeführt. Eingangs wird der Cantor Sigmund Pruckhmair genannt, der nach eigenen Angaben vor zwei Jahren das erstemal bestellt worden sei und quatemberlich 30 Kreuzer erhalte; von den Kranken bzw. deren Angehörigen empfange er 2, 3, 4, 5 bis wohl 6 Kreuzer, bei manchen Armen gar nichts. Mit der Besoldung sei er nicht zufrieden, da er "immer in verwart sein" müsse. Ähnliche Aussagen machten der Adstant Balthasar Ramer, der Dingolfinger Mesnerssohn Hanns Reicheneder und der Schwiegersohn des Mesners, der Kürschner Kaspar Obermair.

Nach dieser Darlegung des Akteninhalts wollen wir nunmehr einzelne Aspekte näher betrachten. In erster Linie kommt hier der Zeitpunkt in Frage, zu dem die Einführung eines feierlichen Versehganges geschehen bzw. dessen Existenz durch die Anschaffung eines Himmels samt Laternen nachweisbar ist. Wie erinnerlich, haben wir oben auf das im Jahr 1614 erfolgte Erscheinen des "Rituale Romanum" verwiesen,

dessen Vorschriften dann im weiteren Verlauf des 17. Jahrhunderts in die verschiedenen Diözesanritualien übernommen worden sind. Die Anordnung des Regensburger Bischofs von 1616, einen Himmel und Laternen für den feierlichen Versehgang zu ver-

wenden, ist nun zweifellos im Zusammenhang damit zu sehen.

Interessant ist dabei, daß die Gerätschaften gleich fertig aus Regensburg übersandt worden sind; modern gesprochen könnte man an eine Art Sammelbestellung denken. Es blieb demnach nicht dem Trägheitsmoment der örtlichen Kirchenverwaltung und/oder den kaum eifriger arbeitenden geistlich-weltlichen Ortsbehörden überlassen, für Anschaffung und Einführung zu sorgen. Vielmehr wollte der Bischof offensichtlich den sofortigen Vollzug dadurch gewährleisten, daß das vorgeschriebene Zeremonialgerät unmittelbar zur Verfügung stand und nicht dessen etwaiges Fehlen als Grund oder Vorwand einer Unterlassung angeführt werden konnte.

Die Bestreitung der Kosten wäre wie bei der Beschaffung vergleichbarer Gegenstände – Kirchenfahne, Traghimmel für die Fronleichnamsprozession etc. – üblicherweise Sache der Pfarrkirchenstiftung gewesen. In Dingolfing hat man damals jedoch einen anderen Weg gewählt, zu dessen Beschreitung Stadtpfarrer und Rat eine mit moralisch-seelsorglichen Motiven begründete Vereinbarung geschlossen hatten. Man erhob eine Umlage bei den Handwerkszünften und Bruderschaften, deren jährliche Erneuerung sogar nach Abzahlung der ursprünglichen Kosten mit schöner Regelmäßigkeit geschah, bis der Unmut der damit Belasteten nach drei Jahren zu der geschilderten Klage führte und die Regierung dann der Einziehung ein Ende setzte.

## Heilige Behältnisse

Der Glaube an das wahre Weiterbestehen der konsekrierten Gestalten als Leib und Blut Jesu Christi verlangte geziemende, würdige und gesicherte Aufbewahrung. Ihre öffentliche Präsentation und Darstellung zwecks Verehrung im Gemeindegottesdienst wie bei privater Andacht rief deshalb auch die künstlerische Gestaltung entsprechender Behältnisse hervor. Laufender Ersatz bei Schadhaftigkeit und sonstiger Verlust, Stilwandel und Änderung liturgischer Vorschriften haben es allerdings mit sich gebracht, daß nur sehr wenige Objekte des 15. und 16. Jahrhunderts auf uns gekommen sind. Für den hiesigen Raum sind wir demnach hauptsächlich auf archivalische Belege angewiesen.

Weil sich die Visitatoren von 1559 ausdrücklich nach der gebotenen, ehrfurchtsvollen Unterbringung des Allerheiligsten erkundigt haben, sind zunächst Hinweise darauf zu gewinnen, daß sich in den Pfarrkirchen regelmäßig sogenannte "Sakramentshäuschen" befanden. Dazu kommen noch ein paar weiterführende Notizen, die wir

heranziehen können.

Zunächst ist ohne nähere Erklärung aus Steinbach zu erfahren, daß 1559 "das hochwurdig sacrament mittelmessig" aufbewahrt wurde, während es in Martinsbuch "sauber und rein gehalten" werde. Auch von Hofdorf heißt es, wie beim dortigen gut katholischen Pfarrer Holtzner nicht anders zu erwarten: "Das sacrament und chrisam sein wol versehen, die altär bedeckht, und wirt nach altem prauch gehalten". Ohne Mängel wurde die Aufbewahrung des Allerheiligsten gewöhnlich auch andernorts befunden. Unter Dingolfing steht: "Im ciborio [= großer Kelch für die konsekrierten Hostien] ist kain mangl, wirt sauber gehalten", und unter Englmannsberg: "Das sacrament wirt tag und nacht beleucht, auch sonst das gottshauß mit aller notturft und sauber gehalten", obgleich beide Pfarrherren – wie wir schon mehrmals angemerkt haben – sonst stark lutherische Gesinnung zeigten. In der baufälligen Kirche zu

Hüttenkofen konnte man das Allerheiligste "allein in der sambstag nacht von wegen

grosser armut des gotthaus" mit Lichterkerzen versehen.

In Oberviehbach wird dann das "sacramentheusl" angesprochen, das hier als "nit beschlossen befunden" wurde. Die Unvermögenheit der Kirchenkasse in Kollbach beeinträchtigte auch den Kult dort: "Hat sacramentheusl, taufstain etc. aber mit anderer kirchenzier zum wenigsten nit versehen, hat auch nit mer als ain meßbuech".

Aus Reisbach ist überliefert: "Khirchen mit sacramentheusl, taufstein und aller anderer zierlichait wirt on allen mengl und vleissig gehalten". Solches war ferner im Pfarr- wie in den Filialbezirken von Binabiburg der Fall: "Mit sacramentheusl, taufstein, beleuchtung, auch andern kirchentziern versehen und von den mesnern sauber gehalten". Die selben Aussagen sind auch bei Gaindorf, Aich, Seyboldsdorf und Treidlkofen zu finden, ohne daß aber ein Sakramentshäuschen ausdrücklich genannt wird.

Über deren formale Gestaltung und wohl sicher künstlerischen Schmuck bestehen bei uns keine Kenntnisse mehr. Lediglich in Usterling blieb als einzelnes Objekt eine an der Chorwand eingesetzte Sakramentnische erhalten. Es handelt sich um eine Steilgiebelanlage – 63 cm hoch, 39 cm breit – mit Krabben und Kreuzblume. Ihr schmiede-

eisernes Rautengitter ist mit Rosetten besetzt.

Das spezielle und edelste hl. Gerät zur Meßfeier war und ist der "Kelch" mit Zubehör (Patene, Löffel, Kelchtuch). Er bezieht seine Würde von Wort und Tun Jesubeim Letzten Abendmahl. Maß und Form haben seit den Anfängen mannigfache Entwicklung genommen. Mit dem Aufkommen von Meßfeiern einzelner Priester ohne Gemeinde in den frühen Klöstern wurde deren Kelch zum Symbol geistlicher Würde und zum Attribut des Glaubens.

So bedeutete es eine Selbstverständlichkeit, daß in jeder Kirche unseres Beobachtungszeitraumes auch ein solcher vorhanden war und sauber aufbewahrt wurde. Arme Pfarrkirchen wie zum Beispiel in Hüttenkofen besaßen aber tatsächlich nur ein einziges Exemplar, wie die Ortsinspektion der Visitation von 1559 ergeben hat. Anderswo war man damit besser gestellt, vor allem, wenn es sich um eine Mehrzahl von Geistlichen an der betreffenden Kirche handelte.

Tunding etwa besaß zwei Kelche, darunter einen aus Silber, die Filiale Lengthal einen "vergolt, aber nit silbrin". Pilsting hatte sogar sieben einschließlich eines zerbrochenen, Wallersdorf vier "guet kelch". In Dingolfing waren vorhanden 10 "vergullt kelch sambt irer zugehörung", aber "darunder etlich unsauber". In Reisbach gab es acht Kelche; unter ihnen wurden "1 pleierner und ein kupfriner" festgestellt. In Aich seien vor neun Jahren bei einem Einbruch vier Kelche und eine silberne Monstranz verschwunden.

Zur Aufbewahrung, zum Vorzeigen und Mittragen der konsekrierten Hostie diente dann einst wie jetzt die "Monstranz". Auf ihre wertvolle Formung, Verzierung mit edlen Steinen und künstlerische Gestaltung wurde wegen der Funktion besonders Bedacht genommen. Aber nicht in allen Pfarreien unseres Gebiets sind derartige Objekte im Visitationsprotokoll angeführt. In Gottfrieding und Mamming fehlen sie zum Beispiel, obwohl wird gerade von dort die Abhaltung der Fronleichnamsprozession für diese Zeit eindeutig belegt gefunden haben.

So sind Monstranzen – ohne weitere Qualifizierung – genannt in Steinbach und Martinsbuch. In Pilsting wird das dortige Exemplar als "silbrin" bezeichnet, ebenso zwei Stücke in Dingolfing. Marklkofen hatte eine "gross silbrine sampt ainem silbrin kreutz". Loizenkirchen "ain klain silbrin monstranzen sambt ainem silbrin kreutz".

Über eine silberne verfügte man auch in Binabiburg. Bei Dingolfing sind zusätzlich

sechs kleine und zwei große Messingleuchter genannt.

Der Vollständigkeit halber sei angefügt, daß natürlich auch die erforderlichen liturgischen Gewänder – mehr oder weniger zahlreich – vorhanden waren. An der Spitze stand 1559 Dingolfing, wo es aber auch heißt: "Ain alben und humeral, unsauber befunden in der sacristei. Haben bis in 30 meßgewandt, dern maister thail unsauber".

In unserem Beobachtungsbereich blieben aus der alten Zeit über die Jahrhunderte nur mehr ganz wenige solcher Sakralgeräte erhalten. Allein vom Ende des 15. Jahrhunderts existiert noch eine spätgotische silber-vergoldete Monstranz in Ruhstorf bei Oberhausen. Sie hat einen Sechspaßfuß mit durchbrochener Zarge; ihr Granatapfel-Nodus zeigt sechs Viereckrotuli. Den Zylinder flankieren je zwei Spitzbogenarkaturen mit Streben und Maßwerk. Der Helm ist sechsseitig, gerautet sowie mit Krabben und Kreuzblume versehen.

Nicht mehr gotisch, sondern bereits in damals moderner Renaissanceart geschaffen, zeigt sich etwa eine prachtvolle Monstranz in Velden aus der Zeit um 1600. Auch sie

ist die einzig überlieferte des ganzen Gebiets.

Zwei silber-vergoldete Kelche im alten Stil gibt es noch in Marklkofen; beide tragen Wappen der Ortsadelsfamilie Zachreis und stammen aus erster bzw. zweiter Hälfte des 16. Jahrhunderts. Letzterer besitzt Schriftbänder mit den Namen Jesu und Maria; laut Beschauzeichen hat ihn ein Landshuter Goldschmied gefertigt. Mit Beschauzeichen Regensburg ist ein Kelch in spätgotischen Formen und der Umschrift "maria – hilf – vns avs not" in Moosfürth erhalten.

### Altarbaukunst

Von den Altären, auf welchen die Zelebration der Messen und die Verwandlung der Gestalten vollzogen wurden, sind gleichfalls nur mehr wenige – und diese meist bloß in Teilen – auf uns gekommen. Zu den bedeutendsten davon zählt der spätgotische Altar in Usterling aus der Zeit um 1520, gestiftet vom adeligen Ehepaar Jörg Wieland zu Hagstorf und Susanna Behaim. In seinem Mittelschrein stehen die farbig gefaßten Holzplastiken der Patrone St. Johann Baptist und St. Johann Evangelist.

So ähnlich hat man sich den Dingolfinger Hochaltar in St. Johannes vorzustellen, von dem bekanntlich nur mehr die beiden Hauptfiguren vorhanden sind. Einer der Seitenflügel in Usterling zeigt im Relief statt der Taufe Christi am Jordan diese am – offensichtlich schon damals berühmten – Naturdenkmal des Wachsenden Steins oder

Felsens.

Als sehr prächtig erhebt sich auch der spätgotische Hochaltar in Heiligenstadt bei Gangkofen mit dem thronenden Christus Salvator im Mittelschrein, umgeben von musizierenden Engeln. Er ist eine Stiftung des Deutschordenskomturs Perchtold von Sachsenheim (1480), der daran auch mit seinem Wappen abgebildet ist und ein Schriftband mit der Anrufung zwischen den betend gefalteten Händen hält: "miserere·meydeus" – Gott erbarme Dich meiner.

Neugotisch ergänzt und umgebaut sind die aus der Spätgotik herüberreichenden Altäre in Reisbach, Kollbach, Mienbach und Zulling. Seit Beginn der Reformation scheint in unserem Raum kein einziger Altar mehr neu errichtet worden zu sein – auch dies sehr bezeichnend für den Umschwung im Denken der Bevölkerung. Erst im Jahr 1626 erfahren wir wieder von einem Altarbau in der neuen Wallfahrtskirche St. Korona in Altenkirchen bei Frontenhausen, befördert durch den Regensburger Bischof Albert von Törring.

Für den Stil der Renaissancezeit so typisch wie im Gedankengut von reformatorischen Einflüssen getragen, erweisen sich dafür die oben schon beschriebenen Epitaphien adeliger Familien etwa in Marklkofen. Sie sind nach Art von Altaraufbauten gestaltet und vermitteln so davon ein – fiktives – Bild, wenn es denn je bei uns in die

Wirklichkeit umgesetzt worden wäre.

Mit der dogmatischen Fixierung des Eucharistieverständnisses im katholischen Sinn durch das Konzil von Trient wandelte sich auch die Formung in der Altarbaukunst. Das Allerheiligste wurde aus dem freistehenden oder eingemauerten Sakramentshäuschen nun in den "Tabernakel" hereingenommen, den man über der Mensa am Hochaltar errichtete. Auf ihm fand der "Aussetzungsthron" Platz, wo dann die Monstranz mit einer großen konsekrierten Hostie in feierlicher Weise exponiert wurde. Dazu waren entsprechende Umbauten an den vorhandenen spätgotischen Schreinaltären erforderlich. Weil diese aber später durch komplette Barockanlagen ersetzt wurden, wissen wir über derartige Vorgänge nicht mehr genauer Bescheid.

Die neue Anordnung behielt allgemein-kirchlich ihre Gültigkeit bis zum II. Vaticanum. Erst dessen Liturgiekonstitution samt den Ausführungsbestimmungen der bischöflichen Ordinariate brachten neue Möglichkeiten, aber keine einheitliche Regelung mehr. In unserem Heimatraum haben wir es deshalb regelmäßig mit entsprechender Problembewältigung bei Neugestaltung historischer Sakralgebäude zu tun. Die Belange der gegenwärtigen liturgischen Vorstellungen sind oft schwer mit jenen

der Bewahrung und Weitergabe überlieferten Kulturguts zu vereinbaren.

## Ablehnung der Transsubstantiation

Zurück zum Verständnis des Altarsakraments. Wie beschrieben, ist die Lage der Dinge zwar im allgemeinen dadurch charakterisiert, daß das Meßopfer in traditioneller Weise mit der Wandlung der Gestalten vollzogen worden ist, wenn auch größere Wissenslücken bei der Geistlichkeit in dogmatischer Hinsicht bestanden. Demgegenüber wurden jedoch in den Visitationsberichten vielfach Ereignisse notiert, die eindeutig ablehnendes Verhalten in Bezug auf die Lehre von Transsubstantiation, Permanenz und Realpräsenz dokumentieren. Wir führen sie zunächst der Reihe nach auf,

um sie anschließend unter bestimmten Aspekten zu kommentieren.

1559 bekannte der Pfarrer von Leiblfing über seine Pfarrkinder: "Nach der elevation laufft der meist thail aus der kirchen". In Ottering nahmen die Leute anfangs noch am Gottesdienst teil, aber nach der vorweisenden Aufhebung der Gestalten liefen sie aus der Kirche: "Intersunt divinis officiis, sed post elevationem excurrunt ecclesiam". In Dingolfing sagte der Pfarrprediger, der hiesige staatliche Oberbeamte – Pfleger Hans Ecker von Kapfing – "kompt gar nit aus, bleibt anheimbs", gehe also überhaupt nicht zur Messe. "Das gemein volkh laufft nach dem evangelio zu der kirchen aus, bleiben wenig bei der wandlung". Ebenso äußerte der Loichinger Kooperator: "Das volckh bleibt nit zum end beim gottsdinst". Etwa 40 Filialisten in Weng – Utraquisten wie wir noch hören werden – "halten nichts von der meß, wann das evangelium aus ist, lauffen sy zur kichen aus".

Genau beschrieben hat die Situation ferner der Benefiziat in Marklkofen: "Vor der predig komb wenig volckh zu der meß, nach der predig lauff jederman hinaus, denn sy halten nichts darvon". In Reisbach demonstrierten die Leute ihre Ablehnung ganz drastisch, wie der Pfarrer zu Protokoll gab: "Halten von kainer meß [etwas] und wann man eleviert, mögen sys nit ansehen, halten die hüet für". Seine Meinung dazu war:

"Sy sein zwingler [= Anhänger Zwinglis] oder widertauffer".

Bei Reichlkofen ist zwar über die dortigen Gläubigen zu lesen: "Halten sich im gottsdinst wol", jedoch "ir etlich lauffen nach der predig aus der kirchen". Gleiches geschah in größerem Umfang zu Kollbach: "Nach gehertem evangelio lauf jederman aus der kirchen, bleibt niemandt bei der meß, verachtens". Diese Erfahrung machte auch P. Wolfgang vom Kloster Seemannshausen, der sich jedoch gar nicht bemühte: "Celebriert missam, vermant aber das volckh nit dartzu, dann man helt nichts davon".

In Binabiburg hatten vorher bedenkliche Verhältnisse geherrscht: "Die underthanen haben ain weil grossen unfleiß im gottsdinst praucht, jetz nit mer, halten sich gehorsamblich". Aber zu Ettlkofen "pleiben etlich bei der elevation, etlich lauffen darvon". Auch in Gaindorf blieben von den Pfarrangehörigen "wenig beim gottsdinst", d. h. nach dem Evangelium über die Wandlung bis zum Schluß. Wie hier der Pfarrer, so berichtete auch der Benefiziat über die von ihm betreuten Filialisten in

Frauensattling: "Zum wort gottes kom das volckh, aber zu der meß nit".

Der Wunsch dieser Verweigerer zielte also dezidiert nur auf den ersten Teil des Meßgottesdienstes mit Predigt und Evangelium. Am Kanon mit seinem Mittelpunkt, der Wandlung beider Gestalten, haben sie nicht mehr teilgenommen. Ihr Verhalten ist wohl eindeutig aus der Übernahme von Gedanken und Verständnis zu erklären, die sich aus der Abendmahlslehre des schweizerischen Reformators Huldreich Zwingli herleiten. Er ließ ja die Jesus-Worte bei der Einsetzung des Altarsakraments nur "figürlich" – modern gesprochen: virtuell – gelten; Brot und Wein "bedeuteten" ihm lediglich den Leib und das Blut Christi, der seit Tod und Auferstehung im Himmel und nicht real in den verwandelten Spezies bei den Menschen wohne.

Infolge dieser Meinung und daß das Kreuzesopfer des Herrn ein für allemal geschehen, somit nicht wiederholbar sei, betrachteten die Zwinglianer die "Wandlung" konsequent als nicht vollziehbar, mithin nicht bloß als sinnlos, sondern als Miß-Brauch, ja sogar als "abgöttisch". Ostentativ demonstrierte man deshalb da und dort Ablehnung mit Abwehrgebärden. Die einen verließen einfach die Kirche, andere hielten sich zeichenhaft ihre Hüte vor die Augen. Man muß sich das ganz plastisch vorstellen, um die Provokation recht zu verstehen. Der Reisbacher Pfarrer nannte deshalb solche "Protestanten" auch ausdrücklich Zwinglianer und warf sie mit den Wiedertäufern in

einen Topf.

Nun ist in den Visitationsprotokollen bei den von uns betrachteten Pfarreien im Isar-, Vils- und Aitrachtal sonst nichts von Schriften Zwinglis festgestellt worden. Anders verhält es sich mit dem nach Westen hin unmittelbar anschließenden Bereich des Bistums Freising. Die Diözesangrenze verlief ja gleich bei Vilsbiburg und Geisenhausen gehört schon zum Bistum Freising, in Landshut aber St. Nikola noch zu Regensburg.

Die Freisinger Visitation von 1560 enthält mehrere Belege über zwinglianische Schriften im Gebrauch des Seelsorgeklerus. Das "Neue Testament" in Züricher Ausgaben besaßen zum Beispiel Geistliche in Buch am Buchrain, Eching bei Landshut, Gelting, Moosburg und Oberhummel. In Bockhorn fand sich das Werk des Oeco-

lampadius "Enarrationes super evangelia".

Die Inhalte solcherart Literatur, speziell zum Verständnis des Altarsakraments, sind also ganz offenbar auch bei uns verbreitet gewesen, wohl sicher zudem von den Geistlichen in der Predigt behandelt worden. Dazu kamen die bereits aufgeführten Schriften Luthers und seines Kreises sowie Vorstellungen gemäß altkirchlicher Tradition – und man besaß nun das schönste "mixtum compositum". Wie erwähnt hat ja erst das Konzil von Trient die katholische Lehre substantiell definiert und für verbindlich erklärt. Bis dahin konnte eigentlich noch unter den Theologen diskutiert werden

und wurde es auch - siehe den "Abendmahlsstreit" zwischen Zwingli und Luther 1529.

Im Jahr der Visitation von 1559 war damit hier durchaus noch alles offen. Insofern gab es gegen die Verweigerer der Transsubstantiation und deren äußere Zeichen – das Hochheben und Vorzeigen der Gestalten bei der Wandlung – noch keine Restriktionen, weder von geistlicher noch von weltlicher Seite. Man stellte lediglich die Faktizität des jeweiligen Verständnisses fest.

## Die Kelchbewegung

Zu der Zeit, in welcher wir die Lehre Zwinglis bei uns quellenmäßig erstmals fassen können, hatte sie den Höhepunkt offensichtlich schon wieder überschritten. In der Folge verlautet nämlich nichts mehr davon. Dafür entfaltete sich jetzt eine reformatorische "Volksbewegung", die wesentlich weiter griff und gerade in unserem Raum, im Vils- und Isartal, Schwerpunkte setzte. Wenn auch die Anfänge nicht mehr nachvollziehbar sind, so können Fortentwicklung, Verbreitung und schließliches Ende genau

aus den Quellen dargestellt werden.

Unser besonderes Interesse beanspruchen dabei "actio" des Pfarrvolks und "reactio" der Ortsgeistlichen im damals aktuellen Verlangen nach dem sogenannten "Laienkelch". Bei den klar zutage liegenden Defiziten in fundamentalen Glaubensdingen wie in der pastoralen Praxis verwundert es kaum mehr, wenn diese "Volksbewegung" Mitte des 16. Jahrhunderts großen Einfluß gewann, die – nach heutigen Begriffen – sowohl als "fundamentalistisch" wie genauso auch als "progressiv" zu charakterisieren wäre. Es ging ihr um die Forderung nach einem ganz bestimmten Ritual, welches dann im allgemeinen wie im besonderen zum Zeichen reformatorischer Gesinnung geworden ist. Daß diese Bewegung scheiterte und unterdrückt wurde, bedeutete im Herzogtum Bayern gleichzeitig das Ende der lutherischen Lehre, aber auch von letzten "basisdemokratischen" Ideen für lange Zeit.

Kurz gesagt, haben wir es dabei mit dem Wunsch von Gläubigen zu tun, die Gestalten von Brot und Wein auch beide als Leib und Blut Christi empfangen zu dürfen. Wie sah es damit bislang aus und welche theologischen Lehräußerungen bzw. praktische

Rituale lagen hier vor?

Wir müssen aber hier knapp zusammenfassen und können nicht allen Verzweigungen der Entwicklung folgen, zumal diese in unserem Raum erst Mitte des 16. Jahrhunderts faßbar wird. Im Verlauf des 12./13. Jahrhunderts war ganz allgemein die Kelchkommunion der Laien, im Gegensatz zu jener der Priester, allmählich in Abschwung gekommen. Zunächst vermittelte man noch über die "intinctio panis", d. h. das Eintauchen der Hostie in den Wein, bevor sie den Gläubigen gereicht wurde. Diese Praktik hieß auch "Judaskommunion" gemäß dem Evangelienbericht, daß Jesus und Judas beim Letzten Abendmahl das Brot vor dem Genuß in die Schüssel getaucht hätten. Schließlich blieb jedoch die reine Hostienkommunion für Laien bestehen; der "Kelch" wurde – wie erwähnt – als Charakteristikum des Priesters und deshalb auch als dessen Spezial-Zeichen stets etwa auf Grabdenkmälern abgebildet.

John Wiclif war es dann in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts, dessen Lehre auf die frühere Tradition zurückgriff. Von ihm übernahmen nach 1400 Theologen in Böhmen Idee und Gedankengänge. Die daraus entstehende Bewegung verband sich mit dem Namen des Magisters Johannes Hus. Zur Einführung des Laienkelches hatte dieser allerdings keinen direkten Anlaß gegeben. Doch ist er bekanntlich wegen ihm vorgeworfener Häresien vom Konzil in Konstanz 1415 verurteilt und auf dem Schei-

terhaufen verbrannt worden.

Damals äußerte der böhmische Magister Jacobellus von Mies, im Johannes-Evangelium 6, 54–57, sei laut ausdrücklicher Anordnung Christi und als Sache der Notwendigkeit ausgesprochen, daß jeder und nicht bloß der Priester auch den "Kelch trinke", also das Sakrament unter beiden Gestalten – "sub utraque (specie)" – zu nehmen habe. Hiervon leitete sich dann die Bezeichnung seiner Anhänger als "Utraquisten" her. Die bisherige Übung der Kirche verstoße also gegen das klare Gesetz des Herrn und müsse demnach geändert werden.

Als Universitätslehrer in Prag gewann Jacobellus alsbald große Anhängerschaft. Daraus entstanden jedoch über theologische Auseinandersetzungen hinaus gewalttätiger Aufruhr und schließlich die bis heute berüchtigten "Hussitenkriege". Sie verheerten Böhmer- wie Bayerwald und bedrohten noch das Land bis zur Donau.

Nach Überwindung des radikalen Flügels (Taboriten) der böhmischen Bewegung ermöglichten Kirche und Staat den Gemäßigten einen Sonderstatus, dessen herausragendes Zeichen die Gewährung des Laienkelches war. Dies geschah im Jahr 1436 durch die sogenannten Iglauer Kompakten; aber schon 1462 erfolgte wieder ein Verbot. Die mit dem Kelch verbundenen religiösen Ideen hielten sich allerdings im "Untergrund" und traten mit den reformatorischen Vorstellungen Luthers sofort wieder ans Licht.

Dieser nahm um 1520 zwar noch eine ambivalente Haltung dazu ein, gelangte aber auf Drängen seiner Mitstreiter zu einer positiven Haltung gegenüber dem Laienkelch. An den für Erörterung und Klärung eigentlich allein prädestinierten Theologen vorbei zog jedoch bereits das "Volk" und zwar die Bevölkerung aller Schichten. 1530 votierte die Mehrheit der Stände auf dem Augsburger Reichstag für die Doppelkommunion.

Im Herzogtum Bayern ist die Lage folgendermaßen zu beschreiben. Ihre verschiedenen Stadien reichen von der Mühldorfer Reformsynode für die Salzburger Kirchenprovinz von 1553 über die folgenden Landtage zu Landshut, Ingolstadt und München. Dort erließ Herzog Albrecht V. 1556 eine Deklaration, die den unter beiden Gestalten Kommunizierenden zunächst Straffreiheit zusicherte. Neben Verhandlungen mit den Bischöfen – zum Beispiel Salzburger Kongregation von 1562 – kam es 1563 zur Erörterung der Kelchfrage auf dem Konzil zu Trient und zu einem förmlichen Gesuch des Herzogs an Papst Pius IV.

Ersterer hatte sich inzwischen die Meinung gebildet, durch eine Kelchkonzession als einem "Heilmittel" gegen alle Neuerungen und Irrungen der wachsenden Gefahr einer obrigkeitlich nicht mehr kontrollierbaren Weiterung zu begegnen. Im besonderen stand Albrecht V. unter dem Druck der weltlichen Stände und deren Steuerbewilligungsrecht. Eine "Verschwörung" hoher Adeliger mit reformatorischen Tendenzen und mit Bestrebungen auf Vergrößerung ihrer Machtstellung, 1563 aufgedeckt, veranlaßte ihn, hinter dem so massiv geäußerten religiösen Anliegen noch ganz andere

umstürzlerische Versuche zu argwöhnen.

In unserem eigentlichen Beobachtungsraum an Isar, Vils, Kollbach, Bina und Aitrach erfahren wir erstmals 1537 von einer bereits starken utraquistischen Bewegung. Damals berichteten Geistliche aus dem Vilstal nach Regensburg ins bischöfliche Ordinariat. Obwohl alle Leute den Empfang der Kommunion unter beiden Gestalten "in guter christlicher Meinung" und sich auf die Einsetzung durch Jesus berufend wünschten, so gewährten sie dies in ihrem Bezirk bisher noch niemandem: "Sunt nonnulli, corum etiam opinione boni christiani, cupientes, ut eis sacrosanctum et venerabile altaris sacramentum sub utraque proagatur et ministretur speciebus, allegantes Christi priman institutionem, licet neminem adhuc in toto districtu contra statutum ecclesie admisimus".

Die Unterzeichner, Dekan Erasmus Beyland in Vilsbiburg, dann die Pfarrer Johann Spieß von Binabiburg, Rupert Prantl von Gerzen und Matthäus Valkenberger von Aich, bekundeten demnach Verständnis für die theologische Begründung der Forderung – wenn auch von Laien vorgetragen –, doch hielten sie sich – damals noch – an die

bestehenden Vorschriften, meldeten aber den Befund ganz offen.

Zeitlich folgte nach rund einem Jahrzehnt mit entsprechender Mitteilung das Verhör des Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Wolfauer von 1546. Der Staat hatte eingegriffen und ihm durch die herzogliche Behörde zuerst die "rechtgläubige" Auffassung folgendermaßen vorgehalten. Christus habe den Laien das Sakrament weder unter einer noch unter der anderen Gestalt zu reichen geboten, sondern dies der Kirche mittels dem Beistand des Hl. Geistes überlassen. Aus gewichtigen Ursachen sei eingeführt worden, daß die Laien nur eine Gestalt erhielten, wobei aber unter dieser gleichwohl Leib und Blut Christi ganz empfangen würden.

Diese, heute so nicht mehr ganz dem katholischen Verständnis entsprechende, Formulierung stellte man im Verhör der handschriftlichen "Anmerkung" Wolfauers in einem seiner Bücher gegenüber: "Frag ain papisten, ob ain lay unter dem brot den leyb [ge-]nieß und das blut trinck, spricht er ja. So frag, ob es auch der priester unter dem brot also nieß. Ergo so trinckt der priester zwie blut". Auf diese – im übrigen einfältige – Meinung angesprochen, antwortete Wolfauer entschuldigend: "notavit mentem authoris" – er habe nur Geist, d. h. Gedankengang des Buchautors dazu festgehalten.

Nochmals gut ein Jahrzehnt später schildern uns die Notizen der Diözesanvisitation von 1559 ganz konkret die jetzt herrschenden Verhältnisse aufgrund der nun sehr erweiterten "Kelchbewegung".

#### Traditioneller Ritus und neue Forderung

Doch führen wir zunächst als Kontrast jene - wenigen - Pfarreien an, bei denen keinerlei Abweichung von der altkirchlichen Praxis der Kommunion unter einer, d. h.

der Gestalt des Brotes, festgestellt wurde.

Dies war zum Beispiel in Martinsbuch der Fall: "Bei 350 communicanten, sind all gehorsam", oder in Ottering: "Hat ungeverlich bei 800 communicanten, communiciern sub una". Der dortige Kooperator kannte zwar die Zahl nicht, bestätigte aber: "omnes communicant sub una". Auch von Leiblfing heißt es: "Bei 700 communicanten, communiciern all sub una", ebenso von den 1100 Gläubigen der Pfarrei Pilsting. Die Aussage des Pfarrers unterstützte auch sein Kooperator: "Begers [= das Sakrament] niemandt sub utraque. Das pfarrvolkh sey im gottsdinst vleissig, hab ihr kain mängl".

In Englmannsberg, wo es weniger als 100 Kommunikanten gab, wurde das Sakrament ausschließlich "sub una" empfangen, genauso wie in Mamming von etwa 700 Pfarrangehörigen, in Griesbach von rund 1000 und in Oberviehbach von rund 200. Auch keiner von den etwa 400 Kommunikanten in Kirchberg verlangte eine Änderung des althergebrachten Ritus. Dem Kooperator in Reichlkofen habe die Äbtissin, d. h. Priorin, als Patronatsherrin von 250 Kommunikanten berichtet. Er wisse aber nicht, wie sie sich verhielten, da er das erste Jahr hier sei; "halten sich im gottsdinst wol". Weiter keine diesbezügliche Aussage machte auch der Pfarrer von Hüttenkofen über seine rund 100 Leute. Von den bei 1000 Kommunikanten in Gerzen meinte ihr Pfarrer: "Begers niemandt sub utraque". Gleichfalls äußerte der Pfarrer von Gangkofen: "Hat bei 900 communicanten, communiciern all sub una specie, halten sich auch sonst beim gottsdinst unverweiglich [= ohne Verweigerung]".

Während die Mehrheit der Gläubigen altkirchlicher Gewohnheit anhing, folgten in einigen Pfarreien aber schon einzelne nicht mehr der Tradition, sondern ließen sich von neuen Lehrmeinungen in ihrer Haltung bestimmen. In Tunding zum Beispiel nannte der Pfarrer ungefähr 200 gehorsame Kommunikanten, "hab nur ain in seiner pfarr, der on das sacrament und peicht gee, habs zuvor in der [Ober-]pfaltz genommen", also nach reformatorischer Art. Ohne nähere Erläuterung meldete auch der Pfarrer von Haidlfing, daß neben den an die 300 "sub una" Kommunizierenden nur der Hüter des Gemeindeviehs "gee diß jar on das sacrament".

In der Pfarrei Oberhausen waren unter rund 450 Kommunikanten nach Wissen des Kooperators drei, "die nit sub una communiciern, sonder ausser der pfarr sub utraque". Der Pfarrer habe die "schwirmer", demnach diese Ausschwärmenden angezeigt; dort seien ihre Namen zu finden. Drei Ehepaare waren es ferner, die in der Pfarrei Seyboldsdorf unter den etwa 100 Gläubigen mit der Praxis "sub una" sich anderswohin verfügten: "Suessel, Georg Schebel und Peter Weber, sambt iren weibern, haben zu Banpruckh [= Bonbruck] sub utraque communiciert, welche" – wie schon gemeldet – "auch winckel predig allenthalben anrichten", also bereits Zellen der Neugläubigen bildeten.

In Aich wußte der neu angetretene Pfarrer noch nicht über die Zahl seiner Schäflein Bescheid. Wie man ihm aber sagte, "hab der maist thail beim alten pfarrer sub utraque

communiciert".

Auch in Weng, Filiale von Veitsbuch, "seien bei 40 personen, die sub utraque communiciern". Weil es ihnen daheim nicht möglich war, liefen sie "gen Regenspurg und anderstwo hin". In Kollbach meinte der Vikar, "er her [= höre] sagen, bei seiner pfarr seien bei 800 communicanten, verndt [= voriges Jahr] aber hab er nit mehr gehabt als 207". Ausdrücklich gab er an, sein Kirchherr – Pfarrer Bernkopf in Loiching – "hat das sacrament sub utraque ir zwelften geben, er vermaint, es gee mer als halber thail on das sacrament".

In Loiching selbst, bei 800 Kommunikanten, "nembs der merer thail sub utraque", sagte der Kooperator aus. Der Pfleger und der Kastner zu Teisbach, obwohl fürstliche Beamte, "nemmen das sacrament sub utraque". In Seemannshausen zeigten sich demgegenüber um die 250 Kommunikanten altkirchlich geprägt. Nur "Peter Vorster sambt seiner mueter und hausfrawn [= Ehefrau] nemens sub utraque. Hans Grueber, Wispeckh und Georg Hofpaur, diese habens differiert [= weiter bekanntgemacht]". In Gaindorf nahmen im Vorjahr 1558 von etwa 350 Leuten nur 36 das Sakrament unter der Brotsgestalt, "die andern all sub utraque" und zwar außerhalb der Pfarrei oder

haben "gar nit communiciert".

Unter dieser Zusammenstellung scheint gewöhnlich nur das Faktum der Kommunion unter beiden Gestalten auf, nicht aber wie es zum Empfang bzw. zur Spendung des Sakraments nach dem neugläubigen Ritus im Beobachtungsraum gekommen ist. Auskunft darüber verschaffen jedoch weitere Angaben in den Visitationsprotokollen. Sie stellen recht eindeutig das Verlagen der Leute selbst heraus. Es gründete offenbar sowohl auf – wie auch immer – erworbenen Kenntnissen der "Neuen Lehre" – als auch auf den Lehräußerungen in den Privatmeinungen von hiesigen Geistlichen. Letztere sind noch eigens darzustellen und vervollständigen erst die Zusammenschau der seinerzeitigen Verhältnisse. Nicht übersehen darf dabei werden, daß außerdem das Vorbild von "Obrigkeiten", fürstlichen Beamten und/oder adeligen Hofmarksherren sowie Stadt- und Markträten für die einfachen Gläubigen eine wichtige Rolle gespielt haben dürfte.

Ein klar dokumentiertes "Kelchverlangen" in verschiedenen Pfarreien findet sich

zunächst – regional betrachtet – nicht im Raum links der Isar, wohl aber rechts davon, ferner im Vils-, Kollbach- und Binatal. Pfarrer Bernkopf von Loiching gab dazu an: "Hat in die 1500 communicanten, ir etlich, so das sacrament under baider gestalt nemen. Ir vil, so das in etlich jarn gar nit empfangen". Offensichtlich, um letztere wiederzugewinnen und auf deren Absicht anspielend, äußerte er weiter: "Ob mans begert, wolt ers noch sub utraque reichen". Schließlich entsprach dies ja auch seinem in der Befragung angegebenen eigenen Eucharistieverständnis. In Gottfrieding waren unter den etwa 450 Kommunikanten "etlich die das sacrament sub utraque begern und sagen, sy wellens in der stat Dinglfing nemen". In Vilsbiburg, bei 1000 Kommunikanten, blieben alle altkirchlich, "allein der Oberpeckh [= obere Bäcker?] hats under ainer gestalt nit wellen nemmen".

### Verweigerung der Doppelkommunion

Der Pfarrer von Binabiburg hatte unter 700 Kommunikanten, seiner Mitteilung nach, "bei 150, die das sacrament sub utraque begert, aber er inen das versagt. Habens volgends anderstwo im Saltzburger bistumb" – wohl im Raum Mühldorf – "genommen". Ähnlich machten es die Gaindorfer: "Bey 450 communicanten, aber verndten [= voriges Jahr] nur 96, die andern all sub utraque ausser seiner pfarr oder gar nit communiciert".

Hier erhob man sogar eine fast gewalttätig ausufernde Forderung nach dem Laienkelch. Pfarrer Sigismund Koppenwaldner wurde dabei hart bedrängt und körperlich gefährdet, wenn es dann auch nicht zum Äußersten gekommen ist. Er hat dies folgendermaßen geschildert: "Sontags letare des 58 jahrs. [= 3. Fastensonntag am 20. März 1558] haben sich die paurn auf dem freithof zusamen gerott und von ime haben wellen, inen das sacrament sub utraque ze reichen, als ers inen aber abgeschlagen, sein sy ubel zufriden, ime aber anderst nichts gethan als bese wort geben".

Wie hier und dort zu erkennen ist, wichen die Leute mit ihrem Verlangen zurück, wenn es ihnen die Geistlichen nur eindeutig genug verweigerten. Das "Auslaufen" zu reformatorisch gesinnten Orten außerhalb des herzoglich-bayerischen Territoriums, um dann dort Erfüllung zu erfahren, konnte allerdings nicht verhindert werden. Dies

unterbanden erst später staatliche Verordnungen und Polizeistreifen.

Als strikte Ablehner der Sakramentsspendung unter beiden Gestalten taten sich ausdrücklich mehrere Geistliche hervor, die dadurch sowohl ihren traditionellen Glauben als auch persönliche Autorität in ihrer Gemeinde unter Beweis gestellt haben. Zu ihnen gehörte wieder Pfarrer Wolfgang Holtzner von Hofdorf: "Bey 450 communicanten, raichs kainem sub utraque, jetz ain jar, seien ime bei 5 oder 6 personen ausgestanden, die bei ime nit communiciert, wiß nit ob sys anderstwo empfangen oder nit".

Wolfgang Auer, Pfarrer von Steinbach, hatte zwar unter seinen 60 Kommunikanten "kain, ders sub utraque beger". Doch die Adelsfrau, eine Jud von Bruckberg, habe dies getan. "Weil er irs aber under baider gestalt nit raichen wellen, hat sys sub una empfangen". Gegensätzlich reagierten zwei weitere Interessenten: "Ainer mit namen Schmid, der ander Pleuntinger, begern das sacrament sub utraque, weil ers inen aber nit also raichen will, nemen sys sub una auch nit".

Ganz klar sagte Pfarrer Georg Egenpeck von Wallersdorf aus: "Hat bei 500 communicanten, beger und gebs niemant sub utraque". In Dingolfing redete sich Stadtpfarrer Hans Staindl bei der offenbar häufig gespendeten Doppelkommunion auf Stadtprediger und Kooperator hinaus. Er selber habe bei einer Gesamtzahl an 1400

Kommunikanten nur in der Filiale Frauenbiburg "das sacrament under baiderlay

gestalt einem schuester geben".

In Gottfrieding nannte Pfarrer Pankraz Ortmayr etwa 450 Kommunikanten und "etlich die das sacrament sub utraque begern und sagen, sy wellens in der stat Dingolfing nemen, aber er [habe] solches niemants dieser gestalt geraicht". Der Frontenhausener Kooperator Laurentius Ostner, ein Jahr Priester, war erst seit Lichtmeß am Ort und habe deswegen noch keine Doppelkommunion vollzogen. Auch der Pfarrer von Reisbach, Johann Reichenmayr, hatte sie seinen an die 1000 Kommunikanten nicht gereicht, "aber ir vil nemens zu Frontenhausen, Regensburg und andern orten, etlich gar nit".

Aus Frontenhausen berichteten die Zechpröpste ferner: "Das sacrament ist vor ainem jar einer gueten antzal volckhs in zwaierlai gestalt geraicht worden, heurigs jar

ist inen dasselbig in ainerlai gestalt geraicht ze werden, verkhindt worden".

In Marklkofen gab es an die 600 Kommunikanten, aber über 70 seien bisher überhaupt nicht erschienen. Wenn der Benefiziat ihnen das Sakrament aber "sub utraque

geb, mechten sys nemmen".

Als Ursache war angegeben, daß "inen ihr predicant auf der cantzel antzaigt, es werde in kurtz deswegen ainen andern weg nemmen, wer darauf verharren wöll, der mögs thuen". Der dortige Schulmeister Georg Grueber äußerte, er sei von der alten Religion, "hab aber vor ainen jar das sacrament nit empfangen, des verhoffens, es solte hierinn ain [neue] ordnung fürgenommen werden, dieweil es aber nit beschehen, sey er willens solches heur in ainerlay gestalt zu nemmen".

Aktiv gegen die Kelchbewegung ging der Pfarrer von Reisbach vor, indem er die "schwirmer", d. h. die "Auslaufenden" beim Landgericht anzeigte. Der Augustinerpater Lukas Has, Seelsorger in Niederviehbach mit etwa 400 Kommunikanten, meldete den Visitatioren: "Vergangenes jar hab er 24 gehabt, so das sacrament under baider gestalt begert, er solches aber kainem geraicht, sonder dawider predigt, die habens folgens zu pfingsten all under ainer gestalt genommen".

In Kirchberg meinte Pfarrprovisor Wilhelm Neumayr, daß von seinen rund 400 Leuten keiner den Kelch verlange, "wolts auch kainem raichen". Demgegenüber verlangte ihn man in Vilssattling, doch verweigerte dies Kooperator Achaz Gaibinger.

# Kelchfreundliche Seelsorger

Als besonderer Förderer des Laienkelches gab sich Johann Kraptner, früherer Pfarrer in Frontenhausen und jetzt Benefiziat in Marklkofen, zu erkennen. Dieser bewies zwar – wie berichtet – durchaus katholisches Eucharistieverständnis, doch vertrat er in der Kelchfrage eine andere Auffassung, wobei er sich auf die klaren Einsetzungsworte Jesu beim Letzten Abendmahl bezog. "Helt aber, das ain priester ausserhalb der meß [konsekrieren könne], acht auch, das man diß sacrament nach ordnung und einsetzung Christi den laien sub utraque specie geben soll, der es aber anderst nemb, der thue wider den bevelch Christi". Doch leugnete er ausdrücklich, die Doppelkommunion erteilt zu haben, wisse auch nicht, wie die sie Praktizierenden mit übrigbleibenden Spezies umgingen.

In Loizenkirchen hatten Pfarrer Andreas Täberl und sein Kooperator Christoph Strauß unter etwa 700 Kommunikanten "bis in 50 personen das sacrament under baider gestalt geraicht", was durch die Zechpröpste Bestätigung fand. Der Pfarrer wandte zur Entschuldigung aber ein, daß er "per totum catholice sentit" – vollständig katholisch gesinnt sei –, "aber woll er auf der pfarr bleiben, mues er solichs" – auf Ver-

langen – "bis in 50 personen sub utraque raichen"; außerdem sei dies "zuvor auch bei der pfarr im prauch gewest". In der Filiale Wendeldorf habe der Pfarrer "bei 30 personen, die er sub utraque speiß". Kirchherr Georg Bernkopf von Kollbach spendete das Sakrament desgleichen so laut Aussage des Pfarrvikars zwölf Leuten.

Bernkopf, der bekanntlich auch die Pfarrei Loiching innehatte, rechtfertigte seine Praxis der Doppelkommunion mit der indirekten Kelchakzeptanz Herzog Albrechts V. von 1556: "Habe etlichen das sacrament under baider gestalt geben, nach

der fürstlichen declaration, zuvor aber niemandt".

Ähnlich berief sich darauf Pfarrer Mag. Erasmus Gratter, sonst gut katholisch: "Auf das ausgangen fürstlich general mandat ist er, pfarrer, verursacht worden, zu Marklkofen in der meß das sacrament sub utraque specie zu raichen, was aber die pfarr Frontenhauseen belangt, haben ine seine herrn [= der Marktrat] mit gewalt dartzu getrungen, das ers neben dem praedicanten geraicht und er selbst consecriert, dann der concionatur [= Prediger] predig [nur] und communiciern schier all sub utraque specie." Pfarrer Gratters Gewissenskonflikt wegen der ihm aufgedrängten Praxis ist aus

diesen Angaben eindeutig zu erkennen.

Der Frontenhausener Prediger Thalhamer hatte ihn ebenfalls im Gewissen beschwert, weil er für ihn Gottesdienst und Konsekration übernehmen mußte, der wegen Bruch des Zölibats nicht mehr zelebrieren wollte. Thalhamer äußerte auf die Befragung der Visitatoren: "Vergangenes jars hat der pfarrer und er das volckh, den burgermeister und meist thail des raths sub utraque communiciert, glaub sub specie panis den leib und sub specie vini das pluet Christi, hat ain mal ausser der meß consecriert und den [Adeligen] von Layming also das sacrament geraicht". Die meisten Gläubigen der Pfarrei empfingen laut seiner Aussage allerdings "sub una". Doch "der pfarrer hab sich überreden lassen, das er die burger sub utraque gespeist, dann man hab im antzaigt, der hertzog habs erlaubt".

Schon diese wenigen, aber bezeichnenden Notizen in den Visitationsprotokollen beweisen, daß man die herzogliche Kelchdeklaration sofort viel weiter gefaßt hat als sie gemeint und wörtlich definiert war. Man darf ferner eines nicht übersehen, nämlich daß hinter dem Kelchverlangen der Gläubigen ganz offenbar ein echtes religiöses Bedürfnis gestanden hat. Die Leute griffen auf den "Urtext" der Bibel zurück, wollten ihm gemäß "authentisch" das zentrale Sakrament des Christentums administriert und empfangen

wissen.

Ob sie nun auch alles richtig theologisch verstanden oder nicht, die Menschen damals waren ergriffen, erwarben über solche Probleme des Ritus ihren Glauben neu, nahmen dafür alle möglichen Erschwernisse auf sich – wurden aber schließlich doch wieder in ihrer religiösen Euphorie frustriert. Die "Kelchbewegung" brach zusammen und verschwand sozusagen auf dem Verwaltungsweg als sie, jedoch nur scheinbar, gerade gesiegt hatte. Dies ist anhand unseres Beobachtungsfeldes exakt aus den Quellen zu belegen.

#### Die Kelcherlaubnis

Um den politischen Bestrebungen des Adels in Bayern den Wind aus den Segeln zu nehmen, hatte Herzog Albrecht V. neben der Kelchdeklaration ein Jahrspäter, 1557, mit dem 60. sogenannten Freibrief die Niedere oder Hofmarksgerichtsbarkeit als wirtschaftlich – finanziell wichtiges Privileg auch auf dessen "einschichtige", außerhalb geschlossener Bezirke liegende Güter ausgedehnt. Es ging dabei um eine Beruhigung in religiösen Dingen wie zugleich um die dadurch bewirkte Genehmigung weiterer Geldmittel für die Staatsverwaltung.

Die bayerische Kirchenpolitik blieb inzwischen immer noch dem Ziel verpflichtet, die Erlaubnis für den "Laienkelch" zu erhalten. Sie sah sich dabei den kaum entwirrbaren Schachzügen auf höchster Ebene gegenüber, wo die Entscheidung zwischen Papst und Konzil hin und her geschoben wurde. Völlig überraschend – und bis heute in der Forschung ursächlich nicht geklärt – erschien am 16. April 1564 ein päpstliches Breve mit der Genehmigung der so hart umstrittenen Kelchforderung für die Salz-

burger Kirchenprovinz und damit für das Herzogtum Bayern.

Beim Landshuter Landtag vom Dezember 1557 hatten die weltlichen Stände sich darüber beklagt, daß solche Geistliche, die aufgrund der Kelchdeklaration die Doppelkommunion spendeten, deswegen beschwert und verfolgt worden seien. Ihnen entgegnete der Herzog, daß er sich keines katholischen Kur- oder anderen Fürsten erinnere, der seiner Geistlichkeit den Laienkelch verschafft habe. Auch sei seines Wissens kein einziger Priester, der sich der Deklaration gemäß verhalten habe, zur Strafe herangezogen, noch viel weniger verjagt oder vertrieben worden. Dagegen sei wahr, daß viele der Priester verbotswidrig gehandelt, außerhalb der Messe consecriert und das Sakrament ohne vorhergehende Beichte, Buße und Absolution gereicht, ferner sehr häretische Meinungen zum Wesen der Eucharistie gepredigt hätten.

Gegenüber dem Salzburger Provinzialkapitel vom 5. Juli 1563 ließ Albrecht V. nochmals erklären, es möge endlich der Laienkelch genehmigt werden und zwar nach katholischem Ritus mit vorhergehender Beichte, würdiger Vorbereitung und unter der hl. Messe. Dies sollte von den Teilnehmern auch auf dem Trienter Konzil unterstützt werden. Und jetzt der wider alle Erwartung eingetretene Erfolg! Er mag darauf zurückgehen, daß die dringende Kelchforderung nun auch die Unterstützung des Kai-

sers und einiger anderer Fürsten gefunden hatte.

Was den genauen Inhalt der päpstlichen Verlautbarung anbetraf, erhielt dieser lediglich die besondere Vollmacht, Priester aufzustellen, die das Altarsakrament unter beiden Gestalten reichen durften, wenn sie die Gewißheit hätten, daß sich die Kommunikanten bei ihrem Wunch danach nicht von der katholischen Kirche trennen wollten und das Bekenntnis zur göttlichen Gegenwart unter jeder Gestalt abgelegt hatten.

# Neue Umfrageergebnisse

Um sich weiter und über die Visitationsergebnisse von 1559 hinaus zu informieren, ließ man über die Regierungen der vier Rentämter durch die Pfleggerichte von den dortigen Pfarrern Berichte anfordern. Bekannt sind solche aus den Jahren 1563 und 1564. Nach der Zahl der im jeweiligen Ritus kommunizierenden Gläubigen war ebenso gefragt wie nach dem Verhalten der Kommunionverweigerer. Die meisten der Amtsinhaber lieferten mehr oder weniger ausführliche Darstellungen, einige erwiesen sich darin als recht nachlässig. Die Regierungskanzlei in Landshut fertigte daraus eine knapp kommentierte Zusammenfassung, die erhalten ist und die Verhältnisse gut veranschaulicht. Erneut liegen die Schwerpunkte der Kelchbewegung im rechten Isar, dann im Vils- und Binatal.

Für Dingolfing (1563) entschuldigte sich Stadtpfarrer Stephan Spinner zunächst für seine Unkenntnis, da er erst in die 10 Wochen das Amt innehabe. Doch habe er von seinem Vorgänger gehört, daß etwa 1600 Kommunikanten vorhanden seien, von welchen vier Jahre hintereinander nie mehr als 500 Personen das Sakrament "sub una" empfangen hätten: "Wie es umb die übrigen geschaffen, auch ob sy in oder ausser lands der sectischen communion nachlauffen, könne er noch nit wissen".

Vor vier Jahren sei der Kelch durch den vorherigen Pfarrer - Hans Staindl - den

Laien unter der Messe gereicht und auch consecriert worden. "Was sy aber für einen ritum darzue angestellt, sei ime verporgen. Er hab solche administrationem calicis nit gebraucht, auch nit an andern orten gewest, darinn sy im ganz und gebrauch seye". An der Lage in Dingolfing dürfte sich aber seither nicht viel geändert haben. Spinner scheint jedoch von dieser Praxis Abstand genommen zu haben. Als er nach wenigen Jahren seines Amts verlustig ging, geschah dies nicht wegen Irregularität oder Häresie, sondern ausschließlich wegen seines höchst anstößigen Lebenswandels und seiner Schulden gegenüber dem Regensburger Domkapitel, wie wir schon gehört haben.

Der altkirchlichen Tradition zufolge verhielten sich 1563/64 sechs Pfarreien unseres Beobachtungsraumes, wo sämtliche Angehörige "sub una" kommunizierten: Oberaichbach (211), Oberviehbach (274), Hüttenkofen (200), Steinbach, Martinsbuch (300) und Englmannsberg (100). Es handelte sich dabei um nur kleine Sprengel. Bei ersteren mag der Einfluß des gut katholisch verbliebenen Klosters Niederviehbach eine Rolle gespielt haben. Die andern lagen in seinerzeit weitab vom Hauptverkehr situierten Gegenden und waren damit für Neuerungen offenbar weniger erreichbar.

Weitere sieben Pfarreien meldeten überwiegend traditionell gesinnte Leute, aber auch einige Abweichler. Georg Pilsl, Pfarrer in Gerzen, führte 1500 Kommunikanten - im Pfarrbereich des Gerichts Teisbach - an. "Die sind mit empfachung und austailung der heiligen sacramenten nach altem catholischen kirchengebrauch wol zufriden, wie sy sich dann vor irem pfarrer diß jars mit der christenlichen peicht gehorsamlich erzaigt und von ime sacramenta altaris sub una specie empfangen haben".

Ausgenommen davon seien aber 15 Personen, die zuvor andererorten "sub utraque communiciert" und beim Pfarrer um das Gleiche, jedoch unter der Messe, angesucht hätten. Dies habe er auch "auf ir bestendigs unaufherlichs pitten bewilliget". Er wolle aber "keinen frembden newen ritum einfüren", sondern dazu "das Salzburgisch

agentbüechl für die hand nemmen".

Im Pfarrbezirk, der zum Gericht Vilsbiburg gehörte, hielten sich die Gläubigen ebenfalls in ihrer Mehrheit "mit peichten und communiciern gehorsamlich und wol". Aber auch hier wollten fünf Personen, die zuvor in Schwindkirchen "sub utraque communiciert" hatten, nicht von ihrem Vorhaben abstehen und nahmen das Sakrament vom Pfarrer überhaupt nicht. Nach ihrem Anzeigen hätten ihnen die fürstlichen Kommissäre, denen sie vorgestellt worden seien, "ein innstand [= Aufschub] biß zu anderer willigung zu halten zuegelassen".

Pfarrer Wolfgang "Orttner" [= Ortmayr] von Gottfrieding meldete zwar nicht, wieviele Kommunikanten er "sub una" hatte - es waren offensichtlich fast sämtliche Angehörige -, jedoch: "14 Personen lauffen der sectischen communion ausser lands nach und 6 haben in 3 jarn nit communiciert. Waiß der pfar rer ire ursachen und für-

nemmen nit".

Leonhard Pilstl, jetzt Pfarrer zu Loiching, verwies auf ungefähr 820 Kommunikanten. Die Sakramente hätten zur vergangenen österlichen Zeit 750 Leute empfangen, der anderen ist er auf Pfingsten "mit ebenmessig gehorsamer ertzaigung" gewärtig

Aber: "Bei 12 personen begern die heilige communion an ine weder sub una noch utraque specie, auch weder under noch ausser der meß, bleiben also unprovidiert

[= ohne mit den Sakramenten versehen]".

Der Vorgänger Georg Bernkopf, 1563 nunmehr allein Pfarrer in Kollbach, nannte gleichfalls keine Zahl der regulär Kommunizierenden. Doch berichtete er, daß drei Personen, zuvor "sub utraque", jetzt sich sowohl Beichte wie Kommunion enthielten, "sonst aber dem gottesdienst und one ergernuß anderer leüth geflissen aufwarten".

Bei der mittelgroßen Pfarrei Mamming gab es laut Pfarrer Sebastian Federkiel 700 Menschen, "die sich zu österlichen zeiten mit peichten und communiciern, auch vleissiger beywohnung deß gottsdiensts nach altem catholischen gebrauch gehorsamlich erzaigen, und begeren an ine keine newerung".

Doch "allein 6 personen seyen gar ungehorsam, leben one die peicht, communion

und pueß wie das vich"!

1000 Gläubigen hatte Johannes Eismann, Pfarrer zu Pilsting, die Beichte abgenommen und sie "sub una providiert". Zwei "ungehorsame" Leute seien allerdings in der Pfarrei, "die wellen bei der communion utriusque specie beharren. Er pfarrer ways nit, wo sys empfachen".

Pfarrer Wolfgang "Hölzl" [= Holtzner] von Hofdorf meldete "ausser einger person, so nun in dem 7. jar one die heilig communion umbgeet" – wohl der schon 1559 genannte Gemeindehirt – "ein guets catholischs christlichs volck", jedoch ohne auch

dessen Zahl anzugeben.

Sein Amtskollege in Tunding "hat nit allein sich mit nammen nit underschriben sondern einen so dunckeln unlauttern bericht geben, darinnen weder die communicanten unius ut utriusque speciei vermeldt seind". Im Dorf Lengthal waren acht "widerspenstig, die nach Regensburg auslaufen".

In der Pfarrei Kirchberg haben die Gläubigen laut Mitteilung ihres Pfarrers Wolfgang Schmitkofer – 450 Kommunikanten – "mit peichten, communiciern und in ander weg das gethan, was gehorsamen glidern der alten wahren catholischen kirchen gebürt".

Trotzdem wolle sich eine Einzelperson von der Doppelkommunion nicht abbringen lassen. "Der hat ers auf ir embsig begern auf vorgeende peicht under dem ambt der

heiligen meß geraicht".

Probleme mit seinen Gläubigen, von denen aber immerhin 150 den österlichen "Kommunionsgehorsam" bezeigten, hatte auch Pfarrer Adam Plöckl in Aich. "Sub utraque specie hab er kein ainigs mensch providiert. Wellen das hochwürdige sacrament under dem ambt der heiligen meß nit annemen". Wieviele es aber "diser sectarii" waren, enthielt sein Schreiben nicht.

Amtsbruder Lucas Höbmstreit in Binabiburg äußerte sich schon genauer, er meldete beiläufig bei 1100 Kommunikanten. Davon hätten 1564 nicht mehr als 320

gebeichtet und "sub una" das Sakrament genommen.

"Seind also biß zu 780 ungehorsamer widersessiger personen alda, deren keiner hat di communion von ime pfarrer weder in einer noch zwayen gestalten begert noch empfangen, sich auch sonst bei ime nit erzaigt". Etliche liefen laut diesem Bericht nach Regensburg, etliche nach Haag, etliche "stellten di communion gar ein".

Aus Frontenhausen schrieb Pfarrer Mag. Erasmus "Kropner" [= Kraptner], daß er 1564 dieses Jahr 600 Personen Beichte gehört und "sub una specie providiert" habe. Es hätten aber auch noch 600 die Kommunion deshalb "eingestellt", weil er sie ihnen

"sub utraque specie under dem sacrificio missae" nicht reichen wollte.

Ferner gab der Pfarrer an, daß er "gleichwol müglichen vleiß fürgewendt" habe, "ob er sy zur christlichen catholischen communion unius speciei hette widerumben bringen können. Es hab aber bei inen nit wellen statt haben. Gedencken einer andern bewilligung zu erwarten. Erpieten sich an [= ohne] raichung beeder gestalten under der heiligen meß zefriden ze sein".

Mit der Pfarrei Vilsbiburg beenden wir die Übersicht der Mitteilungen von 1563/64. Pfarrer Christoph Hölzl hatte im letzten Jahr 491 Gläubige zur österlichen Zeit mit den Sakramenten versehen, von denen niemand die Doppelkommunion verlangt habe. Oder aber noch etliche Ausständige oder Ungehorsame vorhanden waren, ent-

hielt seine Meldung nicht: Es dürften im Vergleich mit früher durchaus mehrere Hun-

dert gewesen sein.

Gegenüber den Verhältnissen, wie sie durch die Visitation von 1559 eruiert und schriftlich festgehalten worden sind, muß die Kelchbewegung jetzt als rückläufig erkannt werden. Dies galt allerdings offensichtlich vorerst nur für kleinere Landpfarreien. In der Stadt Dingolfing, in den Märkten Frontenhausen und Vilsbiburg – Teisbach wird nicht eigens angesprochen –, besaß sie immer noch ihre Zentren. Aber auch diese lösten sich in kurzer Frist auf. Die äußeren Gründe treten gemäß nachfol-

gend skizzierter kirchenpolitischer Entwicklung klar zutag.

Vor ihrer Schilderung muß noch angemerkt werden, daß die oben aufgezählten Sakramentenverweigerer wohl nicht religiös "wie das Vieh" vor sich hingelebt haben. Sicherlich dürfte es damals wie zu allen Zeiten sowohl "Arme im Geist" wie Agnostiker aus Überzeugung gegeben haben. Viel wahrscheinlicher ist aber, daß es sich bei den genannten "Ungehorsamen" um Anhänger zwinglianischer Vorstellungen gehandelt hat, für welche weder Transsubstantiation und Buße der Katholiken noch die Konsekration wie Kommunion beider Gestalten nach katholischem oder lutherischem Ritus essentielle Bedeutung trugen.

Zum wiederholten Mal sind theologisch-dogmatische Unklarheit und Verwirrung in den Köpfen von Geistlichen und Laien zu konstatieren. Erst in fortschreitender Entwicklung schieden sich die Geister, entstanden in sich geschlossene Lehrgebäude

der Konfessionen, bildeten sich die getrennten Kirchen heraus.

### Regulierung der Kelchpraxis

Inzwischen war – wie bereits dargestellt – im April 1564 die päpstliche Erlaubnis zur Gewährung des Laienkelches für die Salzburger Kirchenprovinz und damit für das Herzogtum Bayern eingetroffen. Auf der Salzburger Provinzialsynode vom August 1564 befaßten sich die Bischöfe eingehend mit der praktischen Seite der Kelchkommunion. Zwei Mandate wurden mit Vorschriften ausgefertigt, die das rechte Verhalten der Geistlichen bei der Administration des Ritus regeln sollten.

Da, wo der Kelch bisher noch nicht oder nur vereinzelt in Übung war und dort, wo er schon in allgemeiner Gewohnheit stand, galt als übergeordnet der Satz, daß durch seine Konzession den bislang dem katholischen Ritus Treugebliebenen keine Ärgernisse gegeben und sie nicht auch noch zur Doppelkommunion verführt werden dürf-

ten.

Es sollte daher von dem päpstlichen Kelchzugeständnis keine eigentliche Publikation erfolgen, sondern von ihr nur "tacite [= stillschweigend]" Gebrauch gemacht werden. Auf der Kanzel, also in der Predigt, wäre sie gar nicht zu erwähnen, sondern nur im Beichtstuhl und in vertraulichem Gespräch. Falls Prediger doch das Thema behandelten, sollten sie beide Riten als gleichwertig darstellen und keinen vor dem

andern bevorzugen.

In der Pastoral aber sollten zunächst alle zur Kommunion "sub una" gemahnt und nur jene unter beiden Gestalten versehen werden, die sich hierzu gar nicht verstehen würden. An jenen Orten mit bislang wenig Kelchpraxis war er nur in einer bestimmten Kirche oder an einem bestimmten Altar und womöglich zu einer Zeit zu gewähren, wo sonst niemand in der Kirche sei. Der Grund hierfür äußerte sich in dem Bestreben, die Gutgläubigen nicht zu verärgern und durchaus darin, die Kelchkommunion doch nicht als gleichwertig mit der Konsumtion des Sakraments unter einer, der Brotsgestalt, erscheinen zu lassen.

Diese Bedingungen fertigte man für die Priester in lateinischer, für das Volk in deutscher Sprache aus. Sie sollten den Gläubigen vor dem Kommunionempfang mitgeteilt und strengstens eingeschärft werden. Dazu kamen detaillierte Ausführungsbestimmungen für den Klerus. Wie sich das praktisch auswirkte, kann in unserem engeren Beobachtungsraum aus den Quellen nicht im einzelnen erschlossen werden, wohl aber aus Nachbarbereichen.

In Eggenfelden zum Beispiel erfolgte die Doppelkommunion "separatim [= getrennt von der regulären]" an einem besonderen Tag, um eine "konfusion" zu vermeiden. In Malgersdorf mußten sich die Kelchforderer auf die andere Seite des Altars stellen. Der Pfarrer von Falkenberg erbot sich, den Utraquisten an einem eigenen Tag, ohne Beisein der "gehorsamen" Katholiken, das Sakrament unter beiden Gestalten zu reichen. In der Pfarrei Rogglfing wurde für sie – wie in den Salzburger Bestimmungen vorgesehen – ein eigener Kelch "aufgesetzt". Diese gründeten übrigens auf einer vom Papst gebilligten Wiener Verordnung von 1564 mit entsprechenden Regelungen.

Neben der geistlichen Obrigkeit, den Bischöfen, beschäftigte die endlich erreichte Kelchkonzession besonders auch die herzogliche Staatsverwaltung. Um die wirkliche Zahl bei Interessenten in Erfahrung zu bringen, waren zunächst die geschilderten Berichte von 1563/64 eingeholt worden. Dabei hatte sich herausgestellt, daß die Zahl der Utraquisten im allgemeinen gar nicht so hoch wie befürchtet ausfiel und daß sie sehr ungleich über das Land verteilt waren. Das bestätigt ja auch unsere Analyse des

zur Verfügung stehenden Quellenmaterials.

Eine Kommission herzoglicher Räte vereinbarte deshalb auf ihrer sofort anberaumten Sitzung vom 19. bis 24. April 1564 in München wichtige Punkte des künftigen Vorgehens. Die Doppelkommunion solle keineswegs freigestellt, sondern nur an jenen Orten nachgesehen werden, wo dies der großen Zahl der "sectischen" wegen absolut notwendig erscheine und die Betreffenden sich anders nicht belehren ließen. Aber auch hier müsse der traditionelle Ritus gebraucht, nur unter der Messe angewendet, die Doppelkommunion auch nur nach Beichte und Absolution gereicht werden.

Die Erhebungen der Jahre 1563/64 hatten auch im bisherigen Schwerpunktbereich der Utraquisten in der Diözese Freising, nämlich im Landgericht Erding und in der Grafschaft Haag, verdeutlicht, daß sich die Kelchbewegung bereits auf dem Rückzug befand. Als unverändert hoch erwies sich jedoch auch hier die Zahl derer, die den

Kommunionempfang generell verachteten.

Zutreffend für seine Pfarrei wie für die ganze Landschaft dürfte der Pfarrer von Fraunberg die Situation gesehen haben, wenn er 1564 meinte, daß diejenigen, die bisher widerspenstig waren, jetzt "aus furcht" wie die anderen nurmehr "sub una" kommunizierten. Die zuständige Regierungsbehörde in Landshut nahm nämlich jetzt die Duchführung der "Gegenreformation" entschieden in die Hand und führte ihren Gebietsanteil Niederbayerns konsequent zur "ausschließlichen Katholizität".

# Staatliche Kontrollmaßnahmen

Schon auf der Mühldorfer Synode war angeregt worden, von den Bischofssitzen aus tüchtige Prediger an einzelne, besonders gefährdet erscheinende Orte auszusenden. Herzog Albrecht V. führte nun 1564 diesen Plan von sich aus durch. So wurde am 4. März der Hofprediger Johann Grossenius in das Donau-, Rott- und Vilstal entsandt, ebenso Hofprediger Mag. Georg Lauter und Kaplan Mag. David Wagner nach Aldersbach, um von dort aus "das gemain einfeltig volkh zu unterweisen, wie sy sich zu jetzigen verfüererischen zeiten vor irrthümern und ketzereyen hüten sollen". Am

4. Mai erhielt der Jesuitenpater Johann Covillon mit drei Mitbrüdern Anweisung, von Vilshofen und Landau aus dem "sectischen treiben" entgegenzuwirken.

Als tragende und prägende Kraft dieser Entwicklung trat eine starke Persönlichkeit auf, die wir bereits kennengelernt haben: der Landshuter Kanzler Dr. jur. utr. Wolf-

gang Viehpeck, ein gebürtiger Dingolfinger.

Im herzoglichen Mandat vom 29. Oktober 1563 hatte sich Albrecht V., der damals ausdrücklich noch sein Festhalten an der Deklaration von 1556 versicherte, gegen das "auslaufen" der Leute gewandt, die in außerbayerischen Territorien die Doppelkommunion zu empfangen trachteten. Im April 1564 wurde erneut die Bestrafung des Auslaufens angeordnet. Neben den Grafschaften Ortenburg und Haag waren dafür

auch die Städte Braunau und Schärding gesucht.

Die Kommission der Räte gab dem Herzog unter anderem folgendes zu bedenken. Wegen der Menge der Calixtiner könne man deren vollständige Landesverweisung nicht empfehlen. Dagegen soll man die Rädelsführer oder "schreyer" entfernen, dann würden auch die andern stiller und ruhiger werden. Die Strafe für Auslaufen könne nicht gut in Geld bestehen, da viele, die es treffen würde, arm seien. Man möge sie vielmehr verhaften und dann an die Regierung berichten. Der regelmäßige Kirchgang lasse sich nicht wohl durch Strafen erzwingen;nur geflissentliche Verächter, die dadurch anderen Ärgernis geben, sollen eingesperrt und bestraft werden.

Die Grafschaft Haag und ihre Hofmarksexklaven hatten sich für unseren Raum ja immer schon als Zufluchtsorte der lutherisch Gesinnten erwiesen. Dorthin wandten sich zum Sakramentenempfang "sub utraque" vor allem Leute aus dem Pfleggericht Vilsbiburg in den Pfarreien Velden und Ruprechtsberg (Bistum Freising). Der Tod ihres Schutzherrn Ladislaus Reichsgraf von Fraunberg zu Haag am 31. August 1566 bedeutete deshalb für sie einen schweren Rückschlag und infolge sofortiger Rekatholi-

sierung der Grafschaft den Verlust des letzten Stützpunkts.

Das Auslaufen nach Ortenburg beschäftigte vorzugsweise die Pfleger der umliegenden Landgerichte, reichte aber über das Bistum Passau hinaus bis nach Pilsting und Leonsberg. Diese Beamten erhielten den Auftrag, mit so viel Pferden, wie sie aufbringen konnten, an den Feiertagen Streife zu reiten und alle, die auf dem Weg nach Ortenburg angetroffen würden, zu verhaften. Nicht bloß der Besuch des dortigen Gottesdienstes wurde streng verboten, sondern jedes Betreten der Grafschaft zu irgendwelchen Geschäften durch Reiten, Fahren, Gehen oder sonst auf eine Weise.

Wie schon berichtet, wurde darüberhinaus der Bezirk um Ortenburg vollständig vom Herzogtum Bayern isoliert und blieb somit für die nächsten zwei Jahrhunderte von "ausländischen" katholischen Territorien umschlossen. Die in Bayern gelegenen Hofmarken Gottfrieding, Seemannskirchen und Mamming kassierte der Herzog und unterstellte sie der Zwangsverwaltung durch den Dingolfinger Pfleger. Um 1637 gingen sie durch Verkauf an das Zisterzienserkloster Aldersbach über und waren nun endgültig für die Grafen verloren. Es bedeutete nurmehr Geschichtserinnerung, wenn nicht "Nostalgie", daß Friedrich Casimir Graf von Ortenburg um 1625 hübsche Aquarelle einstiger und gegenwärtiger Besitzungen, darunter die vorgenannten in unserer Heimat, gemalt hat. Für uns sind sie allerdings Zeitzeugnisse von hohem Wert.

Im Jahr 1569 wurde staatlicherseits eine Religionsvisitation angeordnet, die nicht so sehr auf Volk und Klerus abzielte, sondern die Beamten in fürstlichen Behörden und kommunalen Diensten betraf. Bereits Anfang 1571, möglicherweise schon eher, erhielten daraufhin die Pfleger der Landgerichtsbezirke eine Weisung, derzufolge allen Priestern ab sofort die Spendung des Sakraments unter beiden Gestalten zu

untersagen war. Die Untertanen sollten voll und ganz zur Rückkehr ins katholische Verständnis veranlaßt werden.

Einen solchen herzoglichen Erlaß vom 23. Januar 1571 erhielt zum Beispiel der Pfleger des Gerichts Erding. In dessen Gegenbericht ist bereits von diesbezüglichem Erfolg die Rede. Nur Wenige und ein paar Adelige beharrten noch auf ihrer "halsstarrigkeit". Darunter waren dort begüterte, aber auch in unserem Heimatraum tätige Personen, nämlich Christoph Ecker zu Kapfing und Christoph Labermayr zu Ottering.

Im Frühjahr 1571 mußten ferner sämtliche Stadt- und Marktschreiber – also die geschäftsleitenden Kommunalbeamten – zur Regierung nach Landshut zwecks Entgegennahme der Ausführungsbestimmungen des Kelchverbotes reisen. Ein summarischer Bericht von Visitatoren über das Rentamt Landshut 1571/72 stellte dann fest, daß im allgemeinen an allen Orten das Volk katholisch, mit der "communio sub sacrificio missae" zufrieden wie auch willig und den Unterweisungen gehorsam gewesen sei.

Vorher hatten sogar staatliche Beamte den Ritus der Doppelkommunion gewählt bzw. es vorgezogen, überhaupt nicht in der Kirche zur Messe zu erscheinen. In der Visitation von 1559 gaben dies mehrfach die Geistlichen zu Protokoll, wie folgende

Beispiele zeigen.

Der Dingolfinger Pfleger Hanns Eckher "kom zu kainem gottdienst, [hat] auch sub utraque communiciert zu Khepfing [= Kapfing] in Freisinger bistumb", sagte der Stadtpfarrer aus. Der Prediger ergänzte: "Pfleger kompt gar nit aus, bleibt anheimbs". Ebenso nahm der Teisbacher Pfleger von Münichau die Doppelkommunion. Der Loichinger Kooperator bestätigte, daß dieser und ebenfalls der Kastner "sub utraque" kommunizierten. Der Pfarrer von Frontenhausen wußte mitzuteilen, daß der Pfleger "auf seinem schloß Weinting [= Laberweinting] sub utraque" das Sakrament emp-

Auch später betrachtete die herzogliche Kirchensuprematie genau das Verhalten der Bevölkerung und der örtlichen wie regionalen Führungsschichten. So hatten immer wieder die Beamten einerseits zu berichten, dann auch über ihre religionspolitische Tätigkeit Rechenschaft abzulegen. Während der jährlichen Kontrolle ihrer Amtsführung durch eine "Umrittskommission" der Regierung erhielten die Staatsbeamten diesbezüglich Hinweise, Ermahnungen und Korrekturen. Dem Dingolfinger Oberbeamten, Pfleger Ulrich Romung, wurde etwa 1583 bedeutet, daß die voreheliche "leichtfertigkeit" unter den Ledigen groß sei und er gut darauf achten solle. 1584 hatten die Pfarrer trotz des Pflegers Befehl nicht über die Anzahl der unehelichen Kinder berichtet. Er gebe allerdings über seine Amtleute gut auf die Priesterkonkubinen – ein noch zu behandelndes Thema – acht. 1587 wurde dagegen beanstandet, daß der Pfleger Injurien, Gotteslästerer und Leichtfertigkeit, "so unter dem gemeinen volk in schwang", nur "gar leis und gering" bestrafe. Er solle aber streng sein und neben Geldstrafen auch Gefängnis, "prechen und schellen" [= Schandstrafen in Ketten bei öffentlicher Vorführung am Pranger] verhängen.

Ein Passus aus der Amtsinstruktion für den Vilsbiburger Pfleger Hans Georg Westacher von 1595 zeigt die verfolgte Tendenz deutlich auf. Er solle sich auch in seiner
Amtsverwaltung an der alten katholischen Religion, wie diese von den christlichen
Voreltern bis auf die Gegenwart gekommen ist, mit Fleiß und Ernst halten, die
"widerwärtigen sectischen lehren und khetzereien" weder bei Geistlichen noch bei
Weltlichen einreißen, auch keine Veränderung in Reichung und Ausspendung der
heiligen Sakramente zulassen, ferner den Untertanen an andere "sectische orte" aus-

zulaufen nicht gestatten. Er dürfe außerdem den "sectischen praedicanten" und Winkelpredigern, sie seien geistlich oder weltlich, hohen oder niederen Standes, "keinen fürschub thun" und habe gut auf "winklschuelen" und öffentliche "rottierungen" [= Zusammenkünfte]" zu achten, weiterhin auch, ob die Leute die Messe, das Wort Gottes, die jährliche Beichte und Kommunion gehorsam leisteten. Der Pfleger selbst müsse seinem Volk "ein gut exempel und vorbild vortragen", beim Gottesdienst bis zum Ende bleiben sowie den Untertanen außerhalb der Kirche keine weltlichen Sachen zu handeln gestatten.

Andererseits war vom Staat die Geistlichkeit angehalten, über Wohlverhalten oder Mißstände bei der Obrigkeit Meldung zu erstatten. Als Beispiel dafür sei ein Schreiben des Dingolfinger Stadtpfarrers Matthias Perle vom 28. Mai 1581 an den Landshuter Rentmeister zitiert. Er teilte darin auf Anfrage mit, daß Pfleger – Ulrich Romung –, Gerichtsschreiber – Kaspar Zimmermann –, Mautner – Hieronymus Gossoldt – und auch die anderen Amtleute mit ihren Angehörigen, so lang er Pfarrer sei (seit 1576), in Bezug auf die Religion Gehorsam geleistet haben. Im ganzen Pfleggericht gebe es nichts Unrechtes.

Diese beruhigende Feststellung mochte die äußere Sicht der Gegebenheiten zum Inhalt haben. Es zeigten sich aber nach wie vor "Funken" kryptoprotestantischer Existenz, wie solche bekanntlich Stadtpfarrer Gabriel und nicht zu Unrecht noch 1597 deutlich angesprochen hat.

### Eingeforderter Kommunionsgehorsam

Zu dieser Zeit suchte aber der bayerische Herzogsstaat letzte reformatorische Erinnerungen vollständig auszurotten. Dies ging bis in kleinliche Ausspürung ganz privater Einstellungen, wie man sich das heute gar nicht mehr denken kann. Von der strafrechtlichen Verfolgung bei Übertretung der Fastengebote haben wir schon gehört. Weiterhin verschärft äußerte sich nun der mit Brachialgewalt vom "weltlichen Arm" und nicht von der Kirche durchgesetzte "Kommunionsgehorsam". Darunter wurde verstanden, daß jeder Katholik verpflichtet war, mindestens einmal im Jahr und zwar zur österlichen Zeit nach vorausgehender Beichte, Buße und Absolution das Altarsakrament zu empfangen. Dies hatte jetzt selbstverständlich nur mehr unter der einen Gestalt, des konsekrierten Brotes, zu geschehen.

Wer dieser Vorgabe nicht entsprach und dabei öffentlich auffiel, erhielt vom zuständigen Pfleg- oder Landgericht eine Geldstrafe zudiktiert. Sache solcherart "Sünder" anzuzeigen war Aufgabe der Gerichtsamtsmänner, also der staatlichen Polizeiorgane. Über den Effekt von deren diesbezüglicher Tätigkeit ist aus den Jahresabrechnungen

der Gerichte Einschlägiges zu erfahren.

Bezogen nur auf Bürger der Stadt Dingolfing enthält die Rechnung von 1600 etwa folgenden Beleg. Matthäus Hofmair, Bader, Erasmus Scherl, Bäcker, Daniel Polmüller, Bäcker und seine Ehefrau, Hans Scheichenpflueg, Bäcker, Sebastian Khüepleuer, Tuchmacher, Wolf Spänner, Bierbräu, Adam Fürnschildt, Tuchscherer, Gangolf Pernkhopf, Gastwirt, Hieronymus Räbl, Metzger und seine Frau, Jakob Khandlgiesser, Sailer und Ehefrau, Hanns Ostner, Hanns Sauer d. J., Schneider, Christoph Stegmaier, Schiffmüller, Wolf Stöberl, Fischer und sein Sohn, Melchior Khürchmair, Metzger, Michael Leidl, Fischer und seine Frau, – also 21 Personen – hatten in diesem Jahr "aus erheblichen ursachen den communionsgehorsam nicht zur rechten gebührlichen zeit geleistet". Es wurde deshalb jeder "nach gelegenheit seiner ursachen und vermögen" mit Geldsummen zwischen 4 Schilling und 3 Pfd. Pfennig abgestraft.

Wie zu sehen, kamen diese "Kryptoprotestanten" meist aus der wirtschaftlichen und kommunalpolitischen Führungsschicht der Stadt. Sie hatte als erste Interesse für die Neue Lehre gezeigt und hielt demnach am längsten an ihr fest, auch wenn es zum Schluß bloß noch zu Trotzreaktionen kam.

Diese Leute konnten ihre Strafe offensichtlich bezahlen, wenn es sie auch stark wurmte. Andere, mit dem gleichen Vorwurf bedacht, hatten die Mittel nicht und wanderten deshalb laut Richterspruch "auf deren von Dingolfing turm" für 1 bis 3 Tage "mit geringer atzung". Dies bedeutete einen Aufenthalt bei Wasser und Brot im sogenannten Stinkerturm auf der Oberen Stadt, dem örtlichen Männergefängnis für kleinere Delikte. Es waren dies Sigmund Neumair, Bäckerknecht, Martin Wiekh, Goldschmied, Philipp Tannenmair, Kürschner, Benedikt Pleibimhauß, Paulus Höllhafen, Schlosser, Michael Lanndtsperger, Küfer, Hanns Schlemmer, Metzger, Christoph Egger, Karrenmann, Andreas Wispeckh, Hanns Pichelpaur, Georg Hundt, Küfer, und Hartmann Pürchner, Fischer.

Was hier der staatliche Pfleger im einzelnen zu tun hatte, geht also aus den Jahresrechnungen seines Amtsbezirkes hervor, nachdem für solche Gebotsübertretungen Geldstrafen ausgesprochen und verbucht worden sind. Im Hinblick auf das Thema Eucharistie fiel darunter auch das "gotteslästern" und "sacramentieren", also das

Fluchen beim Sakrament.

Weitere Beispiele: 1585 wurden laut Gerichtsrechnung in Vilsbiburg von zwei Mädchen eines zu Geld, das andere zu der um den Hals gelegten "Geige" als Schandstrafe verurteilt, weil sie am Karfreitag unter der Predigt und anderem Gottesdienst sich mit spöttischem Gelächter ungebührlich verhalten hätten. In Dingolfing erhielt 1600 Hanns Engelhardt, ein welscher Krämer, der hier am Jahrmarkt Philippi und Jakobi (1. Mai) während des Gottesdienstes öffentlich schon Waren verkauft hatte, zur Strafe 4 Schilling Pfg. auferlegt.

Aber nicht nur am Heimatort selbst, sogar im damaligen benachbarten Ausland wurde der rechten Konfessionsgesinnung nachgespürt. Hier waren es Territorien und zentrale Städte, bei denen die bayerischen Behörden feststellen wollten, ob sich nicht dort – wo die Reformation offiziell angenommen war – Landeskinder befanden, den

Neugläubigen zuneigten oder gar schon übergetreten waren.

In diese Kategorie gehört ein überliefertes Protokoll aus dem Jahr 1607, das alle erfaßte, die sich in der Reichsstadt Regensburg aufhielten "und die österliche zeit (vermüg fürgelegter beichtzetln) communiciert haben".

Aus Dingolfing sind folgende Personen aufgelistet und kurz in ihrer Befindlichkeit

beschrieben:

"Hannsen Viechpachers son namens Adam, bei 20 jarn alt, studiert im collegio und geet bei des bischofs laggey [= Lakai, Diener] Georgen Knäppen in die cost.

Wolffen Prunners son, Andre genandt, alters 15 jar, studiert bei den herrn Jesuittern und ist bei Micheln Königspergern, so auch catholisch, in der cost.

Adam Jan, schuechmachers son, Balthasar genannt, alters bey 14 jarn, hat die cost und studiert aufm dombstift.

Blasien Püerls und N. Khürmairs pflegson, Adam Stromair, bey 13 jarn, studiert im collegio und behülft sich mit der cost bey St. Haimeran [= St. Emmeran] auf der hoffstuben".

Von unserem Untersuchungsraum sind dann noch weitere in dieser Liste erfaßt, etwa "weillendt [= des verstorbenen] Petern Schwaben, paurns zu Vilspiburg son, Michael genannt, bei 25 jarn alt, hat seith Martini das preuwerch [= Brauerei] bei

Hanns Geörgen gearbet, ist willens den sommer das maurwerck ze treiben, hat zwen vormunder, N. Hofpaurn zu Harbach [= Haarbach], deß andern namen weiß er nit.

Carl Staudingers von Ackhershouen [= Hackerskofen] son namens Johannes, alters bey 16 jarn, studiert bei den herrn Jesuittern und geet bei Melchiorn Edenhouern, so

catholisch, in die cost".

Wo sich also reformatorische Denkweisen noch trotzige Rückzugsgefechte mit der überlegenen Staatsautorität lieferten, hatten andere Leute die Zeichen der jetzt neuen Zeit erkannt. Sie schickten ihre Söhne auf die damals modernsten Institute, hier auf das Jesuitenkolleg in Regensburg, wo sie Bildung und Ausbildung im Sinn der katholischen Reform genossen und so zu engagierten Multiplikatoren in ihrer Generation herangezogen worden sind.

### 5. Das Sakrament der Firmung

Die Sakramente im Christentum bilden ein organisches Ganzes mit der Bestimmung, das gesamte Leben des Gläubigen zu weihen und zu heiligen. Als Vorbedingung aller übrigen steht – wie wir geschildert haben – die Taufe. Sie sichert ihm all jene Gnaden zu, die ihm zur selbständigen Entfaltung seines geistlichen Lebens notwendig sind.

Mit der Taufe tritt in nächste Verbindung die "Firmung" (lat. "confirmatio", "sacramentum chrismatis"), welche ja auch nach offizieller Zählung in der Sakramentenreihe das zweite ist. Mit ihr wird nämlich zur Vollendung gebracht, was in der Taufe begonnen wurde. Die Firmung stellt jenes Sakrament dar, in welchem dem Getauften der Heilige Geist mitgeteilt wird. Dieser festigt ihm den angenommenen christlichen Glauben und verleiht ihm die Kraft zum freudigen Bekenntnis in der Welt.

Die Firmung ist zwar zum Seelenheil nicht unumgänglich notwendig – im Gegensatz zur Taufe –, aber sie ist für jeden, der sich ihr teilhaftig machen kann, von hohem Nutzen, weil sie ihn nach Lehre der Kirche instandsetzt, den heiligmachenden Glauben zu bewahren und ein christliches Leben zu führen.

Die Einsetzung des Sakramentes durch Jesus Christus geht aus der Hl. Schrift wie aus der Vätertradition hervor. Nach dem Johannes-Evangelium (7, 37–39) versprach Jesus denen, die an ihn glauben würden, den Hl. Geist zu senden, und ebenso seinen Aposteln (15,26; 16,13), um sie zu stärken. Diese Verheißung erfüllte sich am Pfingstfest für letztere auf wunderbare Weise unter der Gestalt feuriger Zungen, für

die übrigen Gläubigen durch die Handauflegung der Apostel.

Dieses bedeutsame Zeichen, wie es dann in der Apostelgeschichte (8,14–17) überliefert wurde, betrachtete man als wahrhaft heilige Handlung, an welche höhere Gnadenwirkungen geknüpft waren. In Nachfolge der Apostel blieb es Aufgabe der Bischöfe, dieses Sakrament zu spenden. Das Konzil von Trient (Sess. VII) hat die Tradition ausdrücklich bestätigt und die These verworfen, daß dies jeder beliebige Priester vermöge. Ein solcher benötigte – wie noch heute – für Sonderfälle eine spezielle bischöfliche Delegation.

### Visitationsergebnisse

Während des 16. Jahrhunderts ist die Aufgabenerfüllung der Bischöfe bei Erteilung des Firmsakramentes erstmals querschnitthaft dokumentiert, allerdings indirekt und nicht in positivem Sinn. Im Frageschema der Visitation von 1559 fand sich nämlich

auch ein entsprechender Passus. Die Anworten der Pfarrgeistlichen geben uns darüber Auskunft.

Die überwiegende Zahl in 20 Pfarreien äußerte ihr kirchentreues Verständnis. Dies wurde generell in der wörtlich meist gleich oder doch sinngemäß lautenden Formel ausgedrückt, daß der Befragte an sieben, von Christus eingesetzte, Sakramente glaube. Bei dreien – Steinbach, Veitsbuch und Treidlkofen – gibt es keine Notiz. Nachfolgende 11 vermittelten ein bezeichnendes Bild: Keine Information der Gläubi-

gen durch ihre Priester, kaum Firmungen außerhalb der Bischofsstadt.

Sogar Pfarrer Holtzner von Hofdorf, der "Paradekatholik" unseres Raumes, mußte zugeben: "Hab bisher nit vil davon predigt, dann man alda lang nit gefirmbt." Pfarrer Weiß von Martinsbuch meinte: "Helts für ain sacrament, aber nie davon predigt, gedenckht nit, das in seiner pfarr gefirmbt sey worden". Er hätte sich wohl sonst daran erinnert, war doch schon sein Vater Georg Inhaber des Pfarramts dort. Auch Pfarrer Fabri von Tunding predigte nie über die Firmung – "Nunquam de sacramento confirmationis predicaverit, neque recordatur quando fuerit administratum" – und konnte sich ebenfalls nicht an eine Spendung am Pfarrort erinnern.

Stadtpfarrer Staindl in Dingolfing wußte nichts über die Einsetzung – "institutionem huius sacramenti nescit", hatte weder darüber gepredigt, "waist auch nit, wann alda gefirmbt worden". Dasselbe war bei Stadtprediger Sailer der Fall: "Institutionem huius sacramenti ignorat". Doch erbat er sich eine Erläuterung dazu – "petit autem

super eo informationem".

In Loiching glaubte Pfarrer Bernkopf, dieses Sakrament sei von den Kirchenvätern eingesetzt: "Hab nie nichts davon predigt, gedenckht nit, wann alda gefirmbt worden". Sein Kooperator Saltzhueber sagte vor den Visitatoren aus: "Weil [= solang, er war erst zwei Jahre Priester] er da, hat man nie gefirmbt, auch nichts davon predigt worden, waist locum institutionis [= Schriftstelle über die Einsetzung] nit". Nach Belehrung bekundete er das rechte Verständnis – "sed instructus bene sentit".

Aus Frontenhausen und Marklkofen liegen mehrere Mitteilungen vor. Pfarrer Mag. Gratter wußte wenigstens über die Form der Firmung Bescheid: "Est chrismatio hominis in fronte facta per episcopum" – Die Salbung mit Chrisam an der Stirn eines Menschen wird durch den Bischof vollzogen. Gepredigt aber über das Sakrament hatte er nie, an den Ort einer Spendung erinnerte er sich ebenso wenig. Pfarrprediger Thalhamer erklärte: "Ecclesia [= die Kirche, das Lehramt] habs eingesetzt, hat nie nichts davon predigt".

Benefiziat Kraptner in Marklkofen wollte zunächst nur drei Sakramente als von Christus eingesetzt anerkennen, die übrigen einschließlich der Firmung als von den Kirchenvätern. Infolge entsprechender Belehrung bekannte er sich jedoch zur katholischen Auffassung, Christo omnia esse instituta. Auf dringenderes Nachfragen sprach er jedoch wieder nur von drei Sakramenten. "Confirmationem laßt er gelten

sovils gült, waist nit wann da gefirmbt worden".

Der Reisbacher Benefiziat Reichenmayr kannte trotz sonst katholischer Denkweise die Einsetzung des Firmsakraments nicht. Pfarrer Täberl von Loizenkirchen wußte die betreffende Schriftstelle nicht, dachte aber nach Belehrung im altkirchlichen Sinn und meinte: "Man hat nie bei ime gefirmbt". Der Pfarrvikar Gunshamer in Kollbach "waist gar nichts davon ze sagen". P. Leonhard Berckmayerim Kloster Seemannshausen und vorher Nonnenseelsorger in Niederviehbach glaubte das Sakrament als von Christus eingesetzt, habe allerdings selten darüber gepredigt und könne sich nicht an dessen Spendung erinnern. Schließlich äußerte noch Pfarrer Koppenwaldner von

Gaindorf zwar rechtes Verständnis über die einzelnen Artikel der Firmung, wußte

aber auch nicht, "wann bei seiner pfarr gefirmbt ist worden".

Bei näherer Betrachtung der aus den Visitationsprotokollen gewonnenen Ergebnisse sind zwei wichtige Feststellungen zu treffen. Zuerst finden wir, daß der Seelsorgeklerus damals außer ganz rudimentären Kenntnissen über das Sakrament der Firmung eigentlich ahnungslos gewesen ist. Dogmatisch und in der Pastoral spielte das Thema keine Rolle. Folglich wurden die Gläubigen auch in der Glaubensverkündung via Predigt nicht darüber unterrichtet. Ein Regensburger Pfarrer äußerte dazu entschuldigend über sein Verhalten – und das hätte auch in unserem engeren Beobachtungsraum gelten können –, der Bischof "predige selbs davon, wann er firmt". Aber: Wann tat er das auf dem Land? Wie zu erfahren war, vermochte kein einziger Geistlicher dies anzugeben. Der Pfarrer von Matting, nahe an der Bischofsstadt, hatte seit vier Jahren keine Firmung mehr bei sich gehabt, ermahnte jedoch sein Pfarrvolk "gen Regensburg darnach zetziehen". In Hohengebraching und Graßlfing predigte und unterrichtete der Pfarrer über das Sakrament, teilte aber auch mit, daß die Kinder "gemeinclich zu Regensburg all quatember [= Vierteljahre] gefirmt" würden.

#### Versagen der Bischöfe

Aus dem Vergleich mit dortigen Nachbarpfarreien ist zu ersehen, daß wenigstens hier Bischof bzw. Weihbischof alle paar Jahre, jedoch unregelmäßig erschienen, während sich sonst Interessenten zum Empfang in den Dom nach Regensburg verfügen mußten. Wer von unseren, nach heutigem Maß 100 Kilometer und mehr davon entfernten Leuten wollte bzw. konnte sich wohl zu jener verkehrstechnisch schlechten Zeit diesen Strapazen, Kosten und Arbeitsversäumnissen unterziehen, zumal die Ortsgeistlichkeit dazu keinerlei Motivation beisteuerte?

Den Pfarrangehörigen unseres Raumes ist das Versäumnis, sich der Firmgnade teilhaftig zu machen, also kaum anzulasten. Es bedeutete vielmehr eine ausgesprochene Amtspflicht- und Aufgabenverletzung der Bischöfe. Sie haben auch ihren Klerus mit der erforderlichen Sakramentenlehre im Stich gelassen. Letzterer versäumte jedoch

auch selbst, sich ausreichend zu informieren.

So erscheint es nur als logisch, daß die Reformatoren die Firmung als Sakrament ablehnten – ohne tiefere dogmatische Beschäftigung damit und unter Mißachtung der Vätertradition. Sie leugneten vor allem auch die Einsetzung durch Jesus Christus. Diesem Verständnis hatten sich ebenfalls – wie wir gesehen haben – Geistliche unseres Raumes angeschlossen, aber widerrufen, nachdem sie in katholischem Sinn unterrichtet worden sind.

Wie weit die Verinnerlichung gegangen ist, wissen wir natürlich nicht. Auch über die Firmpraxis der Bischöfe in der Folgezeit gibt es keine weiterführenden Kenntnisse für unseren Bereich. Eine regelmäßige Spendung des Sakraments erfolgte jedenfalls bis in das 19. Jahrhundert herein nicht.

#### 6. Das Sakrament der Ehe

Die "Ehe" (lat. "matrimonium") bedeutet im naturrechtlichen Sinn die Verbindung eines Mannes und einer Frau zu ungeteilter geistig-leiblicher und unauflöslicher Lebensgemeinschaft. Durch die Erschaffung des ersten Menschenpaares hat nach jüdisch-christlicher Lehre Gott selbst die Ehe als eine natürliche soziale Institution ("officium naturae") begründet und für alle Zeiten angeordnet, indem er zugleich als

deren Zweck die Erhaltung und Fortpflanzung des Menschengeschlechts bezeichnet

hat (Gen 1,27; 2, 18.23.24).

Dieser Auffassung entsprechen auch die Apostelgeschichte (17,26) und spätere päpstliche Verlautbarungen. Den monogamischen Charakter und die grundsätzliche Unauflösbarkeit der Ehe bestätigte ferner das Konzil von Trient (Sess. XXIV). Man berief sich dabei auf die Verkündigung Jesu Christi als unverletzliche Forderung der göttlichen Weltordnung gemäß den Evangelien wie der Apostelgeschichte.

Nach alter christlicher Lehre bezüglich des Wesens der Ehe hat ihr Jesus als der göttliche Welterlöser die höchste Weihe und einen übernatürlichen Charakter verliehen, indem er sie zur Würde eines Sakraments erhob. Die kirchliche Glaubenslehre geht ferner davon aus, daß sich die beiden Ehepartner dieses Sakrament selbst spenden. Die Eheschließung geschieht durch die von ihnen durch Worte oder vertretende

Zeichen erklärte gegenseitige und bindende Einwilligung in die Ehe.

Aufgabe des Priesters ist lediglich, vor Zeugen diesen Akt zu bestätigen und den Segen Gottes darüber herabzurufen. In Bezug auf die Form der priesterlichen "Einsegnung" aber bestand lang keine kircheneinheitliche Regelung. Noch das Trienter Konzil erklärte ausdrücklich, die Pfarrer könnten sich dabei nach dem Gebrauch der ver-

schiedenen Kirchenprovinzen richten.

Diese Einsegnung ("benedictio nuptiarum"), welche regelmäßig bei der ersten Ehe den Neuvermählten, speziell der Braut, erteilt wurde, galt auch den Kirchenlehrern als eine Art Ergänzung ("complementum") zu dem durch die vorausgegangene Konsenserklärung zustande gekommene Sakrament. Während diese bis über das Mittelalter hinaus regelmäßig außerhalb der Kirche an einer deren Türen ("Brautportal") stattfand, wurde die Einsegnung stets im Inneren vollzogen ("Kirchgang") und mit

der hl. Opferfeier ("Brautmesse") verbunden.

Dementgegen stellte Luther fest, die Ehe sei "ein weltlich Ding". Die Reformatoren verwarfen neben vier anderen Sakramenten auch die Ehe und verwiesen sie in den Bereich eines nur bürgerlichen Vertrags. Hier waren die weltliche Obrigkeit und die staatliche Jurisdiktion zuständig. Sie erhielt in deutschen protestantischen Ländern allerdings einen konfessionellen Charakter dahingehend, daß sie auf die Hl. Schrift gebaut, in die Kirchenordnungen aufgenommen und den Konsistorien zur Handhabung anvertraut wurde. Dem trat katholischerseits das Konzil von Trient mit einschlägigen dogmatischen Sätzen entgegen.

# Visitationsergebnisse 1559

Um die Dinge am konkreten Beispiel unseres Beobachtungsraumes darzustellen, verwenden wir nachfolgend erneut die Protokolle der Visitation vom Jahr 1559. Entsprechende Belege liefert uns die Fragerubrik "de matrimonio" – über die Ehe.

Hier antwortete zunächst – wie über die Firmung – der größte Teil des Seelsorgeklerus mit allgemeinem Glauben an die Qualifikation als Sakrament in traditionellem Sinn, Differenzierter, allerdings ebenfalls nach katholischer Lehre, äußerte sich eine

ganze Reihe Geistlicher unseres Gebietes.

Pfarrer Holtzner von Hofdorf – wie nach allem nicht anders zu erwarten – "helts mit dem intronisieren [= Einsegnen] und andern nach ausweisung des obsequials", also des vorgeschriebenen liturgischen Handbuchs. Er kannte auch die Ehehindernisse nach Lehre der Kirche – "impedimentum matrimonii novit". Ähnlich sagte Pfarrer Weiß von Martinsbuch: "Intronisiert, hert peicht und verkind die heirat nach ausweisung des obsequials".

Als die Visitatoren diesbezüglich den Dingolfinger Stadtpfarrer Staindl angingen, äußerte auch dieser: "Helts mit einsegnen, verkündung und peichtheren der prautleuth nach ordnung der khirchen und innhalt des obsequials". Stadprediger Sailer sagte offenbar bloß, die Eheversprechen seien bindend – "vota sint servanda",

bezeugte demnach die Unauflöslichkeit des "Ehevertrags".

Pfarrer Bernkopf von Loiching hatte – wieder einmal – seine eigene, hier jedoch zutreffende Meinung: "Glaubt das [die Ehe sei] ein sacrament des alten und neuen testaments. Er halt sonst alle gebreuch mit einsegnen, verkindung des prautvolckhs nach ordnung der kirchen und inhalt des obsequials". Nicht zu beanstanden war ferner die Aussage des Frontenhausener Pfarrers Mag. Gratter: "Definitionem quod sit coniunctio viri et mulieris novit, vota sunt servanda" – Die Begriffsbestimmung der Verbindung von Mann und Frau kennt er, Ehegelöbnisse sind zu halten. Der Pfarrprediger Thalhamer erklärte kurz: "Intronisier selten, laß vor[her] peichten".

Als dogmatisch in Bezug auf die Ehe gebildet gab sich zudem Benefiziat Kraptner in Marklkofen. Er hielt dafür, daß sie ein nach dem Johannes-Evangelium von Christus eingesetztes Sakrament sei und auch schon im Alten Testament bestanden habe. "Er halt auch sonst den prauch mit einsegnen, peichtherrn etc. nach der khirchen ord-

nung".

Pfarrer Täberl in Loizenkirchen zeigte sich ebenso nach Art des bisher Gebräuchlichen: "Helts in allen articln und ceremonien nach ordnung der kirchen und innhalt des obsequials". Pfarrvikar Gunshamer in Kollbach sagte gleichfalls "er halt den prauch mit verkindung, eingesegnen etc. nach laut des obsequials". P. Leonhard Berckmayer im Kloster Seemannshausen meinte: "Matrimonium est sacramentum in veteri testamento. Vota sunt servanda" – Die Ehe ist ein Sakrament des Alten Bundes, Ehegelöbnisse sind unauflöslich. Aus dem Alten Testament leitete schließlich auch der Gain-

dorfer Benefiziat Gaibinger das Sakrament her.

Die hier zusammengestellten Auffassungen sind sämtlich durchaus altkirchlichem Verständnis zuzurechnen. Trotzdem finden sich weitergehende Notizen in den Visitationsprotokollen, die neugläubige Ideen belegen. Da betonten die betreffenden Geistlichen stets, daß sie von ihrer weltlichen Ortsobrigkeit sozusagen gezwungen worden seien, bei Eheeinsegnungen irregulär zu handeln. Dies bedeutete jedesmal, daß die Eheschließung und die kirchliche Besegnung zu einer vom Lehramt "verbotenen Zeit" stattfand, etwa innerhalb der vorgeschriebenen Fastenperiode vor Ostern. Darin äußerte sich das lutherische, nichtsakramentale Verständnis der Eheschließung, das sich nicht mehr amtskirchlichen Verordnungen unterwerfen wollte. Die Visitationsprotokolle belegen dies bei fünf Pfarreien unseres Beobachtungsraumes.

Wie von vornherein zu vermuten, gab es diesbezüglich in der "gut lutherischen" Stadt Dingolfing Andersdenkende. Pfarrer Staindl gestand es auch zu: "Hab zu verbotten zeiten etlich heurat aus bevelch der obrikait [= des Stadtrats] miessen einsegnen". Nur: Wer hätte ihn dazu tatsächlich zwingen können, wenn er nicht selber wollte? Sein Dienstherr war nicht der Rat, sondern das Regensburger Domkapitel. Aber wie noch zu zeigen, erwies sich Hans Staindl ganz anders im Denken und Han-

deln, als er bei der Visitation verlauten ließ.

Seine auch sonst zum Neuen Glauben und dessen Riten zuneigende Auffassung erklärte Benefiziat Kraptner in Marklkofen, ergänzend zum sonst durchaus katholischen Verständnis des Ehesakraments: "Er hab auf teutsch und lateinisch eingesegnet", also wie die Lutherischen die Volkssprache dabei verwendet. Pfarrer Täberl hatte zu Loizenkirchen gegen das katholische Verbot verstoßen: "In der fasten sein zwo hochtzeiten gewest cum pompa, [= mit Pomp, d. h. als große Feste]".

Ob die Mitteilung des Kollbacher Pfarrvikars Gunshamer über die ihm aufgedrungene Einsegnung durch den sonst gut katholischen Reisbacher Pfarrer zutrifft, sei dahingestellt. Jedenfalls meldete er: "Hat gleichwol aus bevelch des dechants von Reisbach ain hochtzeit eingesegnet, zu verpotten zeiten, als in der vasten". Seine Angabe ist wohl als unglaubwürdig zu erachten, da über ihn notiert steht: "Ad reliquos articulos plane respondere ignorat" – Auf die übrigen Fragen dazu wußte er schlicht nicht zu antworten. Ähnlich wird es sich wohl mit Pfarrer Bernkopf von Loiching verhalten haben, der angab, daß ihm der Pfleger von Teisbach "etlich mal geschafft, die heurat zu verbottnen zeiten eintzesegnen. Dieser allerdings war selbst ein Anhänger der Kelchkommunion.

### Registrierung der Sakramentenspendung

Wie für die schriftliche Fixierung von Jahr und Tag beim Taufsakrament hatte das Konzil von Trient auch die Anlage von Registern verlangt, in welchen jede Pfarrei ihre Eheschließungen verzeichnen sollte. Die Vorschrift war das eine, ihre Befolgung etwas anderes.

Jedenfalls sind aus unserem Raum nur wenige Pfarrmatrikeln noch des 16. Jahrhunderts überliefert, die Trauungseinträge enthalten. Die ältesten davon stammen von Dingolfing-St. Johannes und sollen uns nun nach Form und Inhalt näher beschäftigen. Angelegt hat sie – wie schon beim Taufbuch geschildert – der Chorregent und Lateinische Schulmeister Wolfgang vom Sand, der dies ja selbst im Prolog mitgeteilt hat.

Hinsichtlich der Eheeinträge heißt es da zu seiner Arbeit:

"Wer hierauf achtung hat, der wirt hierin finden aigentlich nacheinander beschriben fleissigelich, die personen all mit nam, so seidhero alhie hochzeit gehalten han und sich ordenlicher weis intronisirn lassen, zu was zeit und tag dermassen, auch durch welchen briester s'bschehen ist. Diß nacheinander ze finden ist".

Und so beginnt die Auflistung im Januar des Jahres 1571: "Anno Domini 1571 in der wochen nach der drey kunig tag wird Hanß Heyß, peitler [= Beutelmacher], mit Martha, Andreen kramers dochter von Frantnhausen, eingesegnet, durch herr Wolff-

gangen Quintl, derzeit prediger alhie".

Was die Zahl der Eheschließungen pro Jahr anbelangt, sei als repräsentativ das erste Jahrzehnt nach Beginn der Aufzeichnungen betrachtet. Die Liste zeigt folgendes Bild: 1571: 31, 1572: 20, 1573: 21, 1574: 13, 1575: 29, 1576: 37, 1577: 27, 1578: 19, 1579: 26, 1580: 22, 1581: 27. Die Zusammenschau ergibt ein statistisches Mittel von 25 Heiraten pro Jahr.

Als Wochentage zur Vermählung hat man damals einen jeden als möglich gewählt. Der Dienstag erscheint jedoch als bevorzugt, ohne daß dafür eine Begründung ge-

geben werden könnte.

Trauungspriester waren in weit überwiegendem Maß die Stadtprediger, gefolgt von den Kooperatoren. Nur gelegentlich segneten auch die Stadtpfarrer Leute ein. Hierher gehört zum Beispiel Pfarrer Sebastian Federkiel am 11. Februar 1572 bei einem auswärtigen Schneider und einer hiesigen Bürgerstochter. Verständlich als Traupriester war der Stadtpfarrer beim Lateinischen Schulmeister Wolfgang vom Sand und der Witwe Margaretha Murweck am 28. Januar 1579.

Aber auch benachbarte Pfarrgeistliche haben in Dingolfing ab und zu Trauungen durchgeführt, so etwa Achaz Gaibinger von Gottfrieding bei einem Reisbacher, der am 1. Juni 1579 eine verwitwete Schmiedin heiratete, oder 1580 der Kooperator von

Loiching.

Die – dreimalige – Verkündung des Brautpaars zum Zweck der Offenbarung von Ehehindernissen findet sich ausdrücklich verzeichnet beim Einheiraten eines Dingolfingers in eine andere Pfarrei. So steht bei Hans Meindl "zu Schwaigen" [= Goben bis Sossau] zu lesen, der Apollonia, Tochter Wolfen Wündls von Pramersbuch in der Pfarrei Martinsbuch, heiraten wollte: "Wird zu dreyen malen alhie verkündet". Er ist dann am 2. Januar 1577 am Heimatort seiner Braut eingesegnet worden.

In der heutigen standesamtlichen Trauung kann auf Zeugen verzichtet werden. Seinerzeit – und bei der kirchlichen Trauung nach wie vor – war deren Teilnahme unverzichtbar, weil notwendig, um den Vorgang öffentlich zu bekräftigen wie zu bestätigen. Die Nennung von Trauzeugen erfolgte in den Dingolfinger Matrikeln allerdings

erst ab 7. November 1580, ohne daß wir die Gründe dafür kennen.

Die diesbezügliche Formel lautete regelmäßig, daß die Einsegnung geschehen sei "in beysein" dann namentlich Bezeichneter. In der ersten Zeit traten in der Zeugeneigenschaft häufig Ratsmitglieder auf, dann auch die Stadtpfarrer und herzogliche Beamte. Das kann hauptsächlich mit dem Stand der Brautleute bzw. von deren Eltern erklärt werden.

Des Stadtamtmanns – Polizeivorstands – Tochter Anna Einsegnung etwa wurde am 23. Januar 1581 in Beisein des staatlichen Mautners, des Stadtpfarrers und eines Gutsbesitzers vollzogen. Bei der Hochzeit des Hanns Perngehrer mit einer Landshuter Bürgerstochter am 24. Januar 1581 fungierten als Zeugen der Stadtpfarrer, der Dingolfinger wie der Teisbacher Pfleger, ferner der dortige Kastner und Gerichtsschreiber sowie aus der Bürgerschaft zwei Ratsmitglieder als sehr stattliches Aufgebot.

Öfters wurde ab Februar 1582 auch der Wirt des anschließenden Hochzeitsmahls als Trauzeuge gebeten. Seit dem Jahr 1600 sind dann eine zeitlang keine Zeugen mehr angeführt. Dafür ist regelmäßig der Wirt als Veranstalter des Festmahls genannt, nachdem es regelmäßig heißt: "Hat hochzeit bei…", eben dem dann namentlich fest-

gehaltenen Gastwirt.

Wer wegen seines minderen Sozialprestiges keine ausreichende Anzahl von Trauzeugen bestellen konnte, dem wurde zu seinem Glück vor Ort verholfen. Dies beweist ein Eintrag vom 4. Januar 1582 anläßlich der Hochzeit von Peter Mögn "ausserhalb der pruckh" – jenseits der Isarbrücke – mit der Witwe Agnes nach Michael Kayser von Kronwinkl, die in Beisein von Leonhard Puecher, Feldhüter zu Rimbach, getraut wurden. "Nachdem aber sonst niemand mit ine gehn kirchen komen ist, sein bey dem einsegnen gwest" – die örtlichen Kirchendiener – "Wolfgang vom Sand, schuelmaister, Mathes Mißlpeckh, cantor, und Sigmund Eder, mösner".

# Einhaltung der Ehemoral

Zur Zeit des historischen Querschnitts, den uns die Visitationsprotokolle des Jahres 1559 ermöglichen, bestand in weitester Hinsicht Ordnung in den Eheverhältnissen. Jedoch mußten Pfarrer auch unseres Beobachtungsgebiets von kirchlich nicht ein-

gesegneten "wilden Ehen" berichten, was damals als "Unehe", demnach als im kirchenrechtlichen Sinn nicht existierende Gemeinschaft bezeichnet wurde.

So meldete Pfarrer Auer von Ottering: "Ainer zu Schondorf und ainer zu Ottring sitzen an der unehe, dern namen er nit waist antzezaigen". Dies erscheint für die beiden kleinen Orte nicht glaubhaft, wo jeder jeden kannte; was den Pfarrer zu seiner negativen Auskunft veranlaßt hat, wissen wir nicht. Pfarrer Egenpeck von Wallersdorf hatte "ir zwen, so an der unehe sitzen, Georg Remel von Wallerstorff und Wolfgang Treiber, metzger daselbst". Aus Loiching berichtete Pfarrer Bernkopf von einem Ungenannten im Dorf, "der sitzt an der unehe". Auch Pfarrer Plöckl von Aich "hat

ainen schneider bei der pfarr, der sitzt an der unehe".

Derartige irreguläre Zustände und sogenannte "Geheime Ehen" – zwar von einem Priester, aber nicht ordnungsgemäß von einem Pfarrgeistlichen und öffentlich vor Zeugen eingesegnet – wurden durch das Trienter Reformkonzil verboten. Es dauerte allerdings zwei Jahrzehnte bis etwa in der Diözese Regensburg diese Bestimmungen offiziell verkündet und als verpflichtend erklärt worden sind. Hier erschien erst unterm 17. Oktober 1580 eine bischöfliche Verordnung, derzufolge die entsprechenden Trientiner Beschlüsse zu gewissen Zeiten von allen Kanzeln verlesen, erklärt und vom 27. Dezember des Jahres an genau befolgt werden mußten. Ob diese papierenen Anordnungen besondere Wirksamkeit entfaltet haben, entzieht sich unserer Kenntnis.

Um eine "Geheime Ehe oder "Winkelheirat" ohne priesterliche Einsegnung hat es sich beispielsweise gehandelt als laut Vilsbiburger Verhörsprotokoll vom Jahr 1588 ein Dienstknecht des Vischmüllers verheiratet zu sein glaubte. Er hatte sein "Mensch" und ihre Brüder beim dortigen Lenzenmiller-Bräu getroffen, mit ihnen gezecht und das Mädchen "zur Ehe begert", was ihm auch die Brüder zusagten. Doch erhob die Mutter Klage und der Gerichtsbescheid lautete: "Weil die winkelheirath vermög jüngst decernirten trientinisch concilii gänzlich aufgehebt, soll diese heirath von obrigkeit aufgehebt sein und was ein teil dem andern schuldet, sei demselben zuzustellen und der knecht soll vom mensch anders nicht mehr ausgeben", d. h. nicht mehr behaupten dürfen, sie sei seine Ehefrau.

Was hier auf den ersten Blick als Problem dogmatischer und ehe-disziplinärer Qualifikation erscheint, wurde – wie zu sehen – rein juristisch – verwaltungsmäßig abge-

handelt und damit war die Sache ganz offensichtlich in diesem Fall erledigt.

Wie bereits geschildert, übernahm es der weltliche Arm – "bracchium saeculare" – im Zug der Gegenreformation, die äußeren Zeichen der traditonellen Religion aufs neue zu festigen und Abweichungen davon zu korrigieren. Die staatliche Justiz- und Verwaltungsorganisation bestrafte und unterdrückte bis Ende des 16. Jahrhunderts

jedwede neugläubige Äußerungen im Herzogtum Bavern.

Im Hinblick auf Einhaltung der Ehegelöbnisse – "vota sunt servanda", wie es in den Protokollen von 1559 immer heißt – wurden keinerlei Kompromisse geschlossen. Dies begann bei staatlicherseits verfolgter vorehelicher "Leichtfertigkeit" der Jugend – davon war bereits die Rede – und endete in der Bestrafung von vollendetem Ehebruch. Wir finden solche Delikte bei Stadtbürgern zuständigkeitshalber in den jährlichen Abrechnungen der Landschreiber angeführt und zwar bei Verbuchung der entsprechenden Strafgefälle, weil sie in die richterliche Kompetenz des Rentmeisters der Regierung Landshut fielen.

Auf diese Art verhandelt wurde 1561 gegen den Dingolfinger Metzger Gangolf Bernkopf – wohl einem nahen Verwandten des Loichinger und früheren Dingolfinger Pfarrers –, der zu Lebzeiten seiner Ehefrau mit einer seiner Dienerinnen ein Kind gezeugt, die beiden eine zeitlang im Haus behalten, aber doch schließlich "weggetan" hatte. Auf große Fürbitte des Stadtrats kam er mit einer Geldbuße in Höhe von 6 Pfd. Pfg. davon, wobei gewürdigt wurde, "daß er langezeit ein petriß [= bettlägeriges, krankes] weib gehabt."

Über die Form der vom Pfleger durch die Regierung verlangten Schandstrafen bei "Leichtfertigkeit", d. h. vor- bzw. außerehelichem Beischlaf, erfahren wir von – allerdings zeitlich später liegenden – Gerichtsurteilen. Zwei Beispiele mögen hier genügen.

1640

Adam Pölsterl, Oberburgermüller, und Wolf Däschinger, Unterburgermüller, sind wegen "Leichtfertigkeit" mit einer ledigen Dirn verhaftet worden, vier Wochen im Amtshaus "bei geringer Atzung" gelegen, dann "jeder mit entblößtem Arm, brennendem Licht und in der andern Hand eine Rute haltend, drei Sonntage nacheinander zu Dingolfing vor der Kirche öffentlich abgestraft worden". Die Dirn, Maria Reiseckher, ist, weil sie auch in Teisbach sich mit einem Müller eingelassen hat, "aus dem Land geschafft worden".

1650

Elisabetha, ledige Tochter des verstorbenen Amtmanns zu Rottenburg, Georg Streiperger, hat nach "Leichtfertigkeit" mit Georg Woderer, Dienstknecht bei Georg Dorffner, Bürger und Gastgeb zu Dingolfing, ein Kind empfangen. Der Vater hat sich heimlich hinwegbegeben. Sie erhält wegen Armut keine Geldstrafe, sondern kommt 10 Tage "in die Geige, worunter sie ihre Arbeit zu Hause verrichten muß." – So auch bei entsprechenden Fällen 1690 und 1710.

Bei Betrachtung der Spendung des Ehesakraments hatten wir es – wie auch in der Gegenwart im katholischen Verständnis nach wie vor – mit Partnern aus dem Laienstand zu tun. Demgegenüber tritt aber während des 16. Jahrhunderts auch die sogenannte "Priesterehe" in Erscheinung. Ihr sei aber erst im nächsten Kapitel entsprechende Beachtung gewidmet.

#### 7. Das Sakrament der Priesterweihe

In der Kirchensprache kommt der Begriff "ordo" hauptsächlich in zwei Bedeutungen vor. Entsprechend "Ordnung, "Regel" bezeichnet er die Ordnung des Gottesdienstes. Im Sinn von "Stand" – wird er gebraucht zur Bezeichnung der kirchlichen Stände – Weltgeistliche und Ordensleute. Hier interessiert uns letztere Bedeutung und zwar im Hinblick auf das Sakrament der Priesterweihe. "Ordo" meint dabei den Stand derjenigen Personen, denen durch einen bestimmten Ritus die Ausübung einer geistlichen Vollmacht in der Kirche übertragen ist, dann auch diesen Ritus selbst.

Nach traditioneller Lehre muß in der sichtbaren Kirche Christi auf Erden eine bestimmte Ordnung und Differenziertheit dieses Standes herrschen. In ihr besitzen nach katholischer Auffassung weder – wie die Reformatoren postulierten – alle Gläubigen gleiche geistliche Befugnis, noch ist die Autorität – wie spätere Meinungen wollten – von Christus unmittelbar der Gesamtheit der Gläubigen übertragen worden. Vielmehr habe nach der Absicht Jesu ein bestimmter Stand alle die Kompetenzen, die sich in der Kirche als "Lehr-, Priester- und Hirtengewalt" darstellen. Dies wird aus der Hl. Schrift und der Tradition seit den Aposteln als unzweideutig erklärt.

Die einer längeren Entwicklung entstammenden verschiedenen Stufen der "ordines" bestanden bis in unsere Zeit herein aus sieben: Aufgrund der sogenannten Niederen und Höheren Weihen die geistlichen Stände der Ostiarier, Lektoren, Exorzisten, Akolythen, dann der Subdiakone und Diakone, schließlich des "sacerdotiums" als höchster, priesterlicher Stufe. Als "praeambulum" – charakterisierendes Vor-Zeichen –, aber nicht als eigener "ordo", ging ihnen die "Tonsur" voraus, worauf wir später nochmals eingehen werden.

Die drei letzten, Höheren Weihen heißen auch lat. "ordines sacri", um damit ihre unmittelbare Beziehung zu einer geheiligten Sache besonders zu kennzeichnen. Für sie gilt auch die besondere Konzentration auf das Heilige, speziell die Eucharistie, verbunden mit dem Gelübde des Zölibats. Sacerdotium und Diakonat werden als göttliche Einsetzung aus der Hl. Schrift erschlossen, die Niederen Weihen durch das Konzil von Trient jedenfalls als seit den Zeiten der Apostel anerkannt deklariert.

Aus der Tradition geht hervor, daß die Bischöfe den gewöhnlichen Priestern übergeordnet sind sowie ersteren allein die Kompetenz zu firmen und zu weihen zukommt, im Fall von letzteren durch Handauflegung. Das Konzil von Trient (Sess. XXII) hat in feierlicher Weise gegen die Reformatoren definiert, daß der "ordo" überhaupt, vorzüglich der oberste der Weihen, das "sacerdotium", im eigentlichen Sinn des Wortes ein Sakrament ist. Mit dieser Definition ging bereits das Konzil von Lyon (1274) und eine Verlautbarung von Papst Eugen IV. voraus. Jeweils waren entsprechende Bibelstellen zur Grundlage herangezogen worden.

In Bezug auf den Empfänger ist gültiger und erlaubter Empfang zu unterscheiden. Zu ersterem ist Taufe, männliches Geschlecht und Einwilligung erforderlich, zum andern Berufung durch Gott, reine Meinung, rechtschaffenes Leben im Gnadenstand, Erfüllung der kirchenrechtlichen Bedingungen und der feste Wille, allen oberhirtlichen Verpflichtungen nachzukommen. Unter diese rechneten geistliche Kleidung, priesterliche Tonsur, tägliches Beten der kirchlichen Tagzeiten ("Brevier") und Einhaltung der Fastengebote wie vorzugsweise des Zölibats, sowie der Abstinenz von Wirtshausbesuchen und Tanzveranstaltungen. Ferner war geistliche Lektüre zur Fortbildung im Amt, Glaubensverkündung und Seelsorge geboten.

#### Kirchenverständnis

Hätte wenigstens eine Mehrzahl der Pfarrgeistlichen des 16. Jahrhunderts – vom höheren Klerus ganz abgesehen – solchen Idealen einigermaßen genügt, wäre sicherlich ihr Ansehen bei den Gläubigen sehr viel höher als tatsächlich gewesen. Mit vorbildhaftem Leben hätten sie auch die Lehre akzeptabler vermitteln können. Noch mehr als heute blieben die Leute auf die Glaubensverkündung durch die dazu eigentlich Berufenen angewiesen. Was sich bei eigenem Studium der Schrift und bei der spontanen Übernahme von neuen Meinungen in den Köpfen von Laien wie Geistlichen herausgebildet hat, konnten wir bei Betrachtung von deren Sakramentenverständnis in bunter, oft kurioser Mischung erfahren. Zudem gab es bei uns Priester, die nicht einmal ausreichende Kenntnisse über ihren eigenen Stand, ihre Amtsgrundlagen und deren sakramentalen Charakter besaßen.

Recht genau wissen wir aber nur anhand eines Einzelfalles über das Bescheid, was bei uns in geistlichen Kreisen der damaligen Zeit über Aufbau und Struktur der christlichen Kirche diskutiert worden ist. Es handelt sich dabei als Quelle um jenes Verhörsprotokoll, das 1546 zu den Glaubensvorstellungen des Dingolfinger Stadtpfarrers Johann Wolfauer niedergeschrieben worden ist. Man stellte ihm katholische

"Artikel", d.h. Glaubenssätze vor, auf die er zu antworten hatte. Dann konfrontierte man ihn mit "etlichen seinen ketzerischen buchern", wo er an den Rand diesbezügliche

Anmerkungen geschrieben hatte.

Als erstes wurde erklärt: Die heilige Gotteskirche ist auf Erden sichtbar, so daß "man wol wissen mag, wer von der kirchen ist". Pfarrer Wolfauer sagte darauf, die Kirche sei eine Vereinigung derer, die an Gott glauben gemäß dem Apostolischen Bekenntnis und den Schriften des Kirchenvaters Athanasius.

Im Buch Luthers von der "Babylonischen Gefangenschaft der Kirche" hatte er allerdings notiert: "Wan man wuste, wer von der christenlichen kirchen were, so wust man auch die gottlich fürsehung und wol und wer selig oder verdampt". Und wie meistens verteidigte er sich damit, er habe nur die Meinung bzw. sinngemäß die Lehre des jeweiligen Autors beschrieben – "Dicit, se tantum adnotasse mentem authoris".

Zum zweiten konstatierten die herzoglichen Beamten: Die römische Kirche ist eine Hauptkirche über alle anderen Kirchen der Welt und somit von Christus "befreyt", d. h. privilegiert. Dem stimmte Wolfauer auch zu. Jedoch im selben Luther-Buch stand als seine Randnotiz: "Die romisch kirch ist aus dem sathan geporn" und "Wie die kirch Gottes nit irren kan, also kan die endchristisch kirch nit recht lernen [= lehren], sie mues irren". Darauf sagte er, daß dies keineswegs seine Auffassung sei, sondern er

wiederum lediglich den Gedankengang des Schreibers festgehalten habe.

Der dritte Artikel beinhaltete, daß Petrus hier auf Erden Stellvertreter und Statthalter Christi, ferner das Fundament der Kirche aufgrund der Einsetzung durch Christus gewesen sei. Wolfauer glaubte an Petrus nur als den wahren Hirten der Kirche. Daß kein Stellvertreter des Gottessohnes gebraucht werde, erklärte er in einer weiteren, ihm vorgehaltenen Randnotiz so: "Christus ist groß und brait genug, die ganz kirch steht uff ime. Petrus wolt selbs nit, das man uff in bawen solt, und spricht hic est lapis [= Dies ist der (Grund-)Stein]". Er bezog sich damit, wie er angab, auf den Kirchenlehrer Augustinus: "Non edificato me supra te, sed te supra me". – Nicht ich werde mich über dich setzen, sondern dich über mich.

Im "Buch Nürnberger Ratschlags" fanden die Untersuchungsbeamten desweiteren folgende Marginalie von der Hand Pfarrer Wolfauers: "Merck, ob nit die papisten wider sich selbs sein. Sie sagen die kirch sey uff Petrum bawet, wie dan Petrus von diesem allem [nicht] mehr gewust, ja gedacht, will geschweygen gepotten hat". Wolfauer nahm hier auf den 1. Korintherbrief des hl. Paulus bezug: "Nemo potest ponere aliud fundamentum preter id, quod positum est, Jesus Christus" – Niemand vermag einen anderen Grund zu legen außer dem, der schon gelegt ist, nämlich Jesus Christus. Zusätzlich sagte er, daß Petrus gebaut sei auf Christus und die Kirche errichtet auf Christus und Petrus.

Zum vierten hieß es: Der römische Bischof, der Papst, ist Nachfolger Petri, ein Statthalter Christi und das Haupt der Kirche hier auf Erden. Nach Pfarrer Wolfauers Dafürhalten war er ein Stellvertreter, "wan der babst sein apostolat recht fieret". In einer Buchnotiz hatte er jedoch behauptet: "Der babst bannet, maledeyt, röst und brennet flugs, wan man seiner lugen nit glauben will. Christus aber bannet die, so die warhait nit annemen wellen".

In einer anderen erklärte er: "Babst ist secariothes und Gresei". Ersteres könnte eine Verballhornung von "Iskariot" gewesen sein und dann "Verräter an Jesus" bedeutet haben. Auf Nachfrage behauptete er zum zweiten, nicht zu wissen, wer dieser Greseus sei; dazu erklärte er andernorts: "Dem babst kan nieman mit guten gwissen beystehn", d. h. dessen Autorität unterstützen. Hier wollte Pfarrer Wolfauer wieder bloß den Geist des Autors festgehalten haben.

Im fünften "articulus catholicus" wurde dann als Glaubenswahrheit vorgetragen, was im Hochmittelalter bedeutende Auswirkungen gezeitigt hatte, im 16. Jahrhundert aber bereits längst obsolet geworden war: Der Papst als Haupt der Kirche besitze in ihr solche Gewalt und Rechtsbefugnis, daß er auch die weltliche Obrigkeit, Kaiser und König, soweit sie christlich sind und regieren, im Amt zu bestätigen, wenn sie aber ein unchristliches Regiment führen, zu strafen, zu bannen und sogar abzusetzen vermag. Dies akzeptierte Johann Wolfauer nicht – "Christus hat nie kainen weder aufnoch abgesezt" – und zitierte den Evangelisten Lukas im 12. Kapitel: "Quis constituit me iudicem super te" – Wer hat mich über dich zum Richter gesetzt? – Und im 22., wo von den Königen der Völker die Rede ist und Jesus seinen Jüngern deren Handeln untersagt: "vos autem non sic". Das Zusammenspiel der traditionellen Mächte im zeitgenössischen Glaubenskampf hielt Wolfauer demgegenüber in folgender Anmerkung fest: "Der kayser schwerdt [= schwört], er wolle des babsts knecht sein, ime seine abgotterei mit dem schwerdt [= Schwert], wo es not thut, helfen handthaben". Aber auch hier sollte nur Geist und Sinn des Buchautors fixiert werden.

Doch kam es noch kräftiger. Pfarrer Wolfauer hatte weiterhin schriftlich notiert: "Kayser und könig miessen ire cron von der huren [= vom Papst als "römischer Hure"] empfahen, sie ist aller königreych ain gwaltige fraw und kayserin worden, sie hupft ainem jeglichen auff nach seinem sinn. Sie habens alles an ir verbulen miessen, ir die fues darumb küssen. Es ist die recht venus mit dem strowin [= strohenen] arschloch". Ungerührt erklärte Wolfauer dieses Schandbild als die "purpurne Hure"

der Apokalypse des Johannes, Kapitel 17 und 18.

Im 6. Artikel war die päpstliche Jurisdiktion in Bezug auf ihre Reichweite konkretisiert. Sie erstrecke sich auch darauf, daß sie kraft der Schlüsselgewalt Macht habe, die Ungehorsamen zu bannen, zu binden und zu lösen, der Kirche Güter zu verteilen, Benefizien zu verleihen und dies auch anderen zu delegieren. Wolfauer gab daraufhin an, daß er glaube, wie wenn dieser Artikel vom kirchlichen Lehramt festgeschrieben worden sei. In einer Anmerkung hatte er sich sehr deutlich ausgesprochen: "Papa vicarius antichristi" – Der Papst ist Stellvertreter des Antichrists, angeblich nach Johannes 16 – "und sie, sy die verbanten welthailgen, werden sy die rechten christen in den bann thun, aus der synagog [= Kirche] schliessen?" Mit diesem Zitat sollte laut Pfarrer Wolfauer erneut lediglich der Sinn vorliegender Schrift des Autors Sebastian Mayer wiedergegeben werden.

Um die kirchlichen Stände ging es im 7. Artikel. Beim Christentum bestehe eine Hierarchie mit verschiedenen Graden der Ämter und Dienste: Der Papst als Haupt, dann Patriarchen, die Kardinäle und Bischöfe, die Priester, Diakone, Subdiakone und so fort. Pfarrer Wolfauer gab zu glauben an, das kirchliche Wesen sei eine Einsetzung

- "constitutio" - und als solche gut.

Im Buch Luthers über das Johannes-Evangelium hatte er jeodch zu Kapitel 16 angemerkt: "Der gaist von des babsts hochhait, patriarchen, cardineln, bischofen und irem gwalt, der gaist von der religiosen [= Ordensleute] glubden [= Gelübden], fegfeuer, seelmeß ec. verduncklt Christum nur, also auch von anruffung der hailgen". Diesmal erwiderte Wolfauer, er verstehe letztere Anmerkung selbst nicht – "Dicit, se metipsum non intelligere hanc anotationem".

Nach katholischem Verständnis laufen die Kirchengebote den göttlichen nicht zuwider, können das gar nicht, sondern sind zu Ehre und Lob Gottes, dann zum Erhalt der Kirche und der guten Sitten wie der christlichen Gebräuche von Nutzen. Sie sollen von allen Christen gehalten werden; wer sie übertritt, beleidigt Gott und begeht eine Sünde. Johann Wolfauer sah dies durchaus anders: "Menschengepott

nutzen nit allain nichts, sondern verderben" und "Menschenler [= menschliche Lehre] für Gotteswort: meusdreck für pfeffer", hatte er zu sich zu diesem Thema aufgeschrieben.

Die Befrager stellten entgegen: Die Gelübde der Geistlichen und der Priesterzölibat seien nicht wider Gott und das Evangelium, sondern von Christus gelobt und geraten. Die Stifte und Klöster seien Gott zu Lob errichtet und gebaut worden. Doch Wolfauer hatte sich notiert: "Alte stift und closter sein morrgruben der seelen und vol gottslesterung von grund uff bis an den gibl".

Zum Artikel, die Priesterweihe als eines der sieben Sakramente zu glauben, hatte

damals auch Johann Wolfauer nichts Gegenteiliges auszusagen.

Von Interesse ist schließlich noch seine Meinung zur aktuellen Situation, als die bayerischen Herzöge durch ihren Gerichts- und Verwaltungsapparat im Land bereits eine staatliche Kirchenkontrolle ausgebaut hatten, in deren Netz er sich ja selber verfing. Als 19. und letzter "articulus catholicus" wurde ihm nämlich vorgehalten, die Ordnung der Regierung in Bayern und ihre Handhabung der alten wahren katholischen Religion sei christlich und gottgefällig. Gleichwohl äußerte er, "es sei recht, trag aber grosse fürsorg, sein fürstliche Gnaden [= der Herzog] werden solches mit der

zeyt nicht wol erhelten megen [= aufrechterhalten können]".

In einer Buchnotiz gab er sich dagegen sehr ablehnend: "Behut uns Gott, das diser Esaias unser prediger nit werde, das Gott nit teutscher land und in sonderhait [= besonders] nit den abgottischen stoltzen Bayern also mit diser gleichnis zu gericht gehe, mir miessen gar svertilkt und ausgrott werden". Diese Aussage konnte ihm, wie er offenbar sofort erkannte, als Hoch- und Landesverrat ausgelegt werden. Deshalb ging Wolfauer unverzüglich in die Defensive und beteuerte: "Dise annotation sei ime warlich nicht bewist et in reliquis [= im übrigen] hab er imo zuvil gethuen und sich geirrt, woll er sich gern weisen [= belehren] lassen, zum underthanigisten bittend, ime gnad und barmhertzigkhait von dem durchleuchtigsten unsern gnedigen fürsten und hern zu erlangen". Diese klägliche Unterwerfung hat Wolfauer dann auch die Freilassung gebracht; ein Märtyrer für seine Ideen, die er von anderen bezogen hatte, ist er nicht geworden.

Bei näherer Betrachtung seiner in den Büchern wie im Verhör gemachten Äußerungen kann man – aus heutiger Sicht – wohl nicht umhin, diese überwiegend als hanebüchen zu bezeichnen. Wenn daraus auf den theologischen Kenntnisstand eines gewöhnlichen Geistlichen im Beobachtungsraum geschlossen werden soll – und genauere objektive Belege gibt es bis Mitte des 16. Jahrhunderts nicht –, dann sah es damit auch auf dem Sektor Kirchen- und Amtsverständnis sehr düster aus. Daß auf solchen – eigentlich nicht (mehr) vorhandenen – Grundlagen die kirchliche Standesorganisation weitergeführt werden konnte, erscheint uns Heutigen fast als

Wunder.

Hingewiesen sei ferner auf die grobe Sprache bei den eigenhändigen Bemerkungen in Pfarrer Wolfauers Büchern. In der Literaturgeschichte hat ja auch jene Epoche den Namen "Zeitalter des Grobianismus". Daß es im damaligen Alltag nicht besonders feinsinnig zugegangen ist, wissen wir aus den Gerichtsprotokollen. Noch am Ende des 16. Jahrhunderts haben sich Stadtpfarrer Gabriel und der Rat gegenseitig Grobheiten verbal an den Kopf geworfen. Die von Wolfauer benutzten Formulierungen sind zwar wohl in erster Linie als "Literatur" zu werten, werfen aber ein recht bezeichnendes Licht auf den Umgang der seinerzeitigen Leute miteinander. Doch erscheint es bemerkenswert, weil charakterisierend, daß auch Fragen des Kirchenwesens wie des Kirchenrechts auf so grobschlächtige Art behandelt worden sind.

Anhand der später für unseren Beobachtungsraum zur Verfügung stehenden Quellen – der Visitationsprotokolle von 1526 und 1559, aber auch anderer Archivalien – kommen wir auf breiter Basis den hier während des Reformationszeitalters herrschenden Verhältnissen doch noch näher. Zunächst mag ein Querschnitt um Mitte des 16. Jahrhunderts die Einzelheiten zu fassen versuchen und zwar an vorbeschriebenen Begriffen und Kriterien orientiert, nachdem diese auch dem Frageschema der Visitatoren zur Priesterweihe zugrundegelegt waren.

Bei Durchsicht der Protokollnotizen zeigt sich, daß auf die Fragen "de sacro ordine" in überwiegendem Maß in katholischem Sinn geantwortet wurde. Ein solches Verständnis hat man meist allgemein unter der Feststellung zusammengefaßt, daß der betreffende Geistliche an sieben von Christus eingesetzte Sakramente glaube. Ab und zu ist eigens protokolliert: "catholice sentit" oder "catholice respondit" bzw. "docet" wie etwa bei den Pfarrern Wolfgang Holtzner von Hofdorf, Wolf Auer von Steinbach

und anderen.

Demgegenüber glaubte Pfarrer Georg Bernkopf von Loiching die Priesterweihe als von den Kirchenvätern eingesetzt – "credit a patribus institutus", antwortete aber auf die übrigen Punkte "bene", d. h. gut in katholischem Sinn. Pfarrer Johannes Weiß von Martinsbuch "halt nichts von den priestern, so nit ordenlich consecriert", also von-Männern, die nicht der Kirchenordnung nach geweiht seien. In Dingolfing meinte ähnlich Stadtpfarrer Johann Staindl, wenn er auch von der Einsetzung des Sakramentes nichts wußte: "Credit esse sacramentum, sed institutionem nescit. Hab nit davon predigt, hellt allein die für priester, so ordenlich geweicht". Stadtprediger Wolfgang Sailer kannte die Einsetzung gleichfalls nicht, dachte aber nach Information recht – "bene" – darüber. Pfarrer Mag. Erasmus Gratter von Frontenhausen äußerte, die Priesterweihe vermittle die Gnade des Heiligen Geistes – "sacrum ordinem conferre gratiam spiritus sancti". Vom Frontenhausener Pfarrprediger Thalhamer heißt es, er erachte sie als Sakrament, doch habe er zuvor "das widerspil [= Gegenteil] antzaigt".

Vollständig reformatorischer Auffassung war dann Benefiziat Johannes Kraptner in Marklkofen: "Last sacrum ordinem in seinem werdt beruehen, hab nie davon predigt. Er helt ain jeden für ain priester, er sei geweicht oder nit, so er allein von der obrigkeit, geistlich oder weltlich, dartzu verordnet, mög auch das sacrament [= Eucharistie] consecriern". Er betrachtete demnach eine Amtsübertragung (Ordination) seitens der Obrigkeit – auch ohne Priesterweihe – als ausreichend, um als Seelsorger und Sakra-

mentenspender tätig sein zu können.

Mit Pfarrvikar Johannes Heberger in Oberviehbach gaben sich die Visitatoren soweit zufrieden, außer daß er Einsetzung, Inhalt und Form des Sakraments nicht aus der Hl. Schrift herzuleiten vermochte. Schlichtweg keine Ahnung davon hatte Pfarrvikar Johannes Gunshamer in Kollbach: "Definitionem, usum, formam et institutionem plane ignorat". Eine für den Beobachtungsraum ungewöhnliche – "basisdemokratische" – Idee trug P. Leonhard Berckmayr im Kloster Seemannshausen vor: "Ain gemein soll die gaistlichen dem ordinario presentieren", die Pfarrgemeinde sie also dem Bischof vorschlagen. Kein Wunder, wenn ihn die gut katholischen Nonnen in Niederviehbach als "verdächtlich" nicht mehr als ihren Seelsorger haben wollten, der er noch kurz vorher gewesen war.

# Weihezulassung und Weihezeugnis

Die für eine Zulassung zum Priesteramt vorgeschriebenen Weiheexamen waren im Lauf des Spätmittelalters und in der frühen Neuzeit sehr lax behandelt worden. Es war keineswegs die Regel, daß sie der zuständige Bischof abnahm; sie wurden sogar niederen Klerikern und Laien anvertraut. Somit ergab sich, daß die Auslese der Kandidaten keinen so hohen Grad wie erforderlich erreichte und auch keine strenge Gewissenhaftigkeit herrschte. Das Examen war zu einer schematisch gehandhabten Formsache entwertet und wurde erst am Tag vor dem Weihetermin schnell, ja sogar mit mehreren Bewerbern gleichzeitig abgewickelt. Daß – wie noch zu zeigen – zahlreiche Kleriker sich nicht in ihrer Heimatdiözese, sondern an anderen Bischofssitzen zu Examen und Weihe stellten, hatte häufig wohl seinen Grund darin, daß die Praxis dort noch lockerer gewesen ist wie daheim bzw. in der Salzburger Kirchenprovinz, wozu hier nur die altbayerischen Bistümer Freising, Regensburg und Passau gehörten. Nachdem es noch keine geregelte Form der klerikalen Erziehung gab, ist der Mangel einer festen Ordnung für die Vorbereitung der Kandidaten durchaus verständlich.

Klar wird daraus aber auch, daß die bayerischen Herzöge nach jahrzehntelangen Bemühungen bei den Bischöfen um eine effektive Reform in deren "starken schlaff und zusehen" ernst machten und die Dinge auch in diesem Bereich in eigene Verantwortung nahmen. Ein am 10. Februar 1570 im Geistlichen Rat verlesenes Memoriale gab dazu folgende, eindeutig formulierte Begründung. Indem die Erfahrung lehre, daß "der bischoven visitation und reformation nit von statten geet", sei die Landesherrschaft entschlossen, "sovil an ir ist und sy mit guetten gewissen thuen mage und solle, des heiligen Trientischen concilli exequution [= Durchführung] für hand zenemen und also den bischoven zuer allgemeinen geistlichen visitation den weg zeweisen". Mit der Visitation von 1571 wurde endgültig allen reformatorischen Be-

strebungen ein Ende bereitet.

Um 1549 standen in den Reformverhandlungen der Salzburger Kirchenprovinz erstmals Statutenentwürfe zur Debatte. Der Herzog ließ ferner eigene Vorschläge und Ergänzungen unterbreiten. Konkrete Ergebnisse zeitigten diese Beratungen nicht. Einen ersten Überblick über die tatsächlichen Verhältnisse im Land erbrachten dann die Visitationsberichte von 1559; das Problem trat deutlich genug hervor. Eine Verbesserung oder gar schnelle Lösung konnte aber noch nicht erreicht werden.

Um nun die kirchenrechtliche Kompetenz, als katholische Priester tätig sein zu können, zu überprüfen, wurden sämtliche Visitierte nach ihren "formata" gefragt, d. h. nach den Weihezeugnissen. Sie hatten sie im Original vorzuweisen und die Kommissäre nahmen sie genau in Augenschein. Im positiven – bei uns weit überwiegenden

- Fall wurde dann knapp notiert: "Hat seine formata".

Ob Vorwand, Zufall oder tatsächliches Mißgeschick: einige Herren waren zu deren Vorlage aber nicht imstand. Hierher gehörte sogar der sonst so pflichteifrige Pfarrer Holtzner von Hofdorf: "Hat seine formata kürze halben der zeit nit pringen mögen, dan erst aim zu Dinglfing beheltmuß weiß zugestelt". Pfarrer Wolfgang Auer in Steinbach hatte sie nicht, weil "sy ime verpronnen". Auch Pfarrer Weiß von Martinsbuch besaß die Dokumente "nit beihendig".

Pfarrprediger Wolfgang Sailer in Dingolfing zeigte an, sein Vater habe diese. Im Protokoll steht deswegen: "Ist ime auferlegt, dieselben gen Regenspurg zwischen hie und Georgii gewislich zepringen". Das Fehlen bei Pfarrer Thomas Silbernagl von Veitsbuch lag darin begründet, daß er Konventuale des Klosters Seemannshausen

gewesen ist; sie blieben wohl dort hinterlegt.

Pfarrprovisor Johannes Hueber in Englmannsberg gab dagegen an, seine Unterlagen "sein im zu Kirchperg verpronnen", wo er vor 13 Jahren Primiz gefeiert und dann den Kooperatorendienst abgeleistet habe. Dem Kooperator in Goldern, Sebastian Hafner, 34 Jahre Priester, seien sie zu Heimpertshofen bei Pfaffenhofen als an einer

früheren Stelle verbrannt. Pfarrer Martin Kolberger zu Hüttenkofen "hat seine formata jetz nit bei sich, sondern seinem vetter zu behalten [= aufzubewahren] geben, wöls aber gern pringen, so mans begert". Pfarrer Johann Erber von Treidlkofen hatte sie "von eil wegen nit mit sich pracht, und hat sich seiner priesterschafft halben auf dem decanum zu Vilsbiburg referiert", der sie bestätigen sollte. Heinrich Grueber, Pfarrer in Seyboldsdorf, verwies auf den Stiftspropst zu Vilshofen, der ihm den Verlust durch Brand mitgeteilt habe. Er sei 37 Jahre Priester und schon 20 auf dieser Pfarrei.

#### Statistischer Querschnitt 1526

Bei der Diözesanvisitation von 1526 wurde genau festgehalten, aus welch anderen Bistümern neben Regensburg die hier amtierenden Geistlichen stammten. Dabei stellt sich für unseren Bereich heraus, was zunächst tabellarisch aufgelistet sei\*.

| ame Amt                     |                    | Geburtsort           |  |
|-----------------------------|--------------------|----------------------|--|
| Weiheort/Diözese Regensburg | g: 45 Priester     |                      |  |
| Alban Federl                | Pfv. Wallersdorf   | Wallersdorf          |  |
| Michael Hagn                | Pfr. Pilsting      | Dingolfing           |  |
| Johann Aman                 | B. Ganacker        | Mamming              |  |
| Johann Prager               | B. Moosfürth       | Deggendorf           |  |
| Leonhard Müllner            | Pfv. Veitsbuch     | Au                   |  |
| Johann Luppburger           | Pfr. Tunding       | Tunding              |  |
| Johann Liechtinger          | K. Leiblfing       | Geiselhöring         |  |
| Bernhard Gruber             | Pfv. Leiblfing     | Altdorf bei Landshut |  |
| Johann Gambser              | K. Tunding         | Wörth                |  |
| Georg Schmidlkofer          | K. Marklkofen      | Dingolfing           |  |
| Ulrich Krämel               | Pfv. Frontenhausen | Dingolfing           |  |
| Andreas Viechpek            | Pr. Frontenhausen  | Dingolfing           |  |
| Egidius Döndl               | K. Mamming         | Gerzen               |  |
| Friedrich Sternegker        | K. Oberhausen      | Reisbach             |  |
| Christoph Water             | B. Warth           | Reisbach             |  |
| Sigismund Aman              | B. Reisbach        | Mamming              |  |
| Georg Viechhauser           | Pfr. Englmannsberg | Reisbach             |  |
| Wolfgang Hinterberger       | Pfr. Haberskirchen | Haberskirchen        |  |
| Wolfgang Laysentrit         | K. Reisbach        | Reisbach             |  |
| Georg Oberndorffer          | B. Reisbach        |                      |  |
| Andreas Keck                | K. Oberhausen      | Reisbach             |  |
| Christoph Luder             | K. Loiching        | Frontenhausen        |  |
| Johann Stetner              | B. Bonbruck        | Reisbach             |  |
| Johann N.                   | B. Gaindorf        | Vilsbiburg           |  |
| Leonhard Gadmayr            | B. Vilsbiburg      | Vilsbiburg           |  |
| Georg Michelpach            | B. Vilsbiburg      | Vilsbiburg           |  |
| Wilhelm Herberger           | B. Vilsbiburg      | Egglkofen            |  |
| Andreas Tegernpeck          | B. Vilsbiburg      | Vilsbiburg           |  |
| Mag. Leonhard Hagen         | B. Dingolfing      | Dingolfing           |  |
| Johannes Tremel             | B. Dingolfing      | Dingolfing           |  |
| Paulus Hueber               | B. Loiching        | Teisbach             |  |
| Petrus Piscatoris           | B. Loiching        | Loiching             |  |

<sup>\*</sup> Abkürzungen: Pfr. = Pfarrer, Pfv. = Pfarrvikar, Pr. = Prediger, K. = Kooperator, B. = Benefiziat.

| Name                          | Amt                | Geburtsort     |  |
|-------------------------------|--------------------|----------------|--|
| Caspar Kerscher               | B. Kirchberg       | Hungerham      |  |
| Georg Ainoder                 | B. Gerzen          | Frontenhausen  |  |
| Georg Oberndorffer            | K. Gerzen          | Frontenhausen  |  |
| Michael Hellt                 | K. Loizenkirchen   | Dingolfing     |  |
| Sigismund Puecher             | B. Bodenkirchen    | Deggendorf     |  |
| Christoph Westner             | Pfv. Gaindorf      | Massing        |  |
| Rupert Grätl                  | Pfv. Aich          | Reisbach       |  |
| Johann Awer                   | K. Aich            |                |  |
| Matheus Falckenperger         | B. Aich            | Bonbruck       |  |
| Ulrich Propheyt               | B. Dingolfing      |                |  |
| Petrus Kroneysen              | K. Kirchberg       | Frontenhausen  |  |
| Erasmus Weyland               | K. Vilsbiburg      | Vilsbiburg     |  |
| Andreas Englperger            | B. Vilsbiburg      | Vilsbiburg     |  |
| Weiheort/Diözese Passau: 20   | Priester           |                |  |
| Heinrich Peytzkofer           | B. Leonsberg       |                |  |
| Wolfgang Fuchs                | K. Pilsting        | Landau         |  |
| Georg Schlingendrot           | K. Wallersdorf     | Landau         |  |
| Stephan Franck                | K. Altenbuch       | Landau         |  |
| Christoph Kranwitter          | Pfv. Ottering      | Landau         |  |
| Ulrich Graff                  | B. Hörmannsdorf    |                |  |
| Wolfgang Krellinger           | Pfv. Steinbach     | Isarhofen      |  |
| Johann Mullner                | Pfv. Steinberg     | Aufhausen      |  |
| Stephan Hofsteter             | Pfv. Griesbach     | Hofkirchen     |  |
| Johann Rächmair               | B. Reisbach        | Arnstorf       |  |
| Georg Holnöder                | B. Reisbach        | Pfarrkirchen   |  |
| Georg Froschauer              | B. Vilsbiburg      | Pfarrkirchen   |  |
| Michael Hohenzinner           | B. Dingolfing      | "Grosten"      |  |
| Leonhard Tennscharter         | Pfv. Oberviehbach  | Braunau        |  |
| Paulus Streitberger           | K. Oberviehbach    | Pfarrkirchen   |  |
| Egidius Purger                | K. Binabiburg      | Birnbach       |  |
| Sebastian Pruelmair           | Pfr. Oberaichbach  | Mauerkirchen   |  |
| Leonhard Stern                | B. Dingolfing      | Landau         |  |
| Wilhelm Schmitzperger         | B. Dingolfing      | Vornbach       |  |
| Johannes Tobler               | B. Seyboldsdorf    | Braunau        |  |
| Weiheort/Diözese Freising: 12 | 2 Priester         |                |  |
| Johann Swindkirchner          | K. Hofdorf         | Schwindkirchen |  |
| Georg Weiß                    | Pfr. Martinsbuch   | Erding         |  |
| Johann Gundelwen              | K. Martinsbuch     | Erding         |  |
| Michael Tieffenpeckh          | Pfr. Oberhausen    | Erding         |  |
| Michael Prunauer              | B. Reisbach        | Dorfen         |  |
| Georg Prüller                 | Pfr. Steinberg     |                |  |
| Wolfgang Dormair              | Pfv. Loizenkirchen |                |  |
| Christoph Stadler             | K. Loiching        |                |  |
| Johann Meedt                  | Pfv. Gerzen        |                |  |
| Wilhelm Lausser               | Pfv. Kirchberg     |                |  |
| Andreas Stadler               | Pfv. Treidlkofen   | Eberspoint     |  |
| Leonhard Streybl              | B. Seyboldsdorf    | Erding         |  |
| Weiheort/Diözese Salzburg:    | 4 Priester         |                |  |
| Johann Rottenpucher           | B. Frontenhausen   | Schwindegg     |  |
| Johann Zwicker                | B. Aham            | Burghausen     |  |
|                               |                    |                |  |

| Name                            | Amt                                | Geburtsort              |
|---------------------------------|------------------------------------|-------------------------|
| Georg Moßöder<br>Balthasar Popp | Pfv. Oberviehbach<br>B. Aich       | Kraiburg<br>Neumarkt    |
| Weiheort/Diözese Augsburg:      | 1 Priester                         |                         |
| Laurentius Seidel               | B. Frontenhausen                   | Jachenhofen             |
| Weiheort/Diözese Bamberg:       | 1 Priester                         |                         |
| Konrad Kober                    | B. Hüttenkofen                     | Lichtenfels             |
| Weiheort/Diözese Eichstätt:     | 1 Priester                         |                         |
| Ulrich Staud                    | K. Haidlfing                       | Eichstätt               |
| Weiheort/Diözese Würzburg.      | : 1 Priester                       |                         |
| Johann Tollinger                | Pfr. Seyboldsdorf                  |                         |
| Weiheort Rom: 1 Priester        |                                    |                         |
| Petrus Weiß                     | K. Frontenhausen                   | Westerkirchen b. Gerzen |
| Weiheort/Diözese ungenannt      | : 26 Priester, die meisten wohl Re | gensburg                |
| Petrus Schmidlkofer             | K. Pilsting                        |                         |
| Gabriel Spreng                  | B. Pilsting                        |                         |
| Johann Haindl                   | B. Pilsting                        | "Adorf"                 |
| Alexius Schilher                | Pfr. Hofdorf                       |                         |
| Leonhard Teubner                | B. Marklkofen                      |                         |
| Johann Krapner                  | B. Frontenhausen                   | Frontenhausen           |
| Johann Spies                    | B. Frontenhausen                   |                         |
| Sigismundt Riedter              | Pfr. Gottfrieding                  |                         |
| Heinrich Truckler               | Pfr. Steinberg                     |                         |
| Johann Spies                    | B. Frauenbiburg                    |                         |
| Sigismund Stosser               | B. Seyboldsdorf                    |                         |
| Jakob Schindkofer               | B. Gerzen                          |                         |
| Leonhard N. (I)                 | B. Seyboldsdorf                    |                         |
| Leonhard N. (II)                | B. Seyboldsdorf                    |                         |
| Johann Ammann                   | Pfv. Dingolfing                    |                         |
| Andreas Kriegkh                 | B. Binabiburg                      |                         |
| Friedrich Holtzhauser           | B. Vilsbiburg                      |                         |
| Andreas Englperger              | B. Vilsbiburg                      |                         |
| Michael Putzenpeck              | B. Bodenkirchen                    |                         |
| Wolfgang Schmätzel              | B. Gerzen                          |                         |
| Wolfgang Meister                | B. Dingolfing                      |                         |
| Johann Scharrl                  | B. Dingolfing                      |                         |
| Erhard Kayser                   | B. Dingolfing                      |                         |
| Martin Scherdinger              | B. Dingolfing                      |                         |
| Johann Peller                   | B. Dingolfing                      |                         |
| Wolfgang Pawmheyl               | Pfr. Hüttenkofen                   |                         |

Gehen wir zunächst bei der Erkenntnisfindung rein statistisch vor. Von den 112 in unserem Beobachtungsraum erfaßten Geistlichen hatten ihren Weiheort bzw. Diözesansitz nachgewiesenermaßen 45 in Regensburg; ein Gutteil der diesbezüglich 26 nicht eindeutig identifizierbaren Priester dürfte ebenfalls diesem Bistum angehört haben. Damit darf im gesamten ein Anteil von rund 50 Prozent aller hier tätigen Kleriker aus der Heimatdiözese Regensburg angenommen werden.

Es folgen dann die Nachbardiözesen Passau mit rund 18 und Freising mit etwa 11 Prozent. Die übrigen – Salzburg mit vier Geistlichen, dann Augsburg, Bamberg, Eichstätt und Würzburg mit je einem – fallen demgegenüber nicht ins Gewicht. Eine auf den ersten Blick außerordentliche Erscheinung, nämlich die Ordination des damals in Frontenhausen als Kooperator tätigen Petrus Weiß in Rom – stimmte sie überhaupt – ließe sich damit erklären, daß seinerzeit am Hauptort der abendländischen Christenheit der geistliche Posten- und Pfründehandel sein Zentrum hatte und sich in den bislang editierten Archivalien der päpstlichen Archive zahlreiche bayerische Bewerber wie auch Bedachte nachweisen lassen.

Man kann nun oben angesprochene Phänomene "vice versa" auch so kommentieren, daß in unserem Anteil der Diözese Regensburg nur etwa die Hälfte der Geistlichen dem einheimischen Klerus angehört hat. Ergaben sich daraus und wenn ja, welche Auswirkungen auf die Seelsorge und auf die Akzeptanz der sie Ausübenden durch die Bevölkerung? Die Quelle von 1526 bietet dazu leider keine genaueren Hinweise.

Doch gelingen bei vorsichtiger Interpretation gewisse Annäherungen, wenn wir uns etwa in die Mentalität der Leute hineinzudenken versuchen. Tatsache ist, daß von den in unserem Raum Aitrach, Isar, Vils, Kollbach und Bina eingesetzten Geistlichen der weit überwiegende Teil auch von hier stammte, also genuin mit seinen Seelsorgsbefohlenen verbunden war. Und auch die Mehrzahl der in auswärtigen Diözesen Ordinierten war im Stichjahr 1526 wieder in der Heimat tätig. Sollte das nicht einen engen Konnex bewirkt und zum gegenseitigen Verständnis beigetragen haben?

Auf der anderen Seite wird wohl von hier aus auch verständlich, daß die "Neue Lehre" so rasch ihren Eingang in unsere Heimatbevölkerung gefunden hat bzw. in Teilen schnell akzeptiert und praktiziert wurde. Es brauchte keine "fremden Missionare" – eigene Landsleute, ja Söhne der Heimatpfarrei oder des Dekanats verbreiteten die neuen Ideen im Amt durch Predigt, Beichtgespräch und Religionsunterricht.

Der trotzdem starke, weil nahezu hälftige Anteil von Ordinierten anderer Diözesen hatte dort seine Entsprechung; die Fluktuation innerhalb wie zwischen den Bistümern war zeittypisch. Unter mehreren anderen Gründen griff besonders stark der ökonomisch-finanzielle. Nachdem die meisten Stellen sich als karg dotiert und/oder mit hohen Abgaben und Lasten befrachtet erwiesen, boten sie meist nur kurzfristig ein erträgliches Auskommen. Wir haben dies ja am Beispiel der Dingolfinger Pfarr- und Benefizialpfründen im Detail geschildert.

Die mißliche Wirtschaftslage der Geistlichen vor Ort charakterisiert in der Statistik besonders die Existenz zahlreicher Pfarrvikare anstelle der eigentlichen Kirchherren. Solche erscheinen kaum als am Ort präsent und seelsorglich tätig. Demgegenüber waren alle Stellen besetzt – in der Pfarrseelsorge mit Pfarrer bzw. Vikar und Kooperator(en) wie auch bei den Benefiziaten mit und ohne Seelsorgepflichten. Priestermangel kann demnach zu dieser Zeit (noch) nicht erkannt werden.

#### Statistischer Querschnitt 1559

In den Notierungen der Visitation von 1559 sind die genannten Geburtsorte nicht immer eindeutig zu identifizieren. Dafür erscheint jetzt die Frage nach der Ordination als besonders wichtig. Bei Anführung des betreffenden Bischofssitzes ist zunächst der Weiheort gemeint. Doch gab es auch Doppelmeldungen, wenn der Betreffende noch in einer weiteren Diözese die Zulassung auf eine Priesterstelle erlangt hatte.

Dies war z.B. bei Wolfgang Holtzner, Pfarrer von Hofdorf, der Fall, von "Peurbach" gebürtig, zu Freising und Eichstätt ordiniert. Auch P. Lukas Has aus dem Münchner Augustinerkloster war in Augsburg und in Freising ordiniert worden, ehe ihn sein Orden als Nonnenbeichtvater nach Niederviehbach entsandte. Demgegenüber gab der Benefiziat Wolfgang Dickh von Binabiburg zu Protokoll, seine Ordination sei zu Rom und Halberstadt geschehen; er wies dazu seine "formata" auf, stammte aus "Salberskirchen" [= wohl Salmannskirchen] und hatte dort auch Primiz gefeiert.

Um die anzuschließende Statistik der Ordinationen übersichtlich zu gestalten, seien diese für unseren Beobachtungsraum (1559) erneut in einer Tabelle zusammengefaßt\*.

| Name                       | Amt                | Geburtsort    | Weiheort/Diözese                  | Priesterstand     |
|----------------------------|--------------------|---------------|-----------------------------------|-------------------|
| Wolfgang Auer              | Pfv. Steinbach     |               | Regensburg                        | 40 Jahre          |
| Johann Weiß                | Pf. Martinsbuch    | Martinsbuch   | Regensburg                        | bei 20 Jahre      |
| Urban Auer                 | Pf. Ottering       | Mainburg      | Regensburg                        | 10 Jahre          |
| Johann Eysenman            | Pfv. Pilsting      | Floß          | Regensburg                        | bei 7 Jahre       |
| Georg Bernkopf             | Pf. Loiching       | "Lengfeld"    | Regensburg                        | 13 Jahre          |
| Leonhard Saltz-<br>hueber  | K. Loiching        | München       | Regensburg                        | 2 Jahre           |
| Thomas Silbernagel         | Pfv. Veitsbuch     | Dingolfing    | Regensburg                        | 33 Jahre          |
| Mag. Erasmus<br>Gratter    | Pf. Frontenhausen  | Frontenhausen | Regensburg                        | 2 Jahre           |
| Jakob Thalhamer            | Pr. Frontenhausen  | Landshut      | Regensburg                        | 3 Jahre           |
| Laurentius Ostner          | K. Frontenhausen   | Reisbach      | Regensburg                        | 1 Jahr            |
| Johann Kraptner            | B. Marklkofen      | Frontenhausen | Regensburg                        | 40 Jahre          |
| Johann Reichenmayr         | Pf. Reisbach       | Arnstorf      | Regensburg                        | 38 Jahre          |
| Lukas Reichenmayr          | B. Oberhausen      |               | Regensburg                        | 6 Jahre           |
| Andreas Täberl             | Pf. Loizenkirchen  | Oberviehbach  | Regensburg                        | 9 Jahre           |
| P. Wilhelm N.              | Kl. Seemannshausen |               | Regensburg                        | bei 36 Jahre      |
| P. Leonhard Berck-<br>mayr | Kl. Seemannshausen | Taufkirchen   | Regensburg                        | 48 Jahre          |
| Georg Michelbacher         | B. Vilsbiburg      | Vilsbiburg    | Regensburg                        | 43 Jahre          |
| Georg Gangkhofer           | Pf. Gangkofen      | Gangkofen     | Regensburg                        | bei 40 Jahre      |
| Wolfgang Holtzner          | Pf. Hofdorf        | "Peurbach"    | Freising (ord.<br>auch Eichstätt) | 5 Jahre           |
| Leonhard Putz              | K. Hörmannsdorf    |               | Freising                          | 9 Jahre           |
| Paulus Fabri               | Pf. Tunding        | Elsendorf     | Freising                          | 6 Jahre           |
| Johannes Staindl           | Pf. Dingolfing     | Vilsbiburg    | Freising                          | 4 Jahre           |
| Johannes Seiringer         | K. Dingolfing      | Moosburg      | Freising                          | noch nicht 1 Jahr |
| Christoph Pachmayr         | Pf. Griesbach      | Freising      | Freising                          | 8 Jahre           |
| Sebastian Hafner           | K. Goldern         | "Rospach"     | Freising                          | 34 Jahre          |
| Johann Heberger            | Pf. Oberviehbach   | "Getelkofen"  | Freising                          | bei 2 Jahre       |
| Urban Halb                 | K. Reichelkofen    | Landshut      | Freising                          | 1 Jahr            |
| Martin Kolberger           | Pf. Hüttenkofen    |               | Freising                          | 5 Jahre           |
| Christoph Höltzl           | Pf. Vilsbiburg     |               | Freising                          | 30 Jahre          |
| Georg Pilsell              | Pf. Gerzen         | "Holtzhausen" | Freising                          | 9 Jahre           |
| Johann Niedermair          | K. Gerzen          | Landshut      | Freising                          | 4 Jahre           |
| Achaz Gaibinger            | B. Gaindorf        | Vilslern      | Freising                          | 32 Jahre          |
| Johann Erber               | Pf. Treidlkofen    | "Holtzhausen" | Freising                          | 24 Jahre          |

<sup>\*</sup> Abkürzungen: Pf. = Pfarrer, Pfv. = Pfarrvikar bzw. Provisor, K. = Kooperator, Pr. = Prediger, B. = Benefiziat, Kl. = Kloster.

| Name                                                                                     | Amt                                                                         | Geburtsort                                      | Weiheort/Diözese                                            | Priesterstand                                      |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--|
| Wolfgang Sailer<br>Sebastian Federkiel<br>P. Lukas Has                                   | Pr. Dingolfing<br>Pf. Mamming<br>K. Niederviehbach                          | Weilheim<br>Dingolfing<br>München               | Augsburg<br>Augsburg<br>Augsburg<br>(ord. auch<br>Freising) | bei 4 Jahre<br>bei 35 Jahre<br>bei 1 Jahr          |  |
| Balthasar Fabri<br>Leonhard Pulstel<br>Sigismund Koppen-<br>waldner                      | K. Vilsbiburg<br>K. Gerzen<br>Pf. Gaindorf                                  | Hersbruck<br>"Holzhausen"<br>"Oberheching"      | Augsburg<br>Dillingen<br>Dillingen                          | 4 Jahre<br>10 Jahre<br>14 Jahre                    |  |
| Christoph Kriegl<br>Wilhelm Neumayr<br>Adam Plöckl                                       | K. Pilsting<br>Pfv. Kirchberg<br>Pf. Aich                                   |                                                 | Dillingen<br>Dillingen<br>Dillingen                         | 11 Jahre<br>12 Jahre<br>5 Jahre                    |  |
| Johann Osterreiter<br>Johann Hueber<br>Christoph Strauß<br>Heinrich Grueber              | Pf. Leiblfing<br>Pfv. Englmannsberg<br>K. Loizenkirchen<br>Pf. Seyboldsdorf | Neuötting<br>Isen<br>Trostberg                  | Salzburg<br>Salzburg<br>Salzburg<br>Salzburg                | 30 Jahre<br>13 Jahre<br>15 Jahre<br>37 Jahre       |  |
| Pangraz Ortmayr<br>Wolfgang Strenberger<br>Jodokus Scheneok<br>Johann Sumers-<br>dorffer | Pf. Gottfrieding<br>B. Pilsting<br>Pf. Haidlfing<br>Pfv. Oberhausen         | Braunau<br>Obernberg<br>Neumarkt/R.<br>Reisbach | Passau<br>Passau<br>Passau<br>Passau                        | bei 18 Jahre<br>im 5. Jahr<br>22 Jahre<br>13 Jahre |  |
| P. Martin Erer                                                                           | Prior Kl. Seemanns-<br>hausen                                               | Braunau                                         | Passau                                                      | bei 35 Jahre                                       |  |
| Johann Huger                                                                             | Pf. Binabiburg                                                              | Binabiburg                                      | Eichstätt                                                   | 12 Jahre                                           |  |
| Georg Egenpeck<br>Johann Gunshamer                                                       | Pf. Wallersdorf<br>Pfv. Kollbach                                            | Wien<br>Isen                                    | Wien<br>Wien                                                | 36 Jahre<br>14 Jahre                               |  |
| Wolfgang Dickh                                                                           | B. Binabiburg                                                               | "Salberskirchen"                                | Rom<br>(ord. auch Halber-<br>stadt)                         | 36 Jahre                                           |  |
| P. Wolfgang Ochsen-<br>kopf                                                              | Kl. Seemannshausen                                                          |                                                 | statt)                                                      | bei 20 Jahre                                       |  |

Ziehen wir nun die Ergebnisse der Visitation von 1559 zum Vergleich mit jenen von 1526 heran, so zeigt sich folgendes Bild. Bei jetzt nurmehr 56 Priestern des gleichen Gebiets gaben 18 Regensburg als Weiheort an, demnach bloß etwa ein Drittel oder 32 Prozent. Eine ganze Reihe, nämlich 15 oder 26,8 Prozent kamen von Augsburg/Dillingen. Es schlossen sich einige wenige mit Weiheorten Salzburg (4), Passau (5), Wien (2) und Eichstätt (1) an. Unbekannt blieb die Ordination bei einem Seemannshausener Augustinerpater. Den Weiheort Rom beim Benefiziaten in Binabiburg haben wir schon erklärt.

Die Fluktuation auswärtiger Kleriker in unseren Raum herein hatte inzwischen also bedeutend stärker zugenommen, während gleichzeitig der gesamte Personalstand genau um die Hälfte abgenommen hat. Dies traf vorzugsweise Meßbenefiziaten und Kooperatoren. Bei ersteren reichten jetzt oft die Pfründeerträgnisse nicht mehr zum Lebensunterhalt aus; eine ganze Anzahl versah deshalb auch den Kooperatorenstand mit. Da diese Hilfsgeistlichen nicht aus einer Pfründestiftung, sondern vom Inhaber des Pfarramts selbst zu bezahlen waren, sahen viele Pfarrer von einer Bestellung und

Entlohnung ab. So berichteten häufig die befragten Kirchenverwalter, es seien früher

mehr Priester am Ort gewesen.

Die neuen Vorstellungen über den Unwert von Meßstipendien und Stiftungsmessen zugunsten Verstorbener trugen ein weiteres zur Reduzierung des geistlichen Personals bei. Viele Benefizien wurden nach ihrer natürlichen Erledigung einfach nicht mehr besetzt; die Einkünfte verwendete man – wie schon gezeigt – für "Nützlicheres", für Schule, Kirchenmusik und bauliche Erfordernisse.

Zu beachten ist, daß im Vergleich mit 1526 nun 1559 eine Umkehrung des Verhältnisses von Pfarrvikaren zu selbst amtierenden Pfründeinhabern eingetreten war. Nur mehr fünf Vikare und zwei Provisoren standen jetzt 25 investierten Pfarrern gegen-

über.

Durch die Angaben bei der Visitation von 1559 kennen wir auch genau die Jahre, welche ein Befragter schon im priesterlichen Stand tätig gewesen ist. Damit eröffnen sich sehr interessante Ausblicke auf die Altersstruktur der damals hier wirkenden Geistlichkeit. Aufgelistet ergibt dies folgende Skala:

| Jahre  | 1-5 | 6-10 | 11-20 | 21-30 | 31-40 | 41-50 | 51-60 |
|--------|-----|------|-------|-------|-------|-------|-------|
| Anzahl | 15  | 10   | 12    | 4     | 12    | 2     | 1     |

Der Klerus erwies sich demnach keineswegs als überaltert, die ganz jungen Leute dominierten mit rund 27 Prozent, gefolgt von solchen mit bereits einiger Berufserfahrung (circa 18 Prozent). Mitten in ihrem Priesterleben standen etwa 28 Prozent, aber immerhin noch 27 Prozent – soviel wie die Neupriester – taten als altgedient ihre Seelsorgsarbeit. Die Neuen waren vorzugsweise als "Pfarrgesellen", als Kooperatoren eingesetzt. Jedoch hatte man dem bloß zwei Jahre geweihten Mag. Gratter die Pfarrstelle in Frontenhausen anvertraut und das dortige Predigeramt – durch den Marktrat – dem erst seit drei Jahren als Priester tätigen Thalhamer. Auch Pfarrer Heberger in Oberviehbach war vor nicht mehr als zwei Jahren ordiniert worden. Auf vier Jahre Priestertum verwiesen Pfarrprediger Sailer in Dingolfing und Pfarrer Plöckl in Aich.

Auch für dieses Phänomen wird der drastische Rückgang an Priesterberufen altkirchlichen Verständnisses verantwortlich zu machen sein. Für die Stadtpfarrei Dingolfing haben wir die Zusammenhänge, Hintergründe und Motive beim um die Mitte des 16. Jahrhunderts gravierend spürbar eingetretenen Priestermangel schon dar-

gelegt.

Als für die Situation bezeichnend sei ein Bericht des Dingolfinger Pflegers vom 3. August 1567 über die in der Stadtpfarrei herrschenden mißlichen Verhältnisse zitiert. Es ging vordergründig um die höchst ärgerliche Aufführung des Pfarrers Stephan Spinner, den er weisungsgemäß nach Regensburg liefern sollte. Dieser sei jedoch "unbesorgter ding aus der Pfarrei entwichen, was wir bereits im Zusammenhang mit seinen Schulden gegenüber dem Domkapitel dargestellt haben. In der Stadt sei nurmehr ein einziger alter Priester, der unmöglich die Pfarrei ganz allein versehen könne, wo es hier früher sechs bis sieben Geistliche gegeben habe. Er könne auch nicht verhehlen, "das warlich onedas an denen orten ein grosser mangl an bryesterschaft erscheint und deren nit genuegsam seyen, welche die pfarren allenthalben, ie es dann vonnötten, sambt iren zugehörigen filialien versehen khünden".

Als obiges Schreiben an die Regierung abgesandt wurde, hatte sich aber der bayerische Herzogsstaat schon lang darum bemüht, wieder Ordnung in die geistliche Betreuung der Bevölkerung zu bringen. Neben der Einschärfung und Überwachung

entsprechender Gebote ging es besonders darum, geeignete Kleriker anzustellen, um eine flächendeckende Seelsorge zu gewährleisten. Zu diesem Zweck wurden verschiedene administrative Maßnahmen ergriffen, die allerdings zunehmend bisher rein kirchenrechtlich geregelte Verfahren überlagerten. Auf diese Weise entwickelte sich ein bayerisches "Staatskirchentum", wie wir es in verschiedenen Äußerungen vor Ort schon öfter angetroffen haben.

Objektiv erforderlich wegen des Versagens der kirchlichen Autoritäten und Seelsorgsbeauftragten auf den jeweiligen Zuständigkeitsebenen, hatten dann die staatlichen Behörden das Notwendige angeordnet und auch durchgesetzt. Wie sich dies in unserem Bereich konkret auswirkte, konnte schon an charakteristischen Beispielen

aus Dingolfing vorgewiesen werden.

## Herzogliche Possesserteilung

Als wichtiges und effektives Instrument kam die sogenannte "Posseßgebung" bei Pfarrpfründen zur Anwendung, d. h. die Temporalienübertragung als weltliche

Amtseinsetzung.

Nach kanonischem Recht besaß bei entsprechenden geistlichen Pfründen der jeweilige Patron, d. h. der Besetzungsberechtigte, während der Zeit einer Vakanz, wenn kein ordentlicher Inhaber eingesetzt war, den Anspruch auf Verwaltung des Pfründevermögens. Nachdem dieses häufig in Grundbesitz bestand, wurde es zumindest seit dem Spätmittelalter nach Liegenschaftsrecht behandelt, indem der amtierende Pfründeinhaber die Gewere am Pfründevermögen erwerben mußte, ein formeller Rechtsakt, der vor dem lokal zuständigen herzoglichen Landgericht erfolgen mußte. Auf diese Weise erwarb der Landesherr als Gerichtsherr das Recht der weltlichen Pfründeeinweisung, der Posseßgebung. Die Prüfung des Erwerbstitels durch den betreffenden Staatsbeamten, den Landrichter oder Pfleger, erlangte jetzt im Reformationszeitalter ihre besondere Bedeutung, da sie nun auch eine Prüfung ("examen ducale") der geistlich-fachlichen wie moralischen Qualität der angehenden Pfründebesitzer im Interesse des überlieferten Glaubens einschloß. Seit Mitte des 16. Jahrhunderts (1556) war als zuständige Behörde der Geistliche Rat in München eingerichtet, der unmittelbar dem Herzog unterstand.

Dies geschah etwa mit dem neu antretenden Dingolfinger Stadtpfarrer Hans Staindl anläßlich seiner Bitte um die Posseß. Laut Regierungsbericht vom 6. November 1556 sei er examiniert worden, habe aber nur mittelmäßig abgeschnitten – "ex mediocriter respondit". Zwar habe er dessen ungeachtet die Einweisung erhalten – "propterea admissus, doch hat man ime gesetzt [= zur Verpflichtung gemacht], hinfuran vleissig zu studiren", d. h. sich durch entsprechende Lektüre fortzubilden. Wie seine Aussagen bei der Visitation drei Jahre später beweisen, ist er diesem Auftrag nicht sehr

erfolgreich nachgekommen.

# Disziplinarmaßnahmen

In dieser Beziehung äußerst rückständige Geistliche erhielten durch die Visitatoren von 1559 förmliche Korrekturen und Auflagen ("Rezesse"), widrigenfalls ihnen mit Amtsenthebung gedroht wurde. Bei solchen hat es sich aber auch um negative Musterexemplare gehandelt. Wir müssen sie zwecks Vertiefung unseres Beschreibungsreliefs im Beobachtungsraum einzeln aufführen.

In den Kontext miteinbezogen sei, was wir schon früher im einzelnen belegen konnten, nämlich die allenthalben unzureichende theologische Bildung und Ausbilbildung der Kleriker. Hierher gehört der Besuch nur von niederen Schulsystemen und das Ergebnis bloß rudimentären Kenntniserwerbs auf Dom- und Hochschulen sowie

der nur in Ausnahmen nachgewiesenen Erwerb akademischer Grade.

Zuvor sei aber, um sich auf das Ausgangsniveau einzustellen, an die Beurteilung des Dingolfinger Kooperators Johann Seiringer erinnert, kaum 1 Jahr Priester, dem im Protokoll einerseits fast vollständige Unkenntnis in dogmatischer und pastoraler Hinsicht, aber andererseits auch bescheinigt wurde: "In summa, diser priester kan, was ein ungeschickhter und unbelesner priester kinden soll". Um wieviel "besser" mußte er, der deswegen keine ausdrückliche Beanstandung erfahren hat, gegenüber den anderen gewesen sein, deren Ahnungslosigkeit und Inkompetenz aktenkundig gemacht wurde? Konnten eigentlich noch größere Defizite bei den Grundkenntnissen des Priesteramts herrschen?

Sie konnten es doch, wie das Verfahren gegen drei Kleriker unseres Raumes im Zug der Visitation von 1559 belegt. Diesen wurden von den Kommissären ihre Versäumnisse, nicht vorhandene Kenntnisse und fundamentale Unfähigkeit vor Augen gestellt, dann entsprechende Aufträge zur Verbesserung erteilt. Ob dies im Einzelfall

auch genutzt hat, darüber gibt es jedoch keine Quellen und Belege mehr.

Als ersten Fall in unserem Beobachtungsgebiet nahmen sich die Visitatoren den Kaplan Leonhard Putz von Hörmannsdorf vor. Er war in Landshut geboren und zu Freising ordiniert worden, hatte am Heimatort Primiz gefeiert, stand im 9. Jahr seines Priestertums und dies von Anfang an in der Diözese Regensburg. Die Befragung fiel miserabel aus. Sie war wie für die anderen Geistlichen links der Isar im Benediktinerkloster Mallersdorf durchgeführt worden. Unterm 1. Februar 1559 notierte der Protokollführer einen "recessus", der hier und auch beim zweiten Betroffenen in lateinischer Sprache fixiert wurde.

"Reverendi domini commissarii dominum Leonhardum Putz, presbiterum diecesis Frisingensis, capellanum in Hermstorff, iuxta tenorem instructionis examinarunt, et quia ad interregate quantum ad doctrinam fidei, sacramentorum etc. indoctissime respondit, prefati domini eundem reiecerunt, hoc tamen lege et conditione, ut in posterum se ab administratione sacramentorum abstineat, aut in posterum doctior redeat. Ex speciali tamen gratia eidem concedunt, celebrare missas". Auf deutsch heißt

das:

Die ehrwürdigen Herren Kommissare haben Herrn L. P., Priester der Freisinger Diözese, Kaplan zu Hörmannsdorf, gemäß dem Inhalt der Instruktion examiniert und, weil er auf die Befragung insoweit zur Glaubens- und Sakramentenlehre etc. höchst unwissend geantwortet hat, haben ihn die vorgenannten Herren zurückgewiesen, jedoch mit der Maßgabe und Bedingung, daß er sich künftig der Sakramentenverwaltung enthalte oder später gelehrter zurückkomme. Aus besonderer Gnade haben sie ihm zugestanden, Messen zu lesen.

Kein junger Geistlicher wie der Vorgenannte, sondern ein schon 20 Jahre als Priester und Pfarrer von Martinsbuch tätiger Mann war Johann Weiß. Bei seinen Leuten durchaus beliebt, "alteingesessen" als Sohn seines Amtsvorgängers und – wie auch zu zeigen – weithin als "Geistheiler" bekannt, genügte er den kirchlichen Ansprüchen nicht. Warum man aber mit ihm härter ins Gericht ging als mit den vielen anderen

gleich minderer Qualifikation, läßt sich nicht mehr feststellen.

Jedenfalls steht bei ihm ebenfalls und mit fast identischer Formulierung wie bei Kaplan Putz unterm 21. Februar 1559 verzeichnet, daß er, was Glaubens- und Sakramentenlehre anbelangte, "sinistre respondit" – linkisch geantwortet habe. Aus diesem Grund sei durch die Kommissare eine Verfügung getroffen worden, wonach Pfarrer

Weiß "ab hinc usque ad festum Bartholomei administrare possit, et non ulterius, nisi prius se sistat examini" – er also von jetzt ab bis zum Fest des hl. Bartholomäus (= 24. August) sein Amt verwalten könne, aber nicht länger, wenn er sich nicht vorher einem Examen unterziehe.

Als dritter Kandidat wurde Pfarrer Johann Erber von Treidlkofen abgehandelt. Mit ihm machten die Visitatoren kurzen Prozeß: "In summa [= alles in allem]: Diser pfarrer ist ain wollknapp [= Tuchmachergeselle] gewesen und kan durchaus nichts, wie auch sein decanus deshalb gefragt worden, welcher ime suae ignorantiae [= über seine Unkenntnis] kuntschafft gibt, deshalben ime mandiert [= aufgetragen] worden, das er zum fürderlichsten und aufs lengst zwischen hie und pfingsten resignier und sich mit ainem plossen beneficio behelff".

Dies bedeutete für den von Holzhausen gebürtigen und zu Freising ordinierten, 24 Jahre als Priester und seit acht Jahren als Pfarrer in Treidlkofen Amtierenden das Ende seines Seelsorgeeinsatzes. Als gewöhnlicher Benefiziat – eine entsprechende Pfründe mußte er aber erst finden – brauchte er nach damaliger Auffassung zum Meßlesen keine speziellen Kenntnisse in katholischer Doktrin: Erneut und mit Kooperator Putz ein Beispiel dafür, wie weit man in den Ansprüchen an den priesterlichen Stand

heruntergekommen war bzw. diese herunterschrauben mußte.

## Der Fall Stadtpfarrer Wolfauer

Von den Klerikern Putz und Erber ist keine Nachricht mehr auf uns gekommen. Pfarrer Weiß blieb zeitlebens Amtsinhaber zu Martinsbuch. Seinen Wirkungsort dagegen verließ 1547 Stadtpfarrer Johann Wolfauer, nachdem er Haft und Verhör durch die Landshuter Regierungsräte überstanden hatte. Diese hießen ihn "Urfehde" schwören und ein Dokument darüber ausfertigen, dessen Inhalt von ihm einzuhalten

war. Es enthält in seinen wesentlichen Passagen folgenden Wortlaut:

"Ich, Johann Wolfawer, gewester pfarrer zu Dingolfing, bekhenn für mich [und] all mein erben, gebornen und nachkhomen, mit disem offnen brieve gen menigelich [= gegenüber der Allgemeinheit]. Als ich in der durchleuchtigen hochgebornen fursten und herrn, herrn Wilhelms pfalntz graven bey Rhein, herzogs in obern und nidern Bayrn, meines gnedigen herrn, vengkhnuß [= Gefängnis] in seiner furstlichen gnaden schloß zu Lanndshuet khomen bin, unb das ich mich wider bäbstlich, kaiserliche und fürstliche mandat [= Verordnungen] mit ergerlichen [= ärgernisgebenden] verfuerischen und durch die heilige gmaine [= allgemeine] catholische kirch verrdambten leeren befleckht, mir dieselb wol gefallen lassen und darauf etwovil falsche, irrige, verfuerische und in vil wege ergerliche collaturen [= zusammengetragene Thesen] und annotationes [= Anmerkungen] unserm waren alten cristlichen glauben zuwider gemacht und allenthalben in den verfuerischen und khetzerischen bisher im truckh ausgangen puechern, deren ich ain mercklich anzal bey mir und in meinem gwaldt gehabt und dieselben mit sonderm vleiß gelesen, mit meiner handt verzeichnet und dadurch dieselben puecher und irrige leer, sovil an mir gewesen, zu bestettigen und zu vertadigen understanden, dardurch ich dann meinem hochsträflichen verprechen nach wol ain grosse straff verdient" habe.

Die anschließende "Urfehde"-Erklärung, eine juristische Formel, bedeutete, daß Wolfauer wegen der Untersuchungshaft nicht gegen Fürst und Behörde vorgehen

werde. Des weiteren verpflichtete er sich in zwei Punkten.

"Soll und wil ich in hochernannt meins gnedigen fursten und herrn ec. land und furstenthumb mein lebenlang beleiben und on seiner furstlichen gnaden sondern [= besonderen] austruckhenlichen bevelch und vorwissen nit daraus ziehen noch ainiche gesellschaft oder gemainschaft mit den lutterischen und andern ergerlichen leeren

oder predigern suechen noch annemen.

Zum dritten soll und will ich auch im furstenthumb Bayern und landt an khainem ort nit predigen noch ainiche sacramenta administriern oder andere ding, meinem geistlichen und briesterlichen standt zuegehorig, gebrauchen noch ueben, ich hab dann [= hätte denn] zuvor von dem hochwürdigen fursten, meinem gnedigen herrn, dem bischove zu Regenspurg, von wegen meiner uncristlichen und ungepurlich geuebter leer und verprechung gnuegsame revocation [= Wiederrufung], abivaction [= Vonsichweisung] und satisfaction [= Abbitte] gethan und von demselben meinem ordinarien [= geistlichen Oberherrn] darauf restitution [= Wiederaufnahme], reabilitation [= Wiedereinsetzung] und dispensation [= Sündenerlaß] erlangt".

Für die Einhaltung seiner Verpflichtungen stellte der Pfarrer Bürgen, nämlich Stefan Wolfauer zu Hienheim ("Höhnheim") im Gericht Kelheim – offenbar seinen Vater oder Onkel – den Gerichtsdiener ("stuelkhnapen") Hans Tanner, den Torwärter Leonhard Schreiner und Niclas Rannfft, Heumeister zu Landshut, alle fürstliche Bedienstete. Die Bürgschaft sollte in der Weise vonstatten gehen, daß sie bei Zuwiderhandlung Johann Wolfauers diesen "widerumb in die furstlich vengkhnuß des schloß Lanndshuet stellen" oder sich selbst dorthin begeben würden und zwar bei Verpfän-

dung ihres gesamten Hab und Gutes.

Den darüber geschworenen Eid nahm der Geistliche Conrad Praun, beider Rechte Doktor, fürstlicher Rat und Kanzler zu Landshut, ab. Die Bürgen wurden ebenfalls vereidigt. Die Urkunde siegelte als Landshuter fürstlicher Rentmeister der Adelige Stefan Trainer zum Moos; als Siegelzeugen fungierten Torwärter Hanns Schöner und Stuhlknappe Oswald Walner, weitere fürstliche Diener. Dies geschah am Mittwoch, den 19. Januar 1547.

Bekanntlich hielt sich Wolfauer nicht an seinen Eid, verließ das Herzogtum Bayern ohne sich dem Bischof anheim zu geben und wechselte auch das Bekenntnis. Was mit seinen Bürgen geschah, ist nicht überliefert. Wolfauer starb – wie berichtet – als evan-

gelischer Stadtpfarrer im oberpfälzischen Schwandorf.

# Eid auf den Glauben

Wie hier könnte auch andernorts eine eidesstattliche Versicherung, mochte sie sogar von einem Geistlichen abgegeben worden sein, das Papier nicht gegolten haben, auf dem sie geschrieben war. Dennoch hatte man behördlicherseits kaum eine andere Möglichkeit der Durchsetzung und Bindung. Daß so etwas in religiösen Dingen besonders problematisch war – wo man sich immer auf Gewissen und größeren Gehorsam gegenüber Gott als gegenüber den Menschen berufen konnte –, zeigt die Ge-

schichte bis zum heutigen Tag.

Erst kürzlich verlangte eine päpstliche Verlautbarung vom Klerus die Ablegung einer Art "Glaubenseid". Zu Beginn unseres Jahrhunderts hatte die römische Kurie den "Antimodernisteneid" formuliert und schon vor mehr als vierhundert Jahren war eine vergleichbare Maßnahme eingeführt worden. Jedesmal hatte es das kirchliche Lehramt mit Krisenzeiten zu tun, in welchen man dem vermeintlichen Un- oder Irrglauben der eigenen Priester beizukommen suchte. Die übliche Gehorsamserklärung bei der Priesterweihe erschien nicht mehr als ausreichend. Der Erfolg solch spezieller Gelöbnisse blieb jedoch immer zweifelhaft.

Zur Bekräftigung ihrer Rechtgläubigkeit wurde im Zug der katholischen Reform den in der Diözese Regensburg ihr Seelsorgeamt als Pfarrer übernehmenden Geistlichen ein gedrucktes Zertifikat vorgelegt, das sie zu unterschreiben hatten. Es trug den Titel "Tenor iuramenti professionis fidei" – Eidesstattliche Erklärung über das Glaubensbekenntnis. Ein derartiges "iuramentum plebanorum", volkssprachlich "Pfarrereid", ist aus unserem Gebiet erhalten von Georg Kugler, Augsburger Diözesanpriester und bisher Pfarrer zu Hainsbach, eigenhändig ausgestellt am 22. April 1575 anläßlich seiner Präsentation auf die Pfarrei Ottering, die er bis zur Resignation 1578 innehatte.

#### Herzogliches Präsentationsrecht

Als viel wirksameres Mittel, geeignete Kandidaten für Seelsorgeämter auf dem Land zu gewinnen, äußerte sich schlicht eine organisatorische Maßnahme aufgrund des Besetzungs- bzw. Präsentationsrechts auf eine Pfarr- oder – in selteneren Fällen – auf eine Altarmeßpfründe. Beim Inhaber dieser Befugnis hatte sich der jeweilige Interessent persönlich zu bewerben. Während sich, wie wir am Beispiel Dingolfing ausführlich nachgewiesen haben, geistliche Stellen wie hier das Regensburger Domkapitel überhaupt nicht für die priesterliche Qualifikation der Petenten interessierten, bemühten sich diesbezüglich die staatlichen Behörden auf spezielle herzogliche

Weisung hin in besonderem Maß.

Die juristischen Voraussetzungen dazu hatten aber erst geschaffen werden müssen. Mit dem Wiener Reichskonkordat von 1440 verloren zunächst diverse Rechtsinhaber bei Pfarr- und Altarpfründen einen Teil ihrer Befugnisse, indem sich die päpstliche Kurie Präsentationen vorbehielt, wo Pfründen durch Tod oder Resignation in den ungeraden Monaten eines Jahres Erledigung fanden. Bereits 1523 und erneut 1525 suchten jetzt die bayerischen Herzöge in Rom um die Rechtsübertragung an sie nach. Die Anträge erfuhren offiziell keine Berücksichtigung, de facto jedoch trat der bayerische Herzog als Landesherr vollständig in die päpstlichen Rechte ein. Förmliche Anerkennung empfing das seither ohne Einrede geübte Verfahren erst durch ein Breve Pius IV. im Jahr 1563.

Für die Bearbeitung der herzoglichen Präsentationen war wieder der Geistliche Rat am Hof zu München zuständig. Bewerber hatten sich hier unter Vorlage von Zeugnissen, Empfehlungsschreiben und sonstigen Belegen vorzustellen. Durch Dekret vom 10. August 1606 behielt sich Herzog Wilhelm V. die Entscheidung persönlich vor. Der Geistliche Rat wurde nurmehr gutachtlich tätig, fungierte aber seit 1610 wieder

wie vorher in eigener Zuständigkeit.

#### Geistliche Rats-Examen

Die Verhandlungen und Funktionen des Geistlichen Rats als Religionsbehörde am Münchener Herzogshof haben wir oben im Zusammenhang mit der Posseßverleihung an Pfründeinhaber bereits angesprochen. Wie sich diese auf Kleriker unseres Beobachtungsraumes ausgewirkt haben, sei nachfolgend dargestellt. Bezeichnende Lichter werfen dabei die mit ihnen angestellten Examina und deren – meist recht magere – Ergebnisse.

1556 schrieb man vom Geistlichen Rat aus an die Regierung in Landshut wegen des gewesenen Pfarrers zu Ottering, Thomas Wagensperger. Nach Absicht der Räte hätte der herzogliche Kaplan Melchior Prenninger darauf präsentiert werden sollen. Doch sei durch den Pfleger von Teisbach ersterer wieder in der Pfarrei eingesetzt worden.

Man erwarte Bericht, wie dies gegen den Ratsbefehl geschehen konnte.

Wagensperger wurde dann Pfarrer in Loiching. 1566 mußte er aufgefordert werden, "wegen seines ergerlichen unbriesterlichen leben" die Stelle zu räumen. Laut Regierungsbericht habe er sich jedoch "ohn ainichen firgeweisnen schriftlichen schein obbemelter pfarr Leuching widerumb underwunden". So erging Befehl, ihn "genzlichen aus unserm land ze schaffen". Es kam aber anders. Auf einen Hilferuf Wagenspergers gegenüber dem Regensburger Generalvikar wurde er nur dem Dekan in Landshut überstellt und erhielt sogar im Namen des Herzogs die "Landeshuld" wiedererteilt, was die Aufhebung der Ausweisung bedeutete.

Nach Einsetzen der Sitzungsprotokolle werden wir auch 1556 mit Angelegenheiten der Pfarrei Loizenkirchen konfrontiert. Der bisherige – ungenannte – Amtsinhaber wurde "von der pfarr seines verprechens halb" enthoben. Damit diese aber wieder "mit einem tauglichen und geschikhten priester zum ersten versehen und der pfarrmenig [= Pfarrgemeinde] daselbst der gottsdienst, wie sich gebüert, verricht wird", sollte der Pfarrer zu Tegernsee nach München berufen und mit ihm wegen Annahme verhandelt werden. Wolle er nicht, möge sich die Regierung Landshut um einen

geschickten Priester umsehen.

Zur gleichen Zeit schrieb die präsentationsberechtigte Priorin des Klosters Niederviehbach an den Herzog. Der Brief wurde am 18. Dezember 1556 im Geistlichen Rat behandelt. Sie wolle die Pfarrei Loizenkirchen an den jetzigen Pfarrer von Oberviehbach, Andreas Tayberl [= Täberl] verleihen. Dem stimmten die Räte auch zu, "dieweil dise pfarr nunmer ain zeitlang und villeicht nit on nachthail des armen völckleins

vaciert", d.h. ohne Seelsorger existiert hat.

Der Empfohlene schnitt allerdings in der Befragung schlecht ab: "Examinatus nihil latine, vulgari quoque lingua parum apposite respondit, libros suos nominavit Lutheri et aliorum quorundam novorum opuscula" – Befragt, beantwortete er nichts lateinisch, in der Volkssprache wenig Zutreffendes, als seine Bücher benannte er Werke Luthers und anderer gewisser Neuer – "aus welchem wol abzunemmen gewest, das er bisher allain tulmultuarius und dem fundament nach gar nit gelesen". Das sollte heißen, Täberl sei ein Wirrkopf und habe keine systematischen Studien betrieben.

Der Geistliche Rat sah darin eigentlich Ursache, "unguettiger mit ime ze handlen". Doch habe sich Täberl unter Befürwortung verschiedener Persönlichkeiten, darunter des Kammerrats von Trainer, in dessen Verwaltung er zu Oberviehbach eine Zeit Pfarrer gewesen sei, "hoch erboten" dem Gremium "seines lebens und wandls halben ehrliche testimonia [= Zeugnisse]" zu geben. Somit beließ man es dabei, ihm die Pfarrei Loizenkirchen zuzugestehen und das dem Fürsten mitzuteilen.

In der Ratssitzung vom 8. Januar 1557 legte der Pfarrer daraufhin ein positives Schreiben des Herzogs vor. Dies veranlaßte die Räte zu einer Mitteilung an die Priorin, daß sie die Pfarrei nun entsprechend verleihen könne, doch wurden nochmals laut Beschluß vom 5. Februar 1557 weitere Erkundigungen über den Teisbacher Pfleger

eingeholt.

Der nächste Fall in unserem Heimatbereich betraf die Pfarrei Aich. Diesbezüglich hatte am 11. Januar 1557 Zacharias Nandlstetter durch seinen Bruder, ebenfalls einen Priester, Einsetzung darauf begehrt. Der Geistliche Rat befand kurz und bündig, wenn er sie haben wolle, müsse er sich schon persönlich bewerben. Dies geschah und es wurde auch einigemale mit ihm gesprochen. Aber: "Ist in seinem reden nit in ainem, sonder mehr weg ungeschickht erfunden" worden. Deswegen wollte man ihm die Pfarrei vorerst nicht überlassen, sondern vielmehr Bericht durch die Regierung einholen.

Der Rat tagte wieder am 13. März 1557 und diesmal trat Hanns Nandlstetter selbst als Bewerber auf, nachdem sein Bruder gestorben war, und legte ein Bittschreiben um die Posseß wie den Investiturbeleg des Regensburger Bischofs vor. Auch diesmal

wurde die Landshuter Regierung um Bericht angegangen.

Nandlstetter brachte sein Anliegen nochmals am 25. Juni 1557 vor. Obwohl er seine große Ungeschicktheit schon früher genügend erwiesen hatte, wurde er an diesem Tag lateinisch und deutsch angesprochen, wie lang er Priester sei, was er von Sakramenten und Kirchenzeremonien, auch von der Priesterehe halte. Seine Antwort war: 1544 Priesterweihe, dann zuerst ein halbes Jahr Kooperator zu Inhausen, ein Jahr zu Gebertshausen, drei Jahre zu Irnsing, zwei Jahre zu Mering, vier zu Hörgertshausen, zwei zu Abens und jetzt ein halbes Jahr zu Aich.

Auf die dogmatischen Fragstücke hat er wie vormals ungeschickt geantwortet. Ferner ist aus seinen Reden wohl zu erkennen gewesen, "das er von der ainigen gestalt des hochwürdigen sacraments, auch den khirchenordnungen nit vil, aber von der priesterehe genug halte". Ausdrücklich hat er sich jedoch vernehmen lassen, wenn ihm die Ehe durch den Herzog zugelassen würde, werde er sich doch nicht deswegen – um

Dispens - an den Bischof wenden.

Die Bücher, woraus er gepredigt habe, seien "Discipulus" samt etlichen alten Schriftstellern, Cocuinus, Wicelius, dann Luther, Spangenberg, Corvinus und dergleichen. Die Untersuchung ergab des weiteren, daß Nandlstetter "rumorsachen wegen" – also für Raufhändel – zu Regensburg sechs Wochen im Turm gelegen hatte.

Aus alledem hätten auch bei ihm die Räte genügend Ursache gehabt, ihm die Possession abzuschlagen. Weil er aber "so heftig" gebeten und sich "so hoch" erboten sowie weil ihn der Regensburger Bischof schon auf die Pfarrei investiert hatte – obwohl seine Ungeschicktheit zu Regensburg noch in frischem Gedächtnis stünde –, wurde ihm die Posseß unter folgenden Auflagen bewilligt. Er habe sich mit seinem Kirchendienst, Leben und Wandel dermaßen zu halten, daß in allem kein Mangel gespürt werde. Man hat zudem nicht unterlassen, ihm eindeutig zu erklären, wenn eine Klage vorkomme, er nicht bloß mit dem Turm bestraft, sondern gar aus dem Land gejagt werde. Diesen unter sehr rigorosen Drohungen vorgelegten Verpflichtungen auch zu folgen hat Nandlstetter dem Dekan gegenüber in die Hand gelobt.

Im gleichen Jahr 1557 ging es des weiteren um die Pfarrei Griesbach. Der bisherige Amtsinhaber Leonhard Leintinger war gestorben. Sechs Jahre lang stand sie verwaist, nachdem der Präsentationsberechtigte, der Adelige Marx Warter zu der Warth, noch keinen Nachfolger vorgewiesen hatte. Jetzt jedoch war solches mit Christoph Wittenpeckh geschehen; dieser hatte auch die bischöfliche Investitur erlangt und kam nun am

29. Oktober 1557 um die Posseß vor dem Geistlichen Rat ein.

Examiniert hat er allerdings "nichts sonders latine" – auf lateinisch – zu antworten gewußt. Geboren war er in Freising, Sohn eines Priesters, vor acht Jahren ordiniert, durch fünf Jahre Kooperator in "Holtzhausen". Dort hat er sich vergangene Weihnachten "mit ainem ross hart gefallen", wodurch er einen "bruch" erlitten und sich "daran schneiden lassen". Auf diese Weise sei er in solche Armut geraten, daß er seine priesterlichen Kleider und Bücher versetzen mußte. Seit Pfingsten amtiere er hier in Griesbach.

Der Protokollführer des Geistlichen Rates notierte deswegen mitfühlend: "Item est omnino miserabilis persona" – Er ist eine gänzlich bemitleidenswerte Person. Über seine kirchliche Einstellung auf deutsch befragt, zeigte er an, Eck und Nausea als Schriften zu besitzen sowie bei den alten christlichen katholischen Kirchengebräuchen und Zeremonien durchaus geblieben zu sein, wolle es auch in Zukunft so halten.

Wegen des Einkommens und der ungünstigen Wirtschaftsverhältnisse des Pfarrhofs wurde ihm daraufhin die Possession "gratis", also gebührenfrei erteilt. Man mag sich vorstellen, wie er hier in den nächsten Jahren "gehaust" hat – zweifellos unter entwürdigenden Umständen, verlassen von Patronatsherrn, Bischof und Staatsregierung. Letztere war es zufrieden, wenigstens den Posten wieder besetzt zu haben. Über die

Reaktionen des Pfarrvolks gibt es keine Nachrichten.

Ein weiteres Beispiel, wie man sich damals staatlicherseits – von Kirchenseite ist nicht die Rede – mit einem sehr niedrigen Level in der Qualifikation von Seelsorgsgeistlichen begnügen mußte, bietet die Pfarrei Ottering. In der Sitzung des Geistlichen Rats vom 3. März 1558 übergab Georg Schebel die Urkunde seiner Investitur, die er per Vertrag mit dem Vorgänger Christoph Cronwitter übernommen hatte. Als man ihn aber examinierte, hat er nicht allein "gar kain latein verstanden, sonder darzue teutsch nit zu antworten gewisst, wievil sacramenta, articl unsers christlichen glaubens und welchs die zehen gebott seihen".

Ausdrücklich sagte Schebel, "quod unum esse sacramentum videlicet quod Christus institutum. Hoc est corpus unum accipere" – daß es nur ein von Christus eingesetztes Sakrament gebe und dies bedeute nur allein den Leib. 22 Jahre sei er Priester, zu Salzburg ordiniert. Die meiste Zeit habe er im Inntal verbracht und sei drei Jahre zu Loiching Vikar gewesen. Diese Mitteilungen gingen unverzüglich an den Bischof und

den zuständigen Pfleger um weitere Auskünfte.

Auch an die Landshuter Regierung wendete sich der Geistliche Rat. Der Befragungsbefund habe ergeben, daß Schebel "nit allein seiner seelsorg die wenig ist verantwortung ze thun, sonder dartzue wievil sacramenta, articul unsers cristlichen glaubens und welches die zehen gebot seyen nit gewist, dessen wir nit unbillich aus cristlichem eyfer und unserm obligendem ambt ein ganz ungnedigs mißfallen tragen, sonderlich das sich solch gar ungeschickhte, untaugliche und ergerlich leuth bey den pfarren eintringen".

Die Räte wollten deshalb in Erfahrung bringen, wie es mit der Pfarrei Ottering überhaupt stehe und welche Bewandtnis es mit dem Vertrag zwischen den genannten Geistlichen habe. Der regional zuständige Pfleger von Teisbach berichtete dazu auf Befehl. Am 4. April 1558 verhandelte diesbezüglich der Geistliche Rat. Georg Schebel sei diesem Bericht zufolge ein Professe, d. h. ein Ordensangehöriger. Nach Ansicht der Landshuter Regierung solle wegen einer Amtsübernahme nach Ostern mit dem "geschickten gesellpriester", dem am Pfarrort tätigen Kooperator verhandelt werden.

Am 18. April 1558 verfügten die Räte, dem Richter zu Landau zu schreiben, daß er gemäß ihrer Meinung nach dem Tod des alten Pfarrers alle Ernteerträgnisse der Pfarrei "in arrest leg und versperr". Jörg Schäbl, wie er hier genannt ist, solle vor der Kommission erscheinen und "weil er ain religios" – d.h. Ordensgeistlicher – sei, seine "absolutionem ab ordine und dispensationem ad beneficia ecc.", die entsprechenden

Identifikations- und Erlaubnsizertifikate seiner Ordensoberen, mitbringen.

Inzwischen trat noch ein weiterer Bewerber um die Pfarrei Ottering beim Geistlichen Rat auf, nämlich der gegenwärtige Pfarrer zu Gottfrieding, Urban Awer (Auer). Im Examen bestand er gut – "examinatus bene respondit". Er sei im Jahr 1552 nach Einführung der Reformation aus dem Fürstentum Pfalz-Neuburg "vertrieben propter catholicam religonem", hatte also seinen bisherigen Posten wegen seines katholischen Bekenntnisses verloren, und sei "ain ansehlicher man". Obwohl man zuvor dem derzeitigen Gesellpriester, dem Kooperator, in Ottering diese Pfarrei angetragen hatte, wollte jener sie nicht annehmen, noch zu Verhandlungen erscheinen. Die Räte erteilten daraufhin Auer die Präsentatioin gegenüber dem Bischof von Regensburg und zur

Kenntnisnahme an den Richter zu Landau, vom Herzog persönlich unterschrieben. Nach erfolgter Investitur sollte Auer wieder vor dem Rat wegen der Posseß erscheinen

und dann die Pfarrei Gottfrieding frei resignieren.

Der Vertrag zwischen dem ja inzwischen verstorbenen Otteringer Pfarrer Christoph Cronweider (Cronwitter) und Georg Schebel wurde im Namen des Fürsten für unrechtmäßig und nichtig erklärt, weil er der Rechtsordnung widerspreche und Simonie – verbotener Kauf geistlicher Ämter – sei. Außerdem habe letzterer auf die von den Räten gestellten gewöhnlichen und schlichten, einfachen Fragen, "die ain yedes khindt zu acht oder zehen jarn als ain catechumenis [= Katechismusschüler) billich wissen und khönden soll, in unserm christlichen catholischen glauben weder latein (dessen er khains khan) noch teutsch mit dem wenigisten ze antworten gewist".

Auf die Frage nach der Zahl der Sakramente gab Schebel den Bescheid, es gebe nur eines bzw. eines, "das Cristus bevolhen", also eingesetzt habe, nämlich "corpus suum accipere", seinen Leib zu empfangen. Wieviele und welche die christlichen Glaubensartikel, ferner die Zehn Gebote seien, "deren khains ist von im verantwort" worden. Es herrschte also bei ihm vollständige Unkenntnis im religiösen Grundwissen.

In der "erfarung aber die seinethalben mit allem vleiß" eingezogen wurde, hat sich herausgestellt, daß er ein Ordensgeistlicher und Profeß des Klosters Au am Inn war. Gleichwohl sei er viele Jahre "cum perniciosa et canonibus minime permissa licentia hin und wider vagirt" – sei also mit verderblichen und geringwertigen kirchenrechtlichen Erlaubnis hin und hergezogen, und habe "sich an etlichen orten als ain Zwinglianum und sacramentarium erzaigt", demnach die Glaubensrichtung Zwinglis vertreten.

Der Herzog verhehlte an dieser Stelle eines Schreibens an den Regensburger Bischof vom 21. April 1558 nicht seine Verachtung und sein Bedauern über Verwirrung und Einfalt "bey solchen ungeschickhten leuthen, die von ainem jeden windt, ja wie sy ain yedes teütsch tractetel [= Traktätchen, Schriftchen] lesen, bewegt werden". Nicht verwunderlich sei es zu hören, "daß sy heut ain irrthum, morgen ainen andern leeren und also zu vilfeltigen hochverderblichen und schedlichen khezereien ursach geben, dieweil sy khain iudicium [= Urteil] verstandt oder fundament [= Grundkenntnis]" hätten, "vilweniger wissen, was sy thuen".

Es sei Sache des Bischofs "vernünftiglich" zu erwägen, ob ein solcher Bewerber zu dulden oder ob ihm ohne erlangte Absolution vom Glaubensabfall und weitere Dispens von den Ordensgelübden Seelsorgeämter formgerecht zu überlassen seien bzw.

ihm die Pfarrei Ottering oder eine andere verliehen werden solle.

Während nun dieser Schebel "inhabilis" – ungeeignet – sei, so daß man ihm die Pfarrei nicht übertragen mochte, stünden dem auch rechtliche Gründe entgegen. Seine Anforderung sei nicht in der schuldigen Art und Weise geschehen, sondern die Pfarrei erst durch den Tod Pfarrer Cronwitters am Samstag nach Mariä Verkündigung [= 26. März] in päpstlichem Monat frei geworden. Dies bewirke den althergebrachten Rechtsanspruch des Herzogs auf eine Präsentation, "damit auch das pfarrvölckhel derorten widerum mit ainem tauglichen geschickhten seelsorger versehen werdt".

Mit der dem Schreiben beigelegten Präsentationsurkunde richtete der Herzog abschließend ein "freundtlich begern und ansinnen" an den Bischof, er möge bei seinen Organen Entsprechendes verordnen, "damit dergleichen ungeschickhte, untauglich und verderblich schedlichen leuth khains wegs zugelassen, sonder abgewisen werden, zu verhuetung allerlay unwiderpringlichen unraths, der mit einfuehrung so viler secten, irrungen und spaltungen durch dergleichen verursacht wirdet".

Und dann heißt es überdeutlich zur Pflicht eines Glaubenshüters: Man hege keinen Zweifel, der Bischof sei von amtswegen "zu erhaltung unseres cristlichen catholischen

glaubens nit weniger als Wir zum besten gewelt".

Schebel ließ jedoch nicht locker. Indigniert wurde im Sitzungsprotokoll des Geistlichen Rats vom 10. Mai 1558 notiert, daß dieser als Eindringling – "intrusus" – in die Pfarrei Ottering erneut darum angehalten und Empfehlungsschreiben von vier Adeligen, die dort Güter besaßen, vorgelegt habe. Es handelte sich bei diesen um Sigmund Dachsperger, Balthasar von Köllnbach zu Thürnthenning, Georg Jud von Bruckberg

und Christoph Stinglhaimer.

Wiederum wurde er aber abgewiesen. Am 5. Mai hatte nämlich Urban Auer seine Investiturbestätigung beigebracht. Der Rat gab Anweisung an den Landauer Pfleger, ihn nun nach Posseßerteilung in die Temporalien einzuweisen. Wegen seiner gleichzeitigen Resignation der Pfarrei Gottfrieding war jetzt diese erledigt und die Räte verhandelten zwecks Übernahme mit Georg Gabinger, derzeit Kooperator zu St. Peter in München. Der jedoch wollte sie nicht, da "sy in dem Niderlandt zu Bayern zu weit entlegen und allein die underhaltung eines pfarrers an dem widenbaw stee" – im tiefsten Niederbayern weitab von der Landeshauptstadt liege und pfarrlicher Lebensunterhalt nur aus der Pfarrhofökonomie bestritten werden könne. Neuer Pfarrer wurde dann mit Zustimmung des Rats vom 28. Mai 1558 Pankraz Orthmayr.

Zu dieser Zeit war immer noch die Angelegenheit auch der Pfarrei Aich virulent. In der Ratssitzung vom 21. April 1558 kam der diesbezügliche Bericht des Vilsbiburger Pflegers zur Sprache. Darin handelte es sich um Unzuträglichkeiten zwischen Pfarrer Hans Nandlstetter und dessen Kooperator Hans von Stein zu Bonbruck. Dem Pfleger wurde daraufhin befohlen, daß er "lautter und fürderlich" mitteile, wer dieser Hilfspriester eigentlich sei, woher er komme und wo er zuvor gewesen, auch was es mit seinen Predigten auf sich habe, "die dem Pfarrer so hoch zewider", ob er keine Änderung der christlich-katholischen Lehre und der Zeremonien vornehme, wie er sich sonst in seinem Lebenswandel in der Öffentlichkeit verhalte, auch was die Ursache dafür sei, daß "die paurn dermassen mit gwalt ob [= zu] im halten".

Wie aus dem Folgenden hervorgeht, war die Auseinandersetzung der beiden Geistlichen zu einer Rauferei eskaliert. Die Räte wollten vomPfleger nämlich außerdem wissen, ob Pfarrer Nandlstetter "beweint gewest", d. h. vom Wein betrunken war,

"wie er dise rumor angefangen, oder was in sonst zu solchem bewegt habe".

Das Ergebnis der Untersuchung wurde von Herzog Albrecht mit Schreiben vom 28. April 1558 dem Regensburger Bischof übermittelt. Dieser möge aus anliegenden Schriftsätzen entnehmen, was sich Hans Nandlstetter, "eindrungener" – d. h. sich widerrechtlich ins Amt gedrängter – Pfarrer zu Aich, "wider hievor im ernstlich fürgehaltner verweisung auch betrohung als gar ain ungeschickhter, truziger polderischer, unbestendiger und aufrurischer, straflicher mensch" – also wieder ein typischer Vertreter des "grobianischen" Zeitalters – unterstanden habe. Dazu gehörte die als "ergerlich [= ärgernisgebend] verboten und sectisch neuerung in der administration [= Verwaltung, Spendung] der hochwirdigen heiligen sacrament und khirchen ceremonien", ferner seine Lehr- und Lebensweise "zusambt seinem aufgenomen khezerischen zuegesellen, der sich nennt Hanns von Stain".

Durch ihr Werk würden sie "ain grossen abfall von unser catholischen religion bey den armen [= gewöhnlichen] underthan, auch ungehorsam und allerlai unraths anrichten". Aus diesen Gründen kündigte der Herzog dem Bischof an, Pfarrer und Kooperator "venckhlich", d. h. in Gefangenschaft und gefesselt zu überschicken mit der Maßgabe, "das sy zu ewigen zeiten in Unser fürstenthumb nit mer khomen, dann wo

sy betretten werden, ist schon verordnung beschehen, das gegen inen gehandlt und wie sich gegen iresgleichen verfueren und aufwiglern geburt". Auch dieser Brief schließt mit der erneuten Mahnung, die Diözesanleitung möge die Verwendung von untauglichen Priestern – "dergleichen pueben" – abstellen, da von ihnen "aller unrath und letstes [=letztlich] verderben [für] Unser landt und underthanen zu gewarten" sei.

Der gleichzeitig an den Pfleger hinausgegebene Befehl des Herzogs lautete dahingehend, daß dieser "die verfuerischen zween pfaffen" unverzüglich "venckhlich annemmen, auf ainen kharren schmiden" lassen und samt beigefügtem Schreiben nach Regensburg "wolverwart" überantworten solle, wobei ihnen der Landesverweis auf ewig bekanntzugeben war. Für die Mißwirtschaft im Pfarrhof Aich wurden Nandlstetter bzw. dessen Bürgen haftbar gemacht. Besitz und Einkommen sollten auf bestimmte Zeit zwecks Abdeckung der Ansprüche mit Arrest belegt bleiben.

Wie bereits in anderem Zusammenhang gebracht, waren bisher verschiedene Leute aus anderen Pfarreien, wo man ihnen den Empfang der Kommunion unter beiden Gestalten verweigert hatte, dazu nach Bonbruck gegangen. Auch im Taufritus hatten beide Kleriker Änderungen vorgenommen, wie ja auch der nachfolgende Pfarrer in der Visitation von 1559 erklärt hat, dem Hörensagen nach habe man zu Aich einem

"türkischen" Glauben angehangen.

Das durch den Vilsbiburger Pfleger eingesandte Salbuch über die Besitzungen und Einkünfte der Pfarrpfründe sollte laut Anweisung vom 16. Juni dem neuen Pfarrer zugestellt werden. Dies war Adam Pleckhl, bisher Kooperator zu St. Moritz in Ingolstadt, auf Empfehlung des adeligen Herrn von Gumppenberg. Examiniert durch den Münchener Hofprediger, wurde er für "guett catholisch und zimblich [= geziemend, gebührend] gelert" befunden. Wie wir aber schon gehört haben, erwies es sich als recht schwierig für ihn, seine Pfarrangehörigen wieder zum traditionellen Bekenntnis zurückzuführen.

Wo eine "gewöhnliche" Amtsenthebung der Behörde nicht mehr als ausreichend erschien, griff man zu schärferen Methoden. So hatten sich – wie geschildert – Pfarrprediger, Schulmeister und Cantor zu Frontenhausen in der Diözesanvisitation von 1559 als führende Vertreter der "Neuen Lehre" erwiesen, die zudem viele Leute aus der weiteren Umgebung anzogen und in Zusammenkünften "Winkelpredigten" hiel-

ten sowie die Schuljugend entsprechend beeinflußten.

Aus dem Bericht der Visitatoren über den Pfarrer von Frontenhausen entnahmen die Räte unter anderem, daß der Prediger Jacob Thalhamer, der Schulmeister Nicolaus Eybeckh, der Cantor Caspar Hapfinger, die Frontenhausener Achaz Schneider und Hans Schuester, ferner Leonhard Weber von Reisbach "sektische neuerungen leren und auspraitten sollen". Aus diesem Grund hatte sie der Herzog bereits verhaften und nach München in das staatliche Gefängnis, den Falkenturm, bringen lassen.

Auf die Vorwürfe angesprochen, kam man zur Erkenntnis, daß "obgenannter predicant, item schneider, schuester und weber nit so gar irrig oder halstärrig" seien, weshalb man sie nach ernster Ermahnung wieder entlassen hat. "Aber die zwen, nemlich schuelmaister und cantor, weil sy zu christlicher erzeuchung der jugent nichts wert

und gar sectisch sind", traf allerdings der Landesverweis.

# Tonsur und priesterliche Kleidung

"Tonsur" war früher das den Kleriker vom Laien unterscheidende Standeszeichen. Sie wurde noch vor einem Jahrhundert in der Weise erteilt, daß dem Weihekandidaten vom Bischof oder einem anderen Berechtigten das Haupthaar an fünf Stellen abge-

schnitten ("geschoren") wurde; daran schloß sich dann die Übergabe des geistlichen Kleides.

Seit dem 4. Jahrhundert hat man nach dem Vorbild von Mönchsorden auch beim Säkularklerus die Tonsur als Zeichen der Weltentsagung und vollständigen Hingabe an Gott verstanden. Von einer totalen Rasur des Hauptes gelangte man dann zu einer Praxis, die nur an der Kalotte eine Tonsur vornahm und einen Haarkranz stehen ließ. Erstere Stelle hatte aber regelmäßig nachgearbeitet und freigehalten zu werden.

Entsprechend ihrer Bedeutung verband die Kirche mit der Tonsur weitgreifende rechtliche Wirkungen. Wer sie in rechtmäßiger Weise empfing, hörte auf Laie zu sein und wurde dem Stand der Kleriker eingereiht. Somit erhielt der Tonsurierte die jedem Laien absolut entzogene Fähigkeit, kirchliche Benefizien zu erwerben und an der Ausübung der kirchlichen Jurisdiktion tätigen Anteil zu nehmen. Ferner erlangte er damit das Recht auf die Privilegien des Klerus. Das Tridentinische Konzil knüpfte jedoch daran verschiedene Bedingungen ordnungsgemäßen Erwerbs. Die Konzilsverpflichtung, Tonsur und klerikale Kleidung zu tragen, erstreckte sich auf alle Inhaber der Höheren Weihen, wie auch auf jene mit Niederen, die sich im Besitz eines Benefiziums befanden. Aber auch schon vorher wurden Haltung und Disziplin eines Geistlichen daran gemessen, ob und wie er sich im äußeren Habitus seinen Seelsorgebefohlenen gegenüber gezeigt hat. Die Protokolle der Diözesanvisitation von 1559 geben wieder genaue Auskunft.

Die weit überwiegende Zahl unserer Kleriker hatte sich seinerzeit darin nichts zuschulden kommen lassen. Wie auch sonst gab es aber Ausnahmen. "Non habet tonsuram" heißt es erstaunlicherweise beim Hofdorfer Pfarrer Wolfgang Holtzner; auch sein Amtsbruder in Haidlfing, Jodokus Scheneck, hatte keine, allerdings seiner

Angabe nach "propter infirmitatem" - wegen Krankheit.

Von Stadtpfarrer Johann Staindl in Dingolfing steht zu lesen: "Trag sein pristerliche claidung, hat aber kain tonsur". Zu dessen Kooperator Johann Seiringer merkte der Protokollführer an: "Hat sein tonsur naturaliter, quia calvus" – Er trage sie wegen Kahlköpfigkeit naturgemäß, doch sei er "sonst nit priesterlich beklaidt", war aber noch nicht ein Jahr geweiht. Keine Tonsur besaßen ebenfalls der Dingolfinger Pfarrprediger Wolfgang Sailer, dann der Kollbacher Pfarrvikar Johannes Gunshamer.

# Breviergebet und Geistliche Lesung

Eine weitere kirchliche Forderung an den Priesterstand betraf die regelmäßige Observanz der Tagzeiten, die ihm vorgeschriebene Lesung des "Breviers". Darunter versteht man seit den Zeiten Papst Gregors VII. eine Sammlung von Gebetsformularen nichtsakramentalen Charakters ("breviarium Romanum"), welche zu dem öffentlichen, nach Tag und Stunde festgesetzten Gebetsgottesdienst der Kirche dienen. Als besonderer Teil der Liturgie soll damit durch den Mund der Geistlichen vor Gott der Glaube bekannt, ihm das schuldige Lob dargebracht und alle Anliegen vorgetragen werden. 1568 publizierte Papst Pius V. eine seither gültige neue Form des Breviers.

Von den frühesten Zeiten an hielt der Klerus das Breviergebet gemeinschaftlich in der ihm jeweils zugeschriebenen Kirche ab. Noch im späten Mittelalter versammelten sich dazu im Chorgestühl des Altarraumes, im "Presbyterium", die bestallten Pfarrer, Hilfspriester und Benefiziaten, wie uns gerade die überlieferten Stiftungsbriefe letzterer immer wieder bestätigen. Späterhin akzeptierte man – wie heute auch – das privat gelesene Breviergebet, verlangte aber stets streng dessen Vollzug. Papst Pius V. ver-

ordnete zudem, daß säumige Kleriker entsprechend ihrem Verschulden Einbußen am Gefälle des Benefiziums hinzunehmen hatten.

Die Verhältnisse in unserer Heimat äußern sich wieder in den Aussagen des Pfarrklerus vor den Visitatoren von 1559. Die meisten Einträge melden unter der Formulierung "Pet seine horas" die Erfüllung des kanonischen Stundengebets. Pfarrer Paulus Fabri von Tunding entsprach allerdings nicht allen diesbezüglichen Anforderungen: "Sagt, er pet seine horas canonicas, wie aber aus seinem reden verstanden, unfleissig gnug". Als nachlässig darin erwies sich ferner der Loichinger Pfarrer Georg Bernkopf:

"Pett zu zeiten, aber nit alwegen seine horas".

Der – wie schon geschildert – sein Priestertum traditionellen Charakters nicht mehr lebende Pfarrprediger Thalhamer in Frontenhausen hatte auch vom Brevier Abstand genommen, betete bloß noch ohne innere Anteilnahme nach außen hin und gab dies sogar offen zu: "Pett sovil er auswendig kan, gsichts halben, sonst nit". Ähnlich verhielt sich Benefiziat Johannes Kraptner in Marklkofen: "Sagt, er pett allein die psalmen, aber das widerspil [= Gegenteil] hat man aus den interrogatorien [= Befragungen] verstanden". Der Kooperator in Binabiburg, Petrus Grandinger, bete zwar seine

Tagzeiten, aber nur "nach gelegenhait der zeit".

Soweit erwähnt, fand zum Breviergebet etwa die Freisinger Ausgabe Verwendung. Dies war so in Dingolfing, Reichlkofen und Binabiburg der Fall. Ein römisches Exemplar besaß der Loichinger Kooperator Leonhard Saltzhueber, gab jedoch an, er wolle künftig das Regensburger lesen. Das römische Buch verwendete auch der Pfarrer von Veitsbuch, Thomas Silbernagel, wie erinenrlich zu Rom ordiniert. Die Regensburger Diözesanausgabe gebrauchten ferner Pfarrer Andreas Täberl von Loizenkirchen und Pfarrer Georg Pilsell von Gerzen. Der zu Dillingen ordinierte Pfarrer Adam Plöckl in Aich "pett seine horas aus dem Augspurger".

## Fastengebot

Als ein äußeres Zeichen traditioneller Gesinnnung wurde im Zug der katholischen Reform immer wieder die Einhaltung der kirchlichen Fastengebote hervorgehoben. Bei den Neugläubigen galten sie demgegenüber nicht mehr, weil diese ja alle "Guten Werke" als nicht heilsnotwendig ablehnten.

Die Regensburger Diözesanvisitation von 1559 versuchte sich durch spezielle Befragung der Geistlichen zu diesem Thema Aufschluß über die tatsächlichen Verhältnisse zu verschaffen. Aber längst nicht alle äußerten sich dann auch dazu.

Kooperator Wolfgang Stihenpockh in Ottering sagte nur kurz, er halte das Fasten ein – "ieiunium observat". Ähnlich heißt es bei Pfarrer Johann Osterreiter von Leiblfing nur "ieiunat". Auch Pfarrer Christoph Pachmayr von Griesbach und der Reisbacher Benefiziat Lucas Reichenmayr hielten sich "in vassten priesterlich", ebenso Pfarrer Mag. Erasmus Gratter von Frontenhausen: "Helt die vassten". Das selbe war bei Pfarrer Christoph Höltzl von Vilsbiburg und seinem Kooperator Balthasar Fabri der Fall. Außerdem befolgten in diesem Punkt die altkirchliche Praxis: Pfarrer Georg Pilsell von Gerzen, Pfarrer Johann Huger von Binabiburg und sein Kooperator Petrus Grandinger, Pfarrer Sigismund Koppenwaldner von Gaindorf, Pfarrer Adam Plöckl von Aich sowie Pfarrer Heinrich Grueber von Seyboldsdorf.

#### Geistliche Lektüre

Zu seiner eigenen Andacht, Erbauung und geistig-geistlichen Fortbildung war dem Klerus das Lesen entsprechender Literatur vorgeschrieben. Daraus sollten die Priester ferner für Predigttätigkeit und Sakramentenverwaltung die notwendigen Kenntnissse beziehen.

Die Mühldorfer Bischofssynode von 1553 befaßte sich in Kapitel 5 des beschlossenen Mandats ausführlich mit der geistlichen Lektüre. Die Pfarrer und Prediger sollten vorzugsweise die Postillen von Eck, Nausea, Hofmeister oder Ferus haben oder doch wenigstens eine über die kirchlichen Festzeiten und die Heiligen. Daran hätten sie sich, namentlich jene am Land – "auf dem gey" – genau zu halten. Äußerstenfalls sollten sie, bis man eine gemeinsame Postille vereinbart habe, die zu Augsburg erschienenen "Epitome" von Fabri oder auch das Werk von Nausea gebrauchen.

Wie das im einzelnen befolgt wurde, ist nicht mehr in Erfahrung zu bringen. Zum Beispiel hat der Geistliche Rat dem um die Posseß einkommenden Dingolfinger Stadtpfarrer Hans Staindl, nachdem er im Examen nur mittelmäßig bestanden hatte, befohlen "hinfuran vleissig zu studirn" d.h. zuhause durch Lektüre seine Kenntnisse zu

erweitern.

In der Visitation von 1559 haben dann wieder mehrere Kleriker zu ihrer geistlichen Lesung Stellung genommen. Pfarrer Ludwig Auer von Steinbach gab an: "Studiert auf die predig [und] pro exercitio [= zur Übung]". Von Kooperator Wolfgang Stihenpockh in Ottering heißt es: "Interdum studet" – Er studiert zwischenzeitlich. Pfarrer Paulus Fabri von Tunding "list pro exercitio die bücher obgemelt", nämlich Eck, Wicelius, Hofmeister, also nur katholische Autoren. Auch der Pilstinger Kooperator Christoph Kriegl "studiert" und der Loichinger Kollege Leonhard Saltzhueber "studiert pro exercitio oder" – zum Ausgleich – "spilt mit dem pfarrer im prett"; die beiden waren wohl Schachfans. Pfarrer Johann Osterreiter von Leiblfing "solet aliquando legere, et delectationis causa ambulare" – pflegt bisweilen zu lesen und zur Aufheiterung spazieren zu gehen.

Pfarrer Johannes Hueber von Englmannsberg "praucht sich pro exercitio seiner püecher, darin er leß". Pfarrer Christoph Pachmayr von Griesbach "studiert bisweilen"; auch Pfarrer Mag. Erasmus Gratter von Frontenhausen "interdum studet". Von Pfarrer Heinrich Grueber in Seyboldsdorf steht im Protokoll: "Underweilen list er etwas". Im Augustinereremitenkloster Seemannshausen gab es sogar eine den Konventualen zur Verfügung stehende Bibliothek, von der es heißt: "Sovil aber die liberey [und] wolerpauung des closters betrifft, ist die sach nach dem bessten angericht, wie

der augenschein solches mit sich bringt".

Wie wir schon bei Behandlung der Predigtgrundlagen erfahren haben, herrschte vom Bücherbesitz her gesehen bei unseren Geistlichen kaum Mangel. Die damals gemachten Erfahrungen ließen jedoch sowohl im altkirchlichen wie im neugläubigen Sinn sehr zu wünschen übrig. Man gewann ganz offenbar mehr Verwirrung als Sicherheit in Theorie und Praxis. Unsere zahlreichst beigebrachten Beispiele und Belege sprechen da eine eindeutige Sprache: Es stand schlimm um die religiöse Bildung der damaligen Geistlichkeit. Damit erlitt aber auch die ethische und moralische Einstellung der Priesterschaft ihren Schaden.

# Äußeres Ansehen

Der Klerus sollte nach dem Ideal ein Vorbild für die Gläubigen abgeben. Davon war man zu jener Zeit allgemein recht weit entfernt. Das Ansehen der Geistlichen bei den Laien und untereinander lag sehr danieder. Schimpf und Spott waren an der Tagesordnung, sowohl verbal als besonders auch über die gegnerischen Schmähschriften und polemischen Flugblätter verbreitet.

Vor Ort erfahren wir etwa, daß 1507 der Dingolfinger Stadtschreiber Sigmund Silberschneider den hochwürdigen Herrn Stadtpfarrer einen "herentrunen [= heerentronnenen, fahnenflüchtigen] man und ehrendieb" nannte. So ging es das ganze 16. Jahrhundert hin "grobianisch" zu und endete noch 1600 mit drei, durch das hiesige Pfeggericht abgestraften Vorfällen. Als "einen losen hundspfaff" bezeichnete der Bäkker Daniel Pollmüller den Benefiziaten Bernhard Khlezler, als ein "pfaffenricht und bankert" der Bierbräu Balthasar Dietenauer den tatsächlich unehelichen Priestersohn Urban Wallner bei dessen Primizfeier und in Anwesenheit des Regensburger Weihbischofs, schließlich der Dingolfinger Bierbräu Sebastian Hallingfurtner den Sohn des Pfarrers zu Steinbach, Hanns Adam Sax, bei einer Hochzeit zu Hagenau "ohn alle ursach an die 20mal einen bankert und diebsbankert".

Keinesfalls verbessert wurde das priesterliche Ansehen durch interne Streitereien,

die vor den Augen der Gläubigen ausgetragen wurden.

Vorfälle in Dingolfing charakterisieren die Zustände, die Pfleger Ernst Romung in einem Schreiben an die Regierung vom 28. August 1608 erwähnte. Es ging zuerst allgemein um die Benefiziaten, die seiner Meinung nach im geistlichen Dienst dem Pfarrer unterstellt und gehorsam sein sollten. "Wover diß nit ist, so geben sie weder umb ain pfarrer noch weniger denn pfleger und halten sich sonst so ungebürlich, leichtsinig und unprüesterlich, daß sich der gemain mann merer ergerst als ain guetes exempel [= Beispiel] nimbt. Inmassen solches vor meiner alherkhunft alhie genuegsamb erfahren worden, daß vorige pfarrer und beneficiaten imerzue, jha gar zu khirchen ungescheuht vor dem volck miteinander gezanckht und allerlai ergerliche widerwilligen gehebt, also das deßwegen der gotsdienst bißweiln zu spat angefangen und die leüth warten müessen, bis sie zuvor ire greinhändl inder khirchen miteinander außdragen".

## Verhalten im öffentlichen Leben

Zu dieser Mißachtung des Klerus haben zwei Faktoren wesentlich beigetragen. Die Abminderung des geistlichen Standes in der "Neuen Lehre" zog das Priestertum aus der Aura des quasi Himmlischen und Sacrosancten in die Niederungen der Alltagswelt. Die Unbildung, oft grobschlächtige Wesensart und weitere als pejorativ empfundene Lebensweisen stießen ab, raubten Autorität und stellten deswegen wieder den zu "Höherem" Geweihten auf eine Stufe mit Nachbar Hinz und Kunz.

Kirchenleitung und Staatsbehörden waren davon durchaus unterrichtet. Diverse bischöfliche Erlasse suchten Besserung herbeizuführen; sie blieben Papier. Für das Bistum Regensburg etwa erfolgten oberhirtliche Erlasse als Disziplinar-Verordnungen 1510, 1588 und 1605. Interessanterweise fehlen während der "dunklen" Jahrzehnte derartige offizielle Ermahnungen als es von der Kirchenleitung bis hinab zu

den Hilfsgeistlichen disziplinär sehr im argen lag.

Die Mühldorfer Beschlüsse von 1553 forderten die Geistlichen, um sie zu einem mehr priesterlichen Leben anzuhalten, auf, daß sie die Hl. Schrift fleißiger lesen, Müßiggang meiden, ihren Pflichten in Seelsorge und Sakramentenverwaltung besser nachkommen sollten. Dann sollten sie sich in Kleidung und Tonsur priesterlich halten, "die bärt nit tragen" und aller ärgernisgebenden Gesellschaft, "offner tafern und wirtshäuser, auch des überweinens [= exzessiven Weintrinkens] sich enthalten". Doch bewirkten diese Ermahnungen keinen durchgreifenden Nutzen.

Die Visitation von 1559 hat dann ein klares Bild der konkreten Verhältnisse vor Ort erbracht. Unser Betrachtungsraum bietet von daher genügend Belege, um auch hier

die ungünstige Lage zu dokumentieren.

Im Blickwinkel der Visitatoren befanden sich laut Frageschema vorzugsweise Besuch und Aufführung in den lokalen Kommunikationszentren, den Bräuhäusern und Gaststätten. Hier in den Wirtsstuben fanden zudem jene weltlichen Feiern des bürgerlichen wie ländlichen Lebensbrauchs statt, zu welchen auch die Ortsgeistlichen berufen oder ungerufen erschienen. Anlässe, sich hier unstandesgemäß zu benehmen, fanden sich leicht. Die Visitatoren kannten solche natürlich, die Antworten der

Befragten haben sie auch uns überliefert.

Beginnen wir mit jenen Aussagen, die – sofern zutreffend – über noch konformes Verhalten berichten. Pfarrer Wolfgang Holtzner von Hofdorf bekannte etwa: "Khom wenig in die wirtsheuser und helt sich auf den hochzeiten wol". Pfarrer Johann Weiß von Martinsbuch gab an: "Gee zu zeiten in die wirtsheuser, tantzt nit, hat ain köchin, lasts je auf die hochzeit geen"; wie noch zu erörtern bestand zwischen beiden ein eheähnliches Verhältnis. Bei Pfarrer Urban Auer von Ottering heißt es, Wirtshäuser betrete er nicht – "tabernas non ingreditur", bei Pfarrer Johannes Osterreiter von Leiblfing: "Aliquando ingreditur taberna, et hoc nisi vocatus" – Manchmal geht er ins Wirtshaus und das auch, ohne eigens berufen zu sein. Pfarrer Johann Eysenmann aus Pilsting "get in die tafern und hochzeiten zu erlichen leuthen".

Auch Christoph Pachmayr, Pfarrer zu Griesbach, "komb in kain wirtshauß, get wol auf die hochzeit, tantzt aber nit". Anders Pfarrer Mag. Erasmus Gratter von Frontenhausen: "Tabernas ingreditur interdum, nuptias non visitat" – Gasthäuser betrete er bisweilen, Hochzeiten besuche er nicht. Auch der dortige Kooperator Laurentius Ostner "geet in kain wirtshauß, auch nit auf die hochzeiten". Benefiziat Johannes Kraptner zu Marklkofen werde laut eigener Angabe "zu zeiten bezecht [= betrun-

ken], gee in die hochtzeit, tantzt aber nit".

Von Pfarrer Christoph Höltzl in Vilsbiburg wurde im Visitationsprotokoll notiert: "Ist kein tabernarius [= Wirtshausläufer], get in die hochtzeit, gibt aber nit ergernus". Ganz ähnlich lautet der Eintrag bei seinem Kooperator Balthasar Fabri: "Get zu zeiten in die hochtzeit und wirtsheuser on ergenuß. Bei Pfarrer Georg Pilsell in Gerzen steht: "Helt sich in tafern und hochtzeiten unverweislich". Sein Kooperator Leonhard Pulstel "get weder in die wirtsheuser noch auf die hochtzeiten". Der Binabiburger Kooperator Petrus Grandinger gab seinerseits zu Protokoll: "Wann er beruefft, get er in erlich hochtzeit und ladschafft, gibt aber nit ergernuß".

Hier wie anderswo mag eine solche Aussage recht subjektiv geprägt gewesen sein; doch wurde sie damals ohne weiteres hingenommen. Dies gilt außerdem von der Angabe des Gaindorfer Pfarrers Sigismund Koppenwaldner: "Ist kain tabernarius, halt sich auf den hochtzeiten wol". Und auch Pfarrer Heinrich Grueber von Seybolds-

dorf "get nit in die wirtsheuser. Khompt auf die hochtzeit, tanzt aber nit".

Dem äußeren Anschein zufolge war also unserem einheimischen Klerus in Bezug auf übertriebenen Gasthausbesuch kaum etwas vorzuwerfen. Von Interesse ist aber noch der Hinweis von Pfarrer Adam Plöckl in Aich, der – wie geschildert – nach staatlicher Amtsenthebung seines Vorgängers es recht hart mit den Neugläubigen seines Sprengels hatte: "Khom in kain wirtshauß, denn er trau den paurn nit". Unbegründet war seine Vorsicht nicht, wenn man dazu das früher beschriebene Schicksal des Gottfriedinger Pfarrers Achaz Gaibinger zum Vergleich heranzieht, der bekanntlich im Verlauf eines religiösen Disputs von einem Pfarrangehörigen im Wirtshaus erstochen worden ist.

Auch andere Kleriker blieben, aus welchen Motiven auch immer, anstatt ins Gasthaus zu gehen, lieber zuhause. Als Abstinenzler gaben sie sich dabei nicht zu erkennen. Als bezeichnendes Beispiel darf Pfarrer Johannes Huger in Binabiburg gel-

ten: "Get nit in die tafern oder hochtzeit, zecht anhaimbs". Ihm tat es gleich Stadtpfarrer Hans Staindl in Dingolfing: "Wird bisweilen bezecht, aber selten". Der Loichinger Pfarrer Georg Bernkopf sagte entsprechend über sich: "Sey kain tabernarius, werd aber zu zeiten vol und trunckhen", was ihn offenbar nicht weiter bedrückt hat. Schüchterner äußerte sich dagegen der Gerzener Kooperator Johann Nidermayr. Er halte sich zwar sonst priesterlich, "werd gleichwol zu zeiten bezecht, aber gar selten".

Der Wirtshausaufenthalt von Geistlichen und deren dabei eventuell zu munteres Verhalten mag kirchlichen und besonders weltlichen Behörden mißfällig erschienen sein. Das Pfarrvolk hat offenbar daran allein noch keinen besonderen Anstoß genommen. Anders verhielt es sich mit – authentisch überlieferten – Vorfällen, die Personenund/oder Sachschäden hervorriefen oder Ehre und Prestige von einzelnen Leuten, Familien oder des Gemeinwesens betrafen. Erst solche Vorkommnisse geben der heutigen Sicht auf die historischen Zustände das charakterisierende Relief. Sie sind wegen der Treue zur tatsächlichen Geschichte unserer Heimat nicht zu unterschlagen, sondern vielmehr objektiv darzustellen.

## Der Fall Stadtpfarrer Spinner

Dies gelingt allerdings nur, wenn die Vorfälle von mehreren Seiten aus genügend dokumentiert wurden, wie es zum – abschreckenden – Beispiel über den Dingolfinger Stadtpfarrer Stephan Spinner geschehen ist. Ihn hatte der Rat im Frühjahr 1563 nach der Flucht des Vorgängers Hans Staindl wohl oder übel aufgenommen. Am 24. November des gleichen Jahres aber mußte folgendes an die Regierung gemeldet werden. Kammerer und Rat der Stadt seien aufgefordert worden, über den Lebenswandel ihrer Priester zu berichten, weil "das von nötten sein will diser orthen ein catholischen tapfern priester" zu haben, damit "das volckh im gehorsam der christlichen khirchen erhalten und der teglich wachsenden secten mit rainer ungefelschter lehr, auch unschuldigen guetten wandl und exempl ernstlicher were".

Spinner habe sich bei Amtsantritt erboten, "sich eines erbern und priesterlichen wesen und wandls zu gebrauchen". Jetzt sei aber zu melden, "daß er, herr pfarrer, seinem zusagen wenig nachkhombt noch sich seinem ambt und priesterlichen wandl erberlich und gemeß erzaigt". So habe er von Georgi (23. April) bis jetzt nicht mehr als vier oder fünf Predigten gehalten, obwohl gegenwärtig kein Pfarrprediger zu bekommen sei. Auch was die anderen Gottesdienste anbelange, werde nur wenig ver-

richtet.

Als Grund für die Misere gab der Rat an, daß "er, herr pfarrer, mer und öfter in den wiertsheusern dann in der kirchen oder pfarrhof gefunden werdet, dazue in voller und bezechter weiß, so etliche mal beschehen". Ferner sei er für "beß und muetwillig rumorshandlungen, hie und andrer orthen angefangen und one ursach fravenlich [= frevelhaft] geüebt", verantwortlich. Dafür gäbe es auch wahrheitsgetreue Belege.

Erst kürzlich sei der Pfarrer "in bezechter weiß bei nechtlicher weil unsers mitbürgers Anndren Tanners nachgelassner wittiben an die fenster khomen, eines ausgehebt und in die stuben geworfen und dann die hausthier geöffendt und der camer zugeilt, also das die wittib sambt iren töchtern zu ainer andern thier aus und zu iren inman [= Mieter] Philipen Hofstetter, kürsner, entweichen müessen".

Auch der herzogliche Pfleger wußte nichts besseres zu berichten, wie er unterm 22. November 1563 in seiner Stellungnahme schrieb. Was des Pfarrers Lebenswandel betreffe, "ist menigelich [= allgemein] in der stat Dinglfing bewisst, das er warlich mit

villfeltiger leüchtverdigkhait der weibsbilder beschrait [= dem Vorwurf des mißbräuchlichen Umgangs mit der Weiblichkeit ausgesetzt] und darzue aus überflug weins [= im Weinrausch] etlich mal rumorischer weis betreten worden sei". Er warte aber sein Amt so weit aus, daß keine Beschwerden kämen. Im übrigen höre er über die anderern Pfarrer seines Pfleggerichts nichts Unpriesterliches; nur der Pfarrer von Kollbach, "der wil im zu zeitn mit dem dringkhen zuvil thun".

Stephan Spinner war aber vor seiner Pfarrerszeit Prediger in Dingolfing gewesen und hatte schon damals nicht gutgetan. Jetzt kam durch den Bericht des herzoglichen Richters und Kastners zu Reisbach, Veit Zachreis, ans Licht, was sich dort am Sonntag, den 13. Dezember 1562, zugetragen hat, mitten im Advent, der damals streng vorgeschriebenen Fasten- und Rüstzeit vor dem Hochfest Weihnachten. Und so lautete die vom 19. Dezember datierte, schier unglaubliche Mitteilung über den Vorfall:

"Sein herr Steffan, predicant, Hanns Mair, procurator [= Gerichtsanwalt] und Michael Kharrer, ir fuerman, all drey von Dingolfing uber nacht bei Sebastian Harlander, hofwiert alhie zu Reispach, gelegen". Dort nun hätten sie "eines burgers alda, Bernhart Messerschmidt genannt, hausfrauen [= Ehefrau] durch benenten fuerman zu sich berueffen lassen und mit derselben, wie ich in gueter erfarung bin, sich dermassen die ganze nacht in trunkhenhait und aller anderer unzucht gehalten, das reverendo [= mit Verlaub] schäntlich vom grundt davon ze schreiben ist".

Ohne das freiwillige Mitwirken der Messerschmiedfrau, die den Herren sicher schon vorher einschlägig bekannt gewesen sein muß, wäre die Ausschreitung so bestimmt nicht möglich geworden. Aber es sollte sogar noch schlimmer kommen.

Zudem hätten die drei einen Bauersmann, Hanns Obermair von Englmannsberg, der gerade beim Harlander gezecht habe, "mit austrinkhung eines ganzen khopf [= Liter] Weins benöttigen wollen". Als sich der Bauer dies verbat, obwohl das meiste schon ausgetrunken war, hätten sie ihm den Rest "in das angesicht gegossen und mit ime zu rumorn angefangen". Erschwerend kam hinzu, daß die Auseinandersetzung stattfand, als diesen Sonntag die "fürstliche Freiung", d. h. das besondere Friedens-

gebot für die Feiertage, seinen Anfang genommen hatte.

Während der folgenden Rauferei hätten sie dem Bauern "ain wundtschaden in den khopf zuegefuegt, auch ime dermassen mit einer fürpanckh [= Sitzbank] in die prust und zu boden gestossen, das er lang unverwusst [= besinnungslos] gelegen" sei. Als sie nun Montagfrüh weg- und heimgefahren wären, hätten sie die Messerschmiedin zu sich auf ihren Karren gesetzt und gegen den Willen ihres Ehemanns öffentlich durch den Markt hinaus, ja sogar mit sich geführt. Dieser sei ihnen weit vor den Markt hinaus nachgekommen, habe "sein hausfrau etliche mal bei dem gwandt genomen und vom kharen herab reissen wellen, sy ine mit schlahen von inen getriben, wie dann gedachter predicant gar vom kharen gesprungen und ime, den messerschmidt mit plosser wehr [= offener Stich- oder Hiebwaffe] nachgeloffen [sei] und von sich gejagt [habe]".

Dagegen wäre durch den Messerschmied vor dem Reisbacher Richter Klage erhoben worden, "aber sein hausfrau welle er nit mer annemen". Der Tatbestand wurde eidlich bestätigt durch die Wirtsleute Sebastian und Christina Harlander, deren Knechte und Mägde, ferner durch Christoph Hofstetter, Prokurator zu Marklkofen, Andre Felbeckh, Bürger und Krämer zu Reisbach, und Hans Gerstmair, Bürger und

Prokurator zu Dingolfing.

Man kann sich unschwer vorstellen, daß durch solche Exzesse "die ganze burgerschaft zum höchsten verpittert" war, wie Regierungskanzler Dr. Wolfgang Viehpeck, vom Vorgang unterrichtet, an den Herzog schrieb. Dieser wollte Spinner deswegen

auch die Posseß als Pfarrer verweigern. Es fand sich jedoch kein Bewerber, obwohl dessen Befehl vom 9. Dezember 1563 lautete, man solle sich um einen anderen Priester umsehen.

Aus einem Schreiben Herzog Albrechts an die Landshuter Regierung vom 26. März 1564 geht dessen Meinung über den hauptsächlichen Grund der Verfehlungen Spinners hervor: "Weil Wir aber bericht, das solch sein ungeschickhts thun am meisten daher ervolgt, das er in ainem offnen wirtshauß zu khost gangen". Das Verlangen des Fürsten ging deshalb dahin, "das er derselben furohin abstee und ime [= sich] aintweders die speiß und tranckh zu hauß tragen lasse oder aber sich bei ainem erbarn und unverdechtlichen burgers volckh in die khost verding". Die Regierung solle ihm ferner "auch die wiertsheuser und wöhrn [= Wehr, Waffen] auf ain jar lang bey Unser schweren straff und ungnad durchauß verbieten". Komme er diesen Auflagen nach, "seyen Wir ime die posseß ze geben und in andere weg gnad zu erzaigen mit ungenaigt". Man versuchte also an oberster Stelle alles, um den Pfarrer zu halten, wenn er sich nur einigermaßen akzeptabel aufführte.

Aber alle Ermahnungen an Spinner halfen nichts, obwohl es daran auch weiterhin von seiten des Fürsten und der Räte nicht mangelte. Am 13. Juni 1567 ist ein Verhörsprotokoll datiert, in welchem mehrere Personen des Dingolfinger öffentlichen Lebens über ihren Stadtpfarrer und den inzwischen eingestellten Prediger Ulrich Schroffer Aussagen machten. Sie bringen weitere Einzelheiten zum eindeutig skanda-

lösen Lebenswandel des erstgenannten Geistlichen.

Hanns Christoph von Fraunberg zu Poxau, herzoglicher Pfleger in Dingolfing, meldete, er habe den Pfarrer öfters ermahnt, es habe aber nichts genutzt. Bei der Beerdigung von Mutter und Schwester des Amtskammerers und hervorragendsten Bürgers der damaligen Epoche – Neumair – sei Spinner, als man den Vorabendgottesdienst, die Vigil, halten wollte, "trunckner" in die Kirche gekommen, habe dort "die kertzen, so ime villeicht zu klain gewesen" – die Kirchenstiftung bezog Einnahmen aus ihrem Verkauf – "abprochen und auff die erden geworfen". Als ihn der Neumair hernach darum anredete, habe er ihn dafür "mit groben worten angetast und ainen lutterischen puben gescholten".

Auch wenn, wie aus anderen Quellen wahrscheinlich, der genannte Caspar Neumair der "Neuen Lehre" aufgeschlossen gegenüber gestanden wäre und deswegen die Opferkerzen, soweit als sein persönliches Prestige es gerade noch erlaubte, reduziert

hätte, bleibt das Vorgehen des Pfarrers unentschuldbar.

Der Stadtkammerer Sigmund Auer beklagte, daß das Weihwasser nicht durch den Pfarrer gesegnet, noch an den Sonntagen im Kreis der Gläubigen ausgespendet werde. Am Vorabend von Pfingsten sei er nicht in die Kirche gekommen. Nach Aussage anderer Leute habe er "musici bei sich im pfarrhof gehabt" und sei "bei den pfeiffen und hackpredt gesessen". Wegen dieser seiner "Stubenmusik" habe er nicht mitgeholfen, die Gottesdienste zu versehen. Überhaupt komme er unter der Woche selten in die Kirche, halte sich dagegen "auff den abendt mehr weltlich dan geistlich".

Gastgeber und Ratsmitglied Hans Memminger ließ folgendes protokollieren: Bartholomäi [= August] werde es ein Jahr, da habe der Pfarrer und der Dingolfinger Bürger Garr "bei ime zecht und zu spilen angefangen, an dem selben miteinander unainß" geworden. Da habe der Pfarrer dem Garr, in das angesicht geschlagen und ein

flammente wehr [= offene Klinge] über ime zuckht".

Auch der Lateinische Schulmeister und Chorregent Wolfgang Arena wußte etwas über den schlechten Lebenswandel seines Dienstherrn beizusteuern: In der Woche nach Ostern sei dieser "abendts wol bezecht" von Teisbach nach Dingolfing gekom-

men. Hier habe er vor der Kirchentreppe "mit der wehr in die stain gehauen, das feuer

heraus geprungen" sei.

Zuletzt hatte sich noch Stadtschreiber Hieronymus Kurtzpeckh gemeldet, der zur Anzeige brachte, daß der Pfarrer einmal den Wolf Dietrich "mit ainer puchsen überloffen", ferner seine eigene Ehefrau "mit groben worten angetast und in seinem ab-

wesen mit plosser wehr geschlagen" habe.

Weil inzwischen auch Differenzen zwischen Pfarrer und Stadtprediger – wie schon erwähnt – aufgetreten waren, empfahl die Regierung am 26. Juni 1567, die beiden Geistlichen zum Bischof nach Regensburg zitieren zu lassen. Der Prediger verreiste jedoch alsbald und der Pfarrer kam dem Befehl auch nicht nach. Deswegen ergriff wieder die staatliche Regierung die Initiative und verbot Spinner "die offenliche tafern und wirtsheüser zechens halber".

Er kümmerte sich allerdings darum nicht. Wie der Dingolfinger Pfleger nach Landshut schrieb, seien seit dem Verbot keine drei Tage vergangen, als der Pfarrer beim hiesigen Wirt Mätlseder den ganzen Tag erneut öffentlich gezecht habe. Nachdem er "beweint gewest" habe er den ebenfalls anwesenden Prediger beschimpft. Auch der persönliche Einsatz des Pflegers half wenig dagegen; der Pfarrer behauptete

vielmehr "seines ergerlichen zechens noch darzue befuegt" zu sein.

Im übrigen hatte der Prediger angegeben, Spinner nehme von den Leuten zwar das Geld für Vigil- und Seelenmessen. Aber er "lige tag und nacht in wiertsheusern, trünck sich voll und unsinnig, nachmals lauf er in der kirchen hin und wider und neme die kertzen, so den verstorbenen nach kirchenbrauch angezündet werden, zerprech die und trette sie mit füesen und hab weiter ein solch gotslestern, fluechen und schelten, das nit wunder werde, das Gott umb ains solchen gottslosen menschen willen die kirchen über die haufen würfe und alles, was darin, erschlüeg". Dies habe er seiner Amtspflicht als Prediger nach öffentlich auf der Kanzel abgestraft.

Das Verhältnis zwischen beiden Geistlichen war demzufolge vollständig zerrüttet. Der Pfleger bat jetzt am 20. Juli 1563 den Herzog um Gegenmaßnahmen, "nach dem bey disen geferlichen und mhüeselligen zeitn die bryesterschaft bey dem gemainen man one das verhasst" sei. Unter dieser Prämisse teilte der Fürst dem Regensburger Domkapitel mit, daß er Pfarrer Spinner wegen dessen unpriesterlichen und ärgernisgebenden Lebenswandels "und das er den gemainen man ursach zum abfall und verachtung des priesterlichen standts geben mechte", nicht länger auf der Pfarrei dulden

wolle

Der so hoch Beschuldigte floh jedoch aus der Stadt, bevor ihn die herzoglichen Visitatoren erreichen konnten. Wie aber bereits berichtet, wurde er doch gefaßt und wanderte ins Gefängnis auf der Burg Wörth a. d. Donau.

# Weitere Vorfälle

Das hier geschilderte Vorkommnis war leider kein Einzelfall, wenn auch ein besonders krasser.

Als in den Jahren zwischen 1574 und 1583 diverse "Inconvenientia", d.h. Unzuträglichkeiten, durch Geistliche der herzoglichen Regierung in Landshut berichtet worden waren, hat die dortige Kanzlei davon eine Zusammenstellung gemacht und nach München gesandt. Darunter finden sich auch mehrere Fälle aus unserem Beobachtungsgebiet.

Ein gewisser Wolfgang Mair von Mainburg hatte sich beim Pfarrer zu Ottering als Kooperator ("Gesellpriester") verwenden lassen, "die sacramenta ministriert, khünder getauft, beicht gehört, das hochwürdig sacrament deß altars geraicht ec", obwohl "er doch khain geweichter priester, sonder nur diaconus gewest". Im Verhör von 1574 gab er vor, sein Pfarrer "habs wol gewisst, solches ime erlaubt und es für ine zu verantworten sich erboten". Der Kooperator wurde anschließend dem Regensbur-

ger Bischof als seinem Ordinarius überstellt.

1576 hat der Pfarrer zu Ottering den dortigen Kirchenpfleger, "zechman" Peter Paumgartner, "ohne alle ursach mit ainem leuchter pluetrunst geschlagen" und als danach "sein geselbriester mit ime ain rumor [= Schlägerei] angefangen, auch von dem an ainen paurn geratten, hat pfarrer die whörn [= Wehre, Waffe] zum fenster ausgeworfen und vermeldt, sy sollen sowol in pfaffen als paurn schlagen". Außerdem ging der Pfarrer gewalttätig gegen seine Köchin vor, hat sie "an ainem arm dermassen geschlagen, daß man vermaint, solchen absein [= dieser ab sei]".

Es hatte sich ferner die Dorfgemeinde darüber beschwert, daß der Pfarrer seine Einfriedungen und Zäune um die Pfarrhofökonomie nicht der Notwendigkeit gemäß herstelle, wodurch Schaden entstehe. Besonders aber ging die Klage der Leute dahin, daß "er bei hochwürdigen sacrament höchlich fluechen, auch nachlessig und unfleissig den gottesdienst verrichten thuet". Deswegen wurde dann der Pfarrer vor die fürstliche

Regierung Landshut zitiert und auf das Schloß Trausnitz geschafft.

Vom Jahr 1578 meldete dann die regierungsamtliche Abrechnung, daß der damalige Pfarrer von Ottering zu Regensburg im Gefängnis lag, während seine Köchin im Dingolfinger Amtshaus einsaß. Was sie verbrochen haben, ist nicht angegeben, dafür aber eine Strafe für den Dingolfinger Ratsbürger Hanns Meminger, der aus dem Pfarrhof ohne Wissen der Obrigkeit noch vorgeblich ihm gehörendes Geld abgeholt hatte.

Im Jahr 1580 haben sich die Konventualen des Klosters Seemannshausen gegen ihren Prior "umb sein unordenliches hausens willen und in vielen puncten beclagt". Die sonst nicht näher definierte Angelegenheit gelangte unmittelbar an den Herzog.

1582 hat Melchior Prenninger, Pfarrer zu Loiching, das Weib eines armen Tagwerkers, "die Schleglin oder Spänprennerin genannt", dermaßen um geringer Ursachen wegen geschlagen und getreten, "daß sy nit allain brüchig, sonder auch ir mann ob solchen laidt und anderer seiner grossen armuet unsinnig worden". Dafür wurde der Pfarrer nach Landshut berufen, wohin er auch erschienen ist. Nachdem aber "sein entschuldigung mitnichten erheblich gewest ist", wurde ihm auferlegt, mit dem Ratsknecht zwecks weiteren Bescheids auf das Schloß zu gehen. Er ist jedoch heimlich

weggetreten und über das verhängte Verbot "davon und ausgerissen".

Laut eines Briefes von 1583 des fürstlichen Gerichtsschreibers zu Gangkofen haben zwei Priester der Deutschordenskommende Caspar und Ambrosius Lamprecht, einen Bürger namens Erasmus Ellinger, "mit khandlen und andern waffen etliche bluetrunstige schäden und peiterling zuegefüegt". Einer von ihnen, als Ortspfarrer amtierend, habe "mit bösen truzigen worten" gegen den Beamten geredet, "daß euch Gots siben sacrament schende, ihr gerichtschreiber und ambleutte, es seit all – mit reverendo [= Verlaub] – schelmen und diebe, auch loße hundtspueben; es habts mir mein köchin gleich wie meinem bruder und herrn Lucasen die iren nemen wollen, und khombt mir ainer auf weitem feldt, er mueß mir ain schanz halten [= einen Kampf liefern] " und mit andern ergerlichen worten mehr, die sich nit all gebüren ze schreiben".

Zur genannten Zeit lief ferner die Strafsache gegen den Pfarrer von Seyboldsdorf, der dem Weib des "Widenbauern" "das haar ausgerauft und andere ungebür begangen" hat. Kompetenzstreitigkeiten zwischen bischöflichem Ordinariat Regensburg und der Landshuter Regierung hatten noch zu keiner Entscheidung darüber geführt.

Erst gegen Ende des 16. Jahrhunderts wendete sich das Blatt. Auch in unserem Heimatraum stabilisierten sich die Verhältnisse und fast überall begannen qualifizierte Seelsorgsgeistliche ihr ersprießliches Wirken. Dessen regelmäßige Überwachung fand ihren schriftlichen Niederschlag in den Berichten der rentmeisterlichen Umrittskommission an die Regierung. Sie teilen allerdings nur summarische Ergebnisse mit.

So ist zum Beispiel über die Gegebenheiten in Dingolfing im Jahr 1600 notiert, daß man in der Stadt mit einem tauglichen Pfarrer und Gesellpriester nach Notdurft versehen sei; gemeint ist dabei Stadpfarrer Johann Gabriel, dessen Dauerstreit mit dem Rat aber 1602 zur Versetzung geführt hat. Dagegen zeigten sich Bürgerschaft und Inwohner im Besuch des Gottesdienstes "ganz gehorsamlich". Über seinen Nachfolger, Johann Albert Westermayr, liest man 1604: Es gebe über den hiesigen qualifizierten Pfarrer keine Klage. Die Gottesdienste würden ordentlich verrichtet und durch die Bürgerschaft nach Gebühr besucht.

Die Beruhigung der Lage und die Erfolge der Katholischen Reform äußerten sich auch in der "Geistlichen Relation" des Rentmeisterumritts von 1614. In der Stadt wohne ein ordentlicher, exemplarischer Priester, der auch Dekan und mit zwei Kooperatoren versehen sei – wieder Stadtpfarrer Westermayr. Die Geistlichen im Pfleggericht erwiesen sich ebenfalls als beispielhaft und guten Wandels. Die Gottesdienste

wurden gebührend vollzogen und von den Gläubigen besucht.

#### Zölibat und "Priesterehe"

"Zölibat" nennt man die für alle unter den höheren Weihen stehenden Kleriker existierende Verpflichtung, im Stand der Ehelosigkeit die Keuschheit zu bewahren. Diese ist unmittelbar an den Empfang der sakramentalen Weihen geknüpft und wird in ihren Wirkungen einem Gelübde gleichgestellt, so daß bei den betreffenden Geistlichen auch "innere" Sünden gegen die Keuschheit als Sakrilegien angesehen worden sind.

Die theologischen Wurzeln der priesterlichen Ehelosigkeit reichen weit in die christliche Kirchengeschichte zurück. Die für unseren Betrachtungszeitraum relevanten Bestimmungen stammen vorzugsweise aus der Zeit der Päpste Benedikt VIII. (Konzil von Pavia 1012) und Gregor VII. (Kirchenreformgesetze ab 1073). Das Konzil von Trient (Sess. XXIII) hat dann ausdrücklich eine entsprechende Konstitution von Papst Bonifaz VIII. hervorgehoben und bestätigt.

Um genaue Kenntnis der Zustände in unserem Beobachtungsraum zu erhalten, ist erneut die wichtigste und aussagestärkste Quelle der Reformationszeit zu befragen: das Visitationsprotokoll der Regensburger Diözese von 1559. Im Frageschema war dazu ausdrücklich eine Rubrik vorgesehen. Die in diesem Punkt allenthalben herrschenden Verhältnisse waren natürlich von vornherein bekannt. Schließlich hatten sie

sich mindestens seit den vergangenen 100 Jahren so heraugebildet.

Die Visitatoren notierten, den Aussagen der Geistlichen konform, ob einer eine "Köchin" bzw. Haushälterin beschäftigte oder nicht. Dies war fast ausschließlich der Fall und nur ganz wenigen Kleriker besorgten nahe Verwandte den Haushalt. Dieser bestand nicht aus dem Pfarrer allein. Vielmehr lebten in den damaligen Pfarrhöfen Kooperatoren und mehrere Dienstboten, wie solche die stets vorhandene Landwirtschaft, die Pfarrhofökonomie, erforderte. Eine Pfarrersköchin dieser Zeit mußte nach heutigen Begriffen Hauswirtschafterin, Landwirtschaftsmeisterin, Buchhalterin und vieles mehr sein. Der Pfarrer selbst verstand in der Regel nur dann etwas von der Ökonomie, wenn er selbst aus einem Bauernhof kam. Ansonsten war er meist hilflos in

wirtschaftlichen Dingen, wenn er nicht in seiner "Köchin" die Managerin seiner

Lebensumwelt gefunden hatte.

Selbstverständlich gab es dabei sicherlich große Unterschiede in Qualifikation und Effizienz. Dazu kam, daß in jüngerem Alter der Partner sexuelle Kontakte bis hin zu einem eheähnlichen Verhältnis nicht bloß potentiell zu erwarten waren, sondern auch in der Praxis unterhalten wurden. Die Visitatoren nahmen dies quasi als gegeben hin, wenn – wie weit verbreitet – von Kindern im Pfarrhaushalt die Rede war. Andernfalls wurde ausdrücklich notiert, daß die "Köchin" schon alt bzw. sie nicht des Betreffenden "Weib" sei. Wir listen aber zunächst nur die Visitationsergebnisse zu diesem Thema auf, um dann einzelne Fakten noch erläuternd zu kommentieren.

| Amt        | Dienstort     | Name                 | "Köchin"                                                            | Kinder |
|------------|---------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------|--------|
| Pfarrer    | Hofdorf       | Wolfgang Holtzner    | bei 20 Jahren                                                       | 1      |
| Pfarrvikar | Steinbach     | Wolfgang Auer        | "hats bei 40 jarn<br>bei im"                                        | 15     |
| Kaplan     | Hörmannsdorf  | Leonhard Putz        | Köchin                                                              |        |
| Pfarrer    | Martinsbuch   | Johann Weiß          | Köchin                                                              |        |
| Pfarrer    | Ottering      | Urban Auer           | "concubina"                                                         | 3      |
| Pfarrer    | Tunding       | Paulus Fabri         | Köchin                                                              | 2      |
| Pfarrvikar | Pilsting      | Johann Eysenman      | Köchin bei<br>40 Jahren                                             |        |
| Kooperator | Pilsting      | Christoph Kriegl     |                                                                     | 2      |
| Benefiziat | Pilsting      | Wolfgang Strenberger | "so vor auch bei<br>ainem priester ge-<br>wesen, bei 50 jar<br>alt" |        |
| Pfarrer    | Wallersdorf   | Georg Egenpeck       | Köchin,<br>"so vor bei aim<br>priester gewest"                      |        |
| Pfarrer    | Haidlfing     | Jodocus Schenek      | keine Köchin                                                        |        |
| Pfarrer    | Dingolfing    | Johannes Staindl     | keine Köchin                                                        |        |
| Pfarrer    | Veitsbuch     | Thomas Silbernagel   | Köchin                                                              |        |
| Pfarrer    | Englmannsberg | Johann Hueber        | Köchin                                                              | 3      |
| Pfarrer    | Mamming       | Sebastian Federkiel  | Köchin                                                              | 2 2    |
| Pfarrer    | Griesbach     | Christoph Pachmayr   | Köchin                                                              | 2      |
| Pfarrer    | Frontenhausen | Mag. Erasmus Gratter | Köchin, bei<br>24 Jahren                                            |        |
| Benefiziat | Reisbach      | Lukas Reichenmayr    | Köchin                                                              |        |
| Pfarrvikar | Oberhausen    | Johann Sumersdorffer | Köchin                                                              | 2      |
| Kooperator | Loizenkirchen | Christoph Strauß     | Köchin                                                              | 2      |
| Pfarrer    | Oberviehbach  | Johann Heberger      | Köchin                                                              |        |
| Pfarrvikar | Kirchberg     | Wilhelm Neumayr      | Köchin                                                              | 1      |
| Kooperator | Reichlkofen   | Urban Halb           | Köchin, bei<br>30 Jahren                                            |        |
| Pfarrer    | Hüttenkofen   | Martin Kolberger     | Köchin                                                              | 2      |
| Pfarrvikar | Kollbach      | Johann Gunshamer     | Köchin, bei<br>40 Jahren                                            | 4      |
| Pfarrer    | Vilsbiburg    | Christoph Höltzl     | Köchin                                                              | 5      |
| Kaplan     | Vilsbiburg    | Balthasar Fabri      | Köchin, schwanger                                                   | 1      |
| Benefiziat | Vilsbiburg    | Georg Michlbacher    | Köchin                                                              | 3      |
| Benefiziat | Gerzen        | Martin Gerner        | Köchin                                                              | 1      |
| Pfarrer    | Gangkofen     | Georg Gangkhofer     | Köchin                                                              | 4      |

| Amt        | Dienstort    | Name                  | "Köchin"                               | Kinder |
|------------|--------------|-----------------------|----------------------------------------|--------|
| Pfarrer    | Binabiburg   | Johan Huger           | alte Köchin                            |        |
| Kooperator | Binabiburg   | Petrus Grondinger     | Köchin                                 |        |
| Benefiziat | Binabiburg   | Wolfgang Dickh        | Köchin, bei<br>40 Jahren               | 3      |
| Pfarrer    | Gaindorf     | Sigism. Koppenwaldner | Köchin, bei<br>42 Jahren               |        |
| Benefiziat | Gaindorf     | Achaz Gaibinger       | Köchin                                 | 3      |
| Pfarrer    | Seyboldsdorf | Heinrich Grueber      | Köchin, hatten Kinde<br>Zahl unbekannt | er,    |

Unter den vorstehend 46 erfaßten Geistlichen unseres Beobachtungsraumes hatten also nach eigenem freien Bekunden 36 eine "Köchin", davon 21 auch Kinder. Die im Konkubinat lebenden Priester repräsentierten demnach einen Prozentsatz von 78,3. Den "Rekord" an Nachkommenschaft hielt mit weitem Abstand Pfarrer Wolfgang Auer von Steinbach, der mit seiner Köchin laut eigener Angabe schon 40 Jahre lang zusammenlebte.

Daß diese Verhältnisse von den jeweiligen Pfarrangehörigen nicht als Ärgernis oder gar als Skandal betrachtet wurden, lassen entsprechende Aussagen der Kirchenpfleger auf Befragen erkennen. Recht stereotyp lautete jedenfalls die Notiz in den Protokollen von 1559, der betreffende Geistliche habe zwar eine Köchin, gegebenenfalls auch Kinder. Doch halte er sich aber sonst priesterlich: So geschehen in Hörmannsdorf, Martinsbuch, Tunding, Loiching, Gottfrieding, Englmannsberg, Reisbach, Loizenkirchen, Binabiburg und Gaindorf.

Den Pfarrvikar Johannes Gunshamer von Kollbach etwa hielten die Leute für exemplarisch und "berüemen den vicarium aines priesterlichen wandls" – trotz vier Kindern mit seiner Köchin. In Vilsbiburg meinten die Kirchenpfleger treuherzig: "Die priesterschaft, dern drey, werden aines gueten catholischen wandls berüempt, allein, das ain jeder ain köchin, der pfarrer fünff, der prediger ain schwangere köchin, der dritt drei kinder" habe.

Pfarrer Georg Gängkhofer von Gangkofen, gab zu, eine Köchin und mit ihr drei Kinder zu haben. Die Zechpröpste jedoch berichteten von sechs, "wirt sonst aines priesterlichen thuens berüempt". Pfarrer Heinrich Grueber von Seyboldsdorf nannte nur "ain alte magt". Auch hier wußten es die Kirchenpfleger besser: "Der pfarrer wirt auch aines priesterlichen wandels berüempt, allein, das er ain köchin und kinder hab".

Bei den durch ihre Klostergelübde besonders zur Keuschheit verpflichteten Augustinereremiten in Seemannshausen erfuhren die Visitatoren von 1559 folgende Einzelheiten. Der Prior, P. Martin Erer, "waist kainen der ain concubin, als Wolfgangus soll aine haben, auf dem filial Trenbach [= Obertrennbach], außer des closters. Wirt sonst der frey zugang den weibern ins closter nit gestatt. Clausur wirt durch den prior vleissig gehalten, mögen [= dürfen] auch die fratres absque licentia [= ohne Erlaubnis] nit ausgeen". P. Wilhelm wußte ebenfalls nichts sicheres über ein eventuelles Konkubinat der Mitbrüder und bestätigte sonst vollinhaltlich die Mitteilungen des Priors.

Auf spezielle Anfrage antwortete P. Leonhard Berckmayr: "Waist von kainer leichtfertigkait. Haben ain köchin, thuet in [= ihnen] nichts". Für sich selbst bekannte er jedoch, eine Konkubine zu haben. P. Wolfgang Ochsenkopf widersprach dem Verdacht des Priors ausdrücklich: "Haben nit concubinas". Auch der Prior sei "leichtfertigkait nit verdacht. Niemants verdechtlichs so im closter aus und einget". Trotzdem kam sein Verhältnis ans Licht: "Nota. Fratri Wolfgango in Semershausen ist von den

herrn commissarien auferlegt worden, wofer er sein concubin innerhalb zwayen tagen nit hinweckh thue, soll er das land raumen".

Neben den oben aufgelisteten existierten diverse Sonderfälle. So heißt es vom Dingolfinger Stadtprediger Wolfgang Sailer: "Vor [= früher] hat er ain köchin gehabt, bei ir 3 kinder, die ime gestorben, jetz ain andere der kinder halben aufgenommen, bei 24 jarn alt, sey nit sein weib". Pfarrer Georg Bernkopf von Loiching: "Hat jetz die ander köchin, dabei zway, die ander, so ime entloffen, 4 kinder". Prediger Thalhamer von Frontenhausen sagte von sich: "Hat ain weib [...], die wont zu Lengfeldt [= Burglengenfeld] in der [= Ober-] Pfaltz, nit bei im, haust mit ainer dochter. Sagt, er fier ain erbern wandl, studier und halt sich wol". Pfarrer Andreas Täberl in Loizenkirchen "hat ain köchin gehabt, zway kinder bei ir, hat ain man genommen, jetz aber er ain

dingte [= angedingte, angestellte] magt".

Nach alledem muß festgehalten werden, daß es Geistlichen und Laien ziemlich selbstverständlich erschien, wenn die Seelsorger im Konkubinat lebten und Kinder zeugten. Erstere konnten auf das "Vorbild" des höheren Klerus verweisen; es sei noch aus späterer Zeit an den Salzburger Erzbischof Wolf Dietrich von Raitenau und seine "Ehefrau" Salome Alt erinnert. Letztere wußten aus ihrer Lebenserfahrung, daß ein Hauswesen nicht bloß Frauenhände, sondern auch Frauenverstand benötigte, wenn er ausreichend funktionieren sollte. Sämtliche Pfarrhöfe besaßen damals eine mehr oder weniger ausgedehnte Ökonomie mit Dienstboten. Wenn der Pfarrer keine besonderen Kenntnisse in der Landwirtschaft besaß, mußte er froh sein, wenn die Köchin bzw. Haushälterin das Notwendige veranlaßte und überwachte. Schließlich bezog man den Lebensunterhalt der ganzen Hausgemeinschaft aus eigenem Grund und Boden.

Bestimmt waren sich die meisten Kleriker und Pfarrangehörigen durchaus bewußt, daß das priesterliche Konkubinat nicht konform mit den kirchenrechtlichen Vorschriften ging. Allerdings maß man dem ganz offensichtlich keine besondere Bedeutung mehr bei. Eine andere Frage ist, wie sich die betroffenen Frauen zur gesamten Problematik stellten bzw. wie mit ihnen umgegangen wurde. Nur ganz wenige Indi-

zien geben Hinweise darauf.

Ist aus folgendem zu entnehmen, daß etwa die Köchin des Kaplans in Frauenbiburg ein selbstbewußtes Auftreten hatte? Jedenfalls mußte ihr Dienstherr im Jahr 1496 eine Geldstrafe zahlen, weil sie in der dortigen Filialkirche "ein steiles unweses getrieben" und dem Amtmann "nach seiner ehre gescholten", also Beamtenbeleidigung an einem Polizeiorgan verübt hatte. Nicht ausgehalten hat demgegenüber die Köchin des Loichinger Pfarrers Georg Bernkopf das gemeinsame Leben; unter Hinterlassung ihrer vier Kinder ist sie ihm davongelaufen. Eine harmonische Pfarrhausfamilie darf man sich aber vielleicht in Martinsbuch vorstellen, wo die Pfarrer Weiß – Vater und Sohn – zwei Generationen lang wirkten. Von ihnen wird später noch die Rede sein.

Und wie mag es im Pfarrhof zu Steinbach ausgesehen haben, wo Vikar Auer schon um die 40 Jahre mit seiner Köchin und 15 Kindern hauste? Andererseits, als während der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts staatlicherweise gegen Konkubinarier streng vorgegangen wurde und man sie veranlaßte, ihre Köchinnen kurzfristig zu entlassen, ist kaum ein Beleg dafür überliefert, daß sich einer dagegen aussprach oder sich weigerte, dem Befehl nachzukommen. Selbstverständlich hätte er keine Erfolgschance bekommen, aber was wurde aus diesen Frauen? Nicht das geringste ist darüber be-

kannt.

Niemand weiß auch, welchen psychischen – und physischen – Zumutungen diese so harmlos benannten "Köchinnen" ausgesetzt waren durch ihre Herren, die Dienst-

boten, die Ortsbewohner und so fort. Ein hohes Ansehen dürfte wohl keine erreicht haben, eine gewisse Achtung jedoch schon, wenn dies Tüchtigkeit im Hauswesen und Umgänglichkeit bewirken konnten. So etwas wie Honorigkeit war vor allem auch dann gegeben, wenn die Pfarrangehörigen ein langdauerndes eheähnliches Verhältnis ihres Seelsorgers akzeptierten, wie auch, wenn der Pfarrer selbst diese Gemeinschaft als "Ehe" betrachtete.

Bekanntlich hatten die Reformatoren Ehe und Priesterweihe als Sakramente verworfen. Dieses – im Wortsinn – ehrwürdigen Charakters entkleidet, wurden beide Institutionen in der Sprache Luthers zu einem "weltlich Ding". Wie dann Luther selbst konnte die seinen Lehren anhängende Geistlichkeit jetzt unbedenklich eine Ehe eingehen. Die das Sakrament hochhaltende traditionelle Richtung erkannte eine solche "Priesterehe" nicht an. Die Geistlichkeit auf dem Land war in dieser Hinsicht verschiedener Meinung. Einige Vertreter äußerten sich auch dazu im Verhör der Visitatoren von 1559. Immerhin zählte die Zölibatsfrage schon vor Beginn der Reformation zu den "gravamina", den Hauptpunkten von Beschwernissen, die man durch den Papst und später durch das Konzil behoben wissen wollte.

Zum rigorosen Durchgreifen seien vorab zwei Beispiele aus unserer Region angeführt.

1581 ist durch die Ratsherren von Landshut "ain weibsperson, Dorothea genannt", ins Gefängnis gebracht worden, die Erasmus Hirnpos, Gesellpriester bei St. Jodok, "an ainer herberg haimb zu ainer concubin erhalten und zuvor einsmals im drunkch und wol angezecht undergangen und zu fallen gebracht hat". Sie wurde der Stadt verwiesen und Hirnpos ist "auf ainem kharren gen Freysing gefüehrt worden". Letzterer fungierte aber dann seit November dieses Jahres als Kooperator in Dingolfing und wurde 1583 Pfarrer in Gottfrieding.

Anno 1583, den 20. Juli, berichtete der herzogliche Pfleger zu Teisbach, daß der Pfarrer von Hüttenkofen, Wolfgang Schwanser, "in ainem roßstandt ain grueben gemacht, welche mit aim pret und dungget bedeckht gewest, darin sich sein concubin auf beschechnes ersuchen [= Nachsuchen] verhalten". Daraus sei dieses Pfarrers wie

anderer Priester "arglistige weis in dergleichen vhälen zu sechen".

Das seinerzeitige Durcheinander in Theorie und Praxis bei gewohnter und "Neuer Lehre" zeigt sich einmal mehr an diesem Thema. Es notierte der Protokollist zum Beispiel von Pfarrer Johann Weiß in Martinsbuch: "Helt von der priester ee nichts". Doch war er selbst "verheiratet", hatte Kinder und stammte von einem Geistlichen ab, der auch sein Vorgänger als Pfarrer am Ort gewesen ist. Stadtpfarrer Hans Staindl gab an, von der Priesterehe nicht zu halten, kannte aber weder eine Begründung dafür noch die Begrifflichkeit – "sed causam et rationem nescit".

Anders Pfarrer Georg Bernkopf von Loiching, der schon die zweite Köchin aufgenommen hatte: "Helt für guet, das die priester sollen [Ehe-]weiber haben, und wenn ain priester heurat, halt ers für ain ee". Und wieder anders Pfarrer Mag. Erasmus Gratter von Frontenhausen: "Sacerdotibus matrimonium contrahere non licet, quia per votum solemne etiam libertas vendatur". Den Priestern sei die Ehe einzugehen nicht gestattet, weil durch das feierliche Gelübde auch die Freiheit dazu aufgegeben

wird.

Pfarrprediger Thalhamer von Frontenhausen sagt aus: "Er hab im synodo [= Ordinariat] zu Regenspurg bekhent, das er ain waib genomen, daselbst man ime auferladen, er sols von im thuen, welchem er nachkommen, halts aber noch von wegen der kinder für sein weib". Thalhamer war offenbar der einzige Kleriker, der sich aus seinem Handeln auch ein Gewissen machte. Von keinem anderen Konkubinarier ist

sonst dergleichen überliefert. Es hatte es ja – wie schon im Zusammenhang mit seiner Einstellung zur traditionellen Messe berichtet – aufgegeben, sie zu feiern: "List kain meß mer, solches des gesichts halber underlassen". Sein Pfarrer hatte ergänzt: "Der

concionator [= Prediger] hat ain weib, derwegen er nit celebrier".

Ausgesprochen neugläubige Ansichten vertrat Benefiziat Johannes Kraptner in Marklkofen: "Gott hab die ee niemandt verpotten, darumb sollen und mögen die priester eeweiber haben, und wann ain geweichter priester ain weib nemb, so thue er nit unrecht, etiam contra votum [= auch nicht gegen sein Gelübde], helts und sy auch ain ee". Diese Aussage korrespondiert mit Kraptners Meinung vom Priesterstand, der ihm zufolge geweiht oder nicht geweiht sein könne, wovon wir ja bereits gehört haben. Konsequenterweise sprach er von seiner "Concubin" weiter: "Wann er im fürstenthumb Bayrn nit wer, wolt er sy zur ee nemmen, dißmals dörff er aber nit, bey diser köchin, so sein gfatter [= Patin eines Kindes] sein soll, welches er aber laugnet, hat er ain kindt gehabt, aber gestorben".

Haben wir im vorigen nach dem Schicksal der einen oder anderen Pfarrersköchin gefragt und aufgrund fehlender Belege nichts erfahren können, so geht dies ähnlich mit den Pfarrerskindern zu. Sie wurden selbstverständlich getauft und dann ordnungsgemäß in der Taufmatrikel notiert, sofern eine solche bereits angelegt worden war. Am Beispiel der Stadtpfarrei St. Johannes in Dingolfing können wir seit 1571

anführen:

18. II. 1573 Johanna, Tochter des Stadtpredigers Hans Präntl; 9. X. 1573 Sebastian, Sohn des Kooperators Georg Frey; 23. XI. 1575 Wolfgang, Sohn des Stadtpredigers Hans Perkhaimer; 14. VII. 1576 Anna, Tochter des Kooperators Georg Yerbler; am 20. V. 1577 starb ein unbenanntes Kind des Predigers Georg Krebs. Der Tod einer Pfarrerstochter, nämlich von Sebastian Federkiel – früher Gottfrieding, dann Dingolfing – ist hier am 1. April 1575 notiert. Sie war mit dem Bürger Stefan Halfurtner verheiratet gewesen, also honorigen Standes. Die Mütter sind seinerzeit wie hier auch bei ehelichen Geburten nicht genannt.

Verschiedene männliche Nachkommen von Priestern, speziell von solchen in Pfarramt und entsprechenden Würden, sind gleichfalls wieder Geistliche geworden und dies damals trotz dem kanonischen Verbot, das vom niederen Klerus wie von der Bistumsleitung demnach nicht beachtet wurde. Wir haben dafür schon mehrere Beispiele

erwähnt.

Ein vorzüglich bemerkenswertes ist jedoch jenes der Pfarrerfamilie Weiß in Martinsbuch. Der erste Namensträger Georg stammte aus Eitting, Pfarrei Laberweinting. Als sein Geburtsjahr wird 1488 angegeben. Die Priesterweihe erhielt er zu Freising, bereits im Jahr 1508 war er Pfarrer ("pastor") in Martinsbuch. Das Besetzungsrecht dieser Pfarrei lag damals in den sogenannten päpstlichen, den ungeraden Monaten, bei der Kurie in Rom, während der geraden Monate aber beim Bischof von Regensburg. Weiß hatte durch den Bischof seine Präsentation und von Herzog Georg die Possession erhalten. Demnach muß er schon vor 1503 die Pfründe empfangen haben und zwar in einem Alter von kaum 15 Jahren. Georg Weiß amtierte nicht stets persönlich in seiner Pfarrei. Wenigstens zeitweise hatte er seine Stelle nach damaligen Brauch weiterverliehen und sich dafür einen bestimmten Betrag vom Pfründeeinkommen vorbehalten. Ein Bericht von 1525 nennt den Regensburger "Carthisten" Laurentius Pirner, dem Weiß die Pfarrei überlassen hatte. Später war er wieder selbstresidierender Pfarrer, 1542 resignierte er zu Gunsten seines Sohnes Johann. Georg Weiß ist 1560 gestorben, angeblich am 23. April dieses Jahres.

In der Pfarrkirche zu Martinsbuch sind noch drei Grabplatten erhalten, die an ihn

und seinen Sohn erinnern. Von besonderen künstlerischem Wert ist dabei die älteste, eine geätzte Solnhofener Kalksteinplatte (122 × 58 cm), die von einem durchflochtenen Bandwerk eingefaßt wird. Einzelne Bänder sind durch Bünde zusammengefaßt; sie bilden ganz oben und in zwei Dritteln der Höhe je einen Bogen. Die beiden Zwikkel rechts und links außerhalb des oberen Bogens sind durch gleichartig verflochtene Ranken ausgefüllt. Im oberen Bogenfeld findet sich eine Darstellung der Opferung Isaaks durch seinen Vater Abraham. Das untere Bogenfeld ist geteilt: die obere Hälfte zeigt den gekreuzigten Heiland mit Maria und Johannes, rechts und links unten die halb so großen Figuren der beiden Geistlichen mit Spruchbändern.

In den Zwickeln über dem Bogen steht die geteilte Jahreszahl 15–64 der Anfertigung dieser Platte. Unter dem Kreuzigungsbild, durch einen einfachen waagrechten Strich getrennt, ist in Frakturschrift folgendes zu lesen: "Allhernach Hie ligt begraben der Erwirdig und gaistlich herr Georg Weiss Pfarrherr zu Martinsbuech. Starb Anno 1526. Auch ligt begraben der Erwirdig Herr Johann Weiss obbemelts Herrn seeligen svne auch dises gottshauss Pfarrherr. Starb Anno 15// [nicht ausgefüllt] den // mondts // [eine Reihe von Worten abgemeißelt] welche all in Gott verschiden sindt. Disenseelen und allen glaubigen Seelen wolle Gott gnedig und barmherzig sein. Amen".

Unter der Inschrift nennen die verschlungenen Buchstaben SL als Meister der Grabplatte den Landshuter Steinätzer Sixtus Löblein. Das in diesem Epitaph angegebene Todesjahr von Georg Weiß ist jedoch irrig. Die Platte wird von Johann Weiß, 1564, für seinen Vater und für sich selbst bestellt worden sein, wenn auch sein eigenes

Todesdatum nicht mehr nachgetragen wurde.

Seine Nachkommen – er hatte ja Kinder – begnügten sich nämlich nicht mit diesem Epitaph, sondern ließen zwei weitere Steine in der Kirche errichten. Einer davon, als Rotmarmorplatte (99 × 51 cm) gegeben, zeigt in Reliefdarstellungen die Auferstehung und darunter den Kruzifixus zwischen beiden Geistlichen. Die Inschrift sagt hier, daß Georg Weiß 1560, Hans Weiß aber am 24. Juni 1594 gestorben ist.

Die dritte Platte besteht aus Kalkstein (63 × 64 cm) und bringt in einer Blende das persönliche Wappen mit einer Lilie sowie als Berufszeichen den Priesterkelch. Das Todesjahr von Georg Weiß wird hier mit [15]90, korrigiert aus [15]26 und trotzdem

irrig, angegeben; das des Johann Weiß spricht richtig von 1594.

Andere Söhne von Pfarrern unseres Raumes trafen es offenbar nicht immer so gut. Wenn ihre Existenz von der Bevölkerung auch sozusagen als Zeiterscheinung hingenommen wurde, äußerten sich da und dort Ressentiments recht drastisch. Ob dabei religiös-disziplinäre Vorstellungen oder solche der rechtlichen Legitimation den Ausschlag gaben, ist nicht zu entscheiden. Wir haben nur Berichte über Fakten zur Verfügung.

Da ließ sich etwa der Dingolfinger Bierbräu Balthasar Dietenauer – wie berichtet – dazu hinreißen, den Priestersohn Urban Wallner bei dessen hiesiger Primiz "ein pfaffenricht und bankert" zu schelten. Er wurde allerdings dafür laut Rechnungseintrag von Jahr 1600 mit einer Geldbuße belegt. Gleiches geschah damals dem hiesigen Brauer Sebastian Hällingfurtner, der Hanns Adam Sax, des Pfarrers von Steinbach Sohn, auf einer Hochzeit zu Hagenau wegen seiner Abstammung beleidigt hätte.

Sollte es, nach den vorangegangenen Meldungen aber im Betrachtungszeitraum gar keine zölibatären Priester gegeben haben? Doch, nur zählten sie als sehr wenige und ihre Motive dazu erwiesen sich als recht unterschiedlich und keineswegs als immer religiös begründet. Danach war auch in der Visitation gar nicht gefragt worden, die Kommissare begnügten sich offenbar mit den erhobenen Fakten und in Erfahrung gebrachten Verhältnissen.

Ihrer Jugend und ihrem mangelnden Einkommen ist wohl – mit allem Respekt und Vorbehalt – zuzurechnen, daß der Kooperator in Ottering, Wolfgang Stihenpockh, und sein Kollege Laurentius Ostner in Frontenhausen angeben konnten, sie hätten keine Konkubine respektive Köchin. Ersterer war bloß vier Jahre Priester, letzterer

gar erst vor einem Jahr geweiht worden.

Pfarrer Jodokus Scheneck von Haidlfing stellte aufgrund seiner Lebensumstände einen besonderen Fall dar. Er war 22 Jahre Priester und ließ zu Protokoll nehmen, daß er keine Köchin habe. Zur Begründung steht verzeichnet: "Denn er hat zuvor ain eelich weib gehabt, dabei er khinder, und nach irem absterben priester worden, hauß jetz mit aim son". Diese "Männerwirtschaft" mag man sich vorstellen. Ähnlich wird es bei Pfarrer Johann Osterreiter in Leiblfing ausgesehen haben: "Habet ministrum [= einen Diener] et non concubinam [= und keine Konkubine/Köchin].

Ebenfalls noch ohne eine solche kam Stadtpfarrer Hans Staindl in Dingolfing aus, "haust mit seinem vatter und schwestern". Nicht viel später – wie beschrieben – entfernte er sich von seiner Pfarrei und nahm in Österreich "ein weib", d. h. verehelichte sich dort nach lutherischem Verständnis. Von ihm und seinen vorbezeichneten Verwandten ist hier in der Stadt nichts mehr in Erfahrung gebracht worden; die Familie

stammte aus Vilsbiburg und ist vielleicht wieder dorthin gezogen.

Lediglich als Magd bezeichnete der Loichinger Kooperator Leonhard Saltzhueber seine bei 30 Jahre alte Köchin, "sey nit sein weib, sondern sein diern". Pfarrer und bemerkenswerterweise auch Dekan Johann Reichenmayr von Reisbach vermeldete: "Hat ain köchin gehabt, dabei kinder, sey gestorben, jetz nur ain dingte dirn". Auch Georg Pilsell, Pfarrer von Gerzen, beschäftigte damals eine etwa 40 Jahre alte Köchin, hatte sie aber nicht als Konkubine. Pfarrer Adam Plöckl in Aich lebte ohne Köchin mit seiner Mutter. Heinrich Grueber, Pfarrer in Seyboldsdorf, hatte "ain alte magt" für die Hauswirtschaft.

Die zum damaligen Stichjahr 1559 im Beobachtungsraum – aus welchen Gründen auch immer – zölibatär lebende Geistlichkeit betrug demnach statistisch nicht mehr als 21,7 Prozent, folglich nur etwas über ein Fünftel von allen Mitgliedern. Nicht die Kirchenleitung des Bistums Regensburg reagierte auf diese Situation, die übrigens in den Nachbardiözesen kein anderes Bild bot, sondern ausschließlich der Herzogsstaat. Über seine Außenämter der Rentamtsbezirke, die Land- und Pfleggerichte, liefen die Informationen, von den Regierungen Landshut und Straubing gelangten sie an den Geistlichen Rat nach München. Dort bekam sie der Herzog als Vorsitzender unmittelbar zu Gesicht bzw. vorgetragen und traf häufig persönlich die Entscheidung, die dann in seinem Namen wieder an die nachgeordneten Verwaltungsebenen hinausging.

Auf diese Weise gelangte das ganze Land und Fürstentum unter eine genaue Kontrolle und kirchenpolitische Suprematie des "von Gottes Gnaden" regierenden Herzogs. Staatliche Verordnungen und Ausführungsbestimmungen erhielten seither die Bevölkerung im überlieferten und durch das Trienter Konzil klar definierten Glauben

nach römisch-katholischem Bekenntnis.

Die Katholische Reform schärfte, wie der Staat aus ordnungspolitischen Motiven, nun kirchendisziplinär den Zölibat wieder allen Geistlichen ein. Doch dauerte natürlich seine Durchsetzung gewisse Zeit. Inzwischen gingen die Behörden – wie oben zu sehen – streng gegen Zuwiderhandelnde vor, was wir auch in unserem Bereich noch mehrmals nachweisen können.

Im Jahr 1578 saß der damalige Pfarrer von Ottering im bischöflich-regensburgischen Gefängnis, während seine Köchin im Dingolfinger Amtshaus eingesperrt war. 1582 wurde gegen Anna Dienzl, Witwe in Oberdingolfing, vor dem Landshuter Rentmeister verhandelt. Der Landschreiber hat den skandalösen Fall festgehalten. Ihr war vorgeworfen, den Dingolfinger Kooperator Caspar Denspeckh und Margaretha, "des raznkhlaubers" [= Abdeckers] zu Landshut Tochter, beim hiesigen Bierbrauer Andre Sallacher miteinander verkuppelt zu haben. Sie soll den beiden außerdem, weil sie in dessen Wirtshaus "zu ihrer leichtfertigkeit [= Geschlechtsverkehr] keinen raum [hatten] bekommen können", Anweisung gegeben haben, nach Oberdingolfing zu ihr zu gehen, was auch geschehen sei. Sie hätten Wein, Bier und Brot mit sich genommen, dort gegessen und getrunken, auch die ganze Nacht "ein schändliches leichtfertiges leben verbracht". Ferner sei Melchior Dienzl als Hausherr, bei dem seine Mutter in Herberge wohnte, nachhause gekommen, habe mit ihnen gegessen und getrunken sowie die "leichtfertigkeit" gestattet. Laut Regierungsbefehl wurde das Mädchen des Landes verwiesen, die Kupplerin mit 4 Pfd. und Melchior Dienzl mit 2 Pfd. Pfg. bestraft. Der Geistliche, weil nicht der weltlichen Gerichtsbarkeit unterworfen, ist nicht weiter erwähnt; ihn wird man seinem Bischof zugeführt haben.

Im Jahr 1600 ist der Fall des Dingolfinger Bierbrauerehepaars Georg und Afra Anngermair notiert. Diese hatten den Pfarrer von Zeholfing und seine Konkubine, die aus dem Land geschafft worden sind, als sie 1599 zum Martini-Jahrmarkt hierher gekommen waren, zwei Nächte in ihrem Haus in einem Bett zusammen gelegt, ihnen also "zur ungebühr und leichtfertigkeit, so sie auch gepflogen, unterschlupf und vorschub" gegeben. Außerdem hätten sie die Konkubine, als man sie in der zweiten Nacht kraft ausgegangener Mandate verhaften wollte, verleugnet und falsch geschworen, daß sie nicht mehr bei ihnen sei. Allerdings hat man sie auf Nachsuchen zwischen Betten versteckt liegend gefunden. Dafür und wegen Angriffen gegenüber dem Gerichtsamtmann – "herumgerissen und etliche mal einen losen schergen geheißen" –

fiel die Geldbuße mit 6 Pfd. Pfg. sehr hoch aus.

Schließlich verfügen wir noch über einen Nachweis vom Jahr 1590, daß ein Pfarrer seine Konkubine auf Drängen der Obrigkeit entlassen hat. Dies geschah in Binabiburg mit Pfarrer Johann Ziegler und dessen Köchin Katharina Zeiller.

Zuletzt war aber, zumindest nach außen, wieder Ordnung eingekehrt. Wenigstens schreiben die staatlichen Berichterstatter seit der Jahrhundertwende von recht positi-

ven Verhältnissen.

Abschließend sei noch eines Priesterlebens gedacht, das höchst bemerkenswert verlaufen ist. In vorliegendem Zusammenhang soll es jedoch nicht als typisch im ganzen erachtet werden, sondern in seinen Elementen als charakteristisch für die Zeit des Umbruchs und der Neuorientierung. Der Proband war ein Dingolfinger Bürgerssohn

namens Johannes Pliemel.

Geboren im Jahr 1564 in einer Weißgerberfamilie, trat er – nach unbekannter Schulausbildung – 1581 zu Oberaltaich in den Orden des hl. Benedikt. 1582 legte er die Ewige Profeß ab und empfing am 26. Februar 1589 die Priesterweihe. Im Kloster gab es sofort Probleme mit der Disziplin. Nach tätlichem Angriff auf den "sittenlosen" Abt wurde P. Johannes in lange Haft genommen. Schließlich erhielt er, zweifellos um ihn loszuwerden, einen sog. Wanderschein, demnach Dispens sich außerhalb des heimischen Konvents zu bewegen. Es folgte eine ausgedehnte Wanderzeit als Kooperator im Salzburgischen, 1591 als Hospitant im Stift Glaink, dann nach Trient, Venedig, Rom. Fast ganz Italien hat P. Johannes durchmessen, einige Jahre lebte er auch in einem Kloster zu Verona. 1598 geschah seine Rückkehr.

Ein neuer Abt, P. Johannes selbst nach jugendlichem Ungestüm durch Erfahrung gereift und in seinen Reisen geschult, beide wollten das Kloster Oberaltaich zu einer neuen Blüte führen. Letzterer wurde Subprior und Novizenmeister, war als solcher für den klösterlichen Nachwuchs im Sinn der Katholischen Reform verantwortlich. Aber innerkonventliche Intrigen veranlaßten ihn 1612 zu erneuter Wanderschaft;

zunächst wirkte er als Kooperator in Ergoldsbach.

Mit ihm verließen drei andere das Kloster, darunter P. Veit Höser. Diesen wählten die Konventualen aber im Jahr 1614 zum Abt, er rief sofort P. Johannes zurück und bestimmte ihn zum Wallfahrtsseelsorger auf dem von Oberaltaich aus betreuten Bogenberg, dann wird er Kooperator in Aiterhofen. Jetzt beginnt er auch eine Tätigkeit als Ordensschriftsteller, gestützt auf die Lektüre historiographischer Werke, vor allem Aventin. So entsteht 1615/25 als "opus sudatum" – im Schweiß seines Angesichts – eine Chronologie von Oberaltaich. Seine letzten drei Lebensjahre verbrachte P. Johannes Pliemel wieder auf dem Bogenberg, gestorben ist er am 6. Oktober 1626.

Der gebürtige Dingolfinger wird als von Gestalt nicht groß, aber umfangreich beschrieben – "ventricosus et edax". Auf Äußerlichkeiten gab er gar nichts. Wegen seines vernachlässigten Aussehens wurde er zu seinen Zeiten geradezu als sprichwörtlich genommen. Man hielt ihn für sehr hartnäckig, fast krankhaft empfindlich und aufbrausend bei hartem Zurechtweisen. Darüberhinaus galt er als sehr sprachgewandt

und von bissigem Humor.

Seine feine und zierliche Handschrift sowie hinterlassene Handzeichnungen charakterisieren die andere, künstlerisch-ästhetische Seite von P. Johannes Anlagen. So wird ihm auch bedeutender Einfluß auf Planung und Bau der Klosterkirche Oberaltaich unter Abt Veit Höser zugeschrieben. Italienische Einflüsse sind hier evident und wer anders – von gedruckten, architekturtheoretischen Werken abgesehen – sollte diese vermittelt haben, wenn nicht der italienkundige Ordensbruder und Freund P. Johannes Pliemel?

## 8. Das Sakrament der Krankensalbung

Unter der deutschen Bezeichnung "Krankensalbung" wird jenes fünfte in der Sakramentenreihe verstanden, das im Passauer Sacerdotale von 1587 als "unctio infirmorum" auf Latein steht. Früher hat man es volksläufig "Letzte Ölung" ("extrema unctio") genannt, weil es dem in den letzten Zügen liegenden Menschen "in extremis" gereicht zu werden pflegte. Nach den Worten des Konzils zu Trient im Anschluß an die Lehre der Kirchenväter ist sie auch die Vollendung, nicht allein der Buße, sondern des ganzen christlichen Lebens, das eine immerwährende Buße sein sollte.

Die Einsetzung der Letzten Ölung durch Christus selbst wird in den Evangelien nicht ausdrücklich bestätigt. Die bei Mk 6,13 erwähnte Krankensalbung betrachtete sogar das Tridentinum selbst nicht als die Einsetzung, sondern nur als Ankündigung. Auch verwarfen die Reformatoren ihre Sakramentalität, während schon längst vorher verschiedene Scholastiker nur eine mittelbare Einsetzung durch die Apostel annahmen. Eine solche Einstellung hinsichtlich Kirchenväter und Apostel haben wir schon bei der Behandlung anderer Sakramente aus den Visitationsprotokollen von 1559 als

Meinung diverser Geistlicher unseres Raumes erfahren.

Ein klares Zeugnis als von Christus eingesetzt und in der frühen Kirche gespendet gibt demgegenüber der Brief des hl. Jakobus (5, 14.15). Über die Jahrhunderte hinweg hat es allerdings weniger Belegstellen für seinen Gebrauch als alle anderen gefunden. Gründe dafür können sein, daß dieses Sakrament im öffentlichen Leben der Kirche kaum eine Rolle spielte und in engster Verbindung mit der Buße stand, so daß es für sich allein seltener genannt wurde.

Die Letzte Ölung gehörte seit alters zu den Pfarrechten; administrieren durfte sie also nur ein Priester, hier der Pfarrer oder ein von ihm delegierter Hilfsgeistlicher. Empfänger war grundsätzlich der zurechnungsfähige, schwer kranke Gläubige. Zur ersteren Kategorie zählen nicht Kinder und Geistesgestörte, zur zweiten nicht Gesunde, Gebärende und etwa in den Krieg ziehende Soldaten. Doch schärfte die Kirche als heilige Pflicht ein, den Empfang des Sakraments nicht auf den letzten Moment zu schieben, wo den Kranken schon die Besinnung verläßt, so daß er nicht mehr mit vollem Bewußtsein und Andacht seiner Gnade entgegenkommen kann.

Wie sah es nun mit der Letzten Ölung in unserem Betrachtungsbereich während der Reformationszeit aus? Ein Überblick aus den Notizen der Visitationsprotokolle von 1559 zeigt sofort, daß sie stark in Abschwung gekommen war. Als Gründe dafür sind Unkenntnisse des Klerus wie falsche Vorstellungen der Laien über Funktion und Wir-

kung. Im einzelnen stellt sich dies, oft in Kombination, wie folgt dar.

Wußte der Geistliche über die Einsetzung des Sakraments durch Christus, seine geistliche Wirkung und die rechte Form der Spendung Bescheid, fand er wohl auch willige Empfänger. Jedenfalls wurde dann nichts Negatives aufgeschrieben. Dies war zum Beispiel bei den Pfarrern von Steinbach, Gerzen, Gangkofen und Gaindorf der Fall, ferner bei einigen Benefiziaten. Als nicht sattelfest in seinen Kenntnissen erwies sich der Loichinger Kooperator Leonhard Sultzhueber, doch katholisch denkend: "Institutionem huius sacramenti nescivit" – Die Einsetzung dieses Sakraments kennt er nicht – "glaubt doch, das von Christus eingesetzt etc."

Hatten die Seelsorgsgeistlichen keine oder nur wenig Ahnung, enthielten sie sich auch der Unterweisung der Leute. Umgekehrt verschmähten diese die Annahme des Sakraments, machten sich darüber lustig oder hingen dem Aberlaubeen an, sie müßten

nach dessen Empfang sterben.

Der Hofdorfer Pfarrer Wolfgang Holtzner dachte zwar katholisch über die Letzte Ölung – "catholice sentit" – "sagt aber die ölung beger niemandt, auch bisher nichts davon predigt". Im benachbarten Martinsbuch verhielt es sich ähnlich. Pfarrer Johann Weiß sagte aus, er habe "nichts davon predigt, empfachs auch niemants mer". Stadtpfarrer Hans Staindl von Dingolfing: "Hab nie davon predigt, solches in zwaien jarn nur ainem geben, ssey in gantzer verachtung. Formam administrandi ignorat" – Den Ritus der Spendung kannte er nicht. Der Stadtprediger Wolfgang Sailer: "Extremam unctionem semel tantumodo administravit, formam administrandi nescivit" – Die Letzte Ölung hat er nur einmal erteilt, die Form der Spendung kannte er nicht.

Der Loichinger Pfarrer Georg Bernkopf gab an, "hab nie davon predigt. Habs kainem nie geraicht". In Unkenntnis der dogmatischen Grundlagen äußerte er ferner: "Man sols ainem jeden, ders begert, er sey gsund oder kranckh, geben". Für Gottfrieding zeigte Pfarrer Pankraz Ortmayr an, "quod extrema unctio sit apud parecianos in contemptu" – daß die Letzte Ölung bei den Pfarrangehörigen in Verachtung sei. Mag. Erasmus Gratter, Pfarrer von Frontenhausen, kannte nicht die Begriffsbestimmung des Sakraments, habe auch nie darüber gepredigt oder es irgendwem gereicht – "defectum vero ignorant, nunquam de ea predicavit aut ulicui administravit". Der dortige Pfarrprediger Thalhamer sagte widersprüchlich aus; die Einsetzung kannte er ebensowenig wie Pfarrprovisor Wilhelm Neumayr von Kirchberg.

Pfarrer Andreas Täberl in Loizenkirchen hatte es mit besonders renitenten Gläubigen – oder hier eher mit Ungläubigen – zu tun. Er selbst dachte katholisch, "aber das volckh wels nit mehr haben, verachtens, haissens ain wagenschmier"! Sein Kooperator Christoph Strauß hatte keine Predigt darüber gehalten. Nicht gepredigt und das Sakrament nicht gereicht zu haben, bestätigte des weiteren Pfarrvikar Johann

Heberger von Oberviehbach, während Pfarrer Adam Plöckl von Aich aussagte, "extremam unctionem esse in contemptu apud parecianos" – die Letzte Ölung sei in

Verachtung beim Pfarrvolk.

Bei einigen Geistlichen wird aufgrund ihrer Angaben gegenüber den Visitatoren die persönliche Einstellung bzw. ihr mangelnder Kenntnisstand recht deutlich. Hierher rechnet der Benefiziat zu Hörmannsdorf, Leonhard Putz, der – wie wir schon gehört haben – zur Sakramentenlehre absolut nichts zu sagen wußte. Pfarrer Johann Weiß von Martinsbuch war der Meinung "die ölung kom von dem, das Maria Magdalena Christum am stammen des heiligen creutz gesalbt hat". Seine Aussage belegt, daß es auch für einfache Kleriker, von den Laien ganz abgesehen, naheliegender und begreifbarer gewesen ist, sich an traditionellen Bildern und Zeichen – hier der Darstellungen von Magdalena unterm Kreuz – zu orientieren als an der spekulativen Theologie der Scholastiker.

Von Pfarrer Paulus Fabri in Tunding mußte das Visitationsprotokoll festhalten: "De usu extreme unctionis ac effectu satis confusus respondit" – Über die Letzte Ölung und deren Wirkung hat er ziemlich verworren geantwortet, Benefiziat Johann Kraptner von Marklkofen gar "temerarie" – verwegen, aus der Sicht der altkirchlich gestimmten Kommissare, weil er ohne die Letzte Ölung im lutherischen Sinn überhaupt nur drei Sakramente gelten lassen wollte. Pfarrvikar Johann Gunshamer in Kollbach kannte schlichtweg weder Begriff und Gebrauch noch Form der Spendung oder ihre Einsetzung – "definitionem, usum, formam et institutionem plane ignorat". Anders glaubte P. Leonhard Berckmayr im Kloster Seemannshausen: "Ecclesia instituit extremam unctionem et Christus confirmavit" – Die Kirche hat die Letzte Ölung eingesetzt und Christus sie bestätigt.

Das heißt, die Sache auf den Kopf stellen! Was Wunder, wenn kein Mensch – Kleriker oder Laie – sich mehr auskannte und deshalb Erläuterung, Spendung und Empfang unterließ. Erst der Katholischen Reform um die Jahrhundertwende gelang es, durch entsprechende Ausbildung des geistlichen Nachwuchses auch hier dogmatische Definition und pastorale Praxis im Sinn der überlieferten Lehre zu verbinden.

# 9. Weihungen und Segnungen

Weihungen und Segnungen haben in der christlichen Kirche eine lange Tradition. Die dafür verwendeten hebräischen bzw. griechischen und lateinischen Begriffe ("benedictio") meinen zunächst den feierlichen Lobpreis Gottes. Wird dieser zum Beispiel angesichts von dessen Schöpfungsgaben und bei aktuellem Gebrauch gesprochen, so kennzeichnet man darin die Dinge in ihrer Gottbezogenheit: Sie werden "gesegnet", "geweiht", "heilig". In der Unvollkommenheit der nach "Erlösung" strebenden Natur umfaßt ein solcher Lobpreis immer auch die Bitte um das Heil für den Menschen, der diese Dinge ver- und anwendet.

Für den liturgischen Gebrauch benutzt die Kirche vorzugsweise Wasser, dessen älteste Verwendung für die Taufe und die Weihe eines Kirchengebäudes seit dem frühen 3. Jahrhundert nachgewiesen ist. Als liturgisch hauptsächlich gebrauchtes Element fungiert bis heute das mit Salz gemischte "Weihwasser", die "aqua benedicta" schlechthin. Im 8. Jahrhundert kam die häufige Besprengung des Volkes bei der Pfarrmesse in Übung und hat daraufhin die Gläubigen zum Bedürfnis angeregt, bei Kirchenbesuch und zuhause auch an anderen Tagen und Stunden sich selbst damit zu

bedenken und zu besegnen.

In späterer Zeit weihte man auch im Glauben an die Macht bestimmter Heiliger Wasser auf deren Namen, von dem eine besondere Wirksamkeit erwartet wurde. In Süddeutschland war bis in das 16. Jahrhundert herein vor allem die Weihe des "St. Blasius-Wassers" am 3. Februar bekannt und beliebt, obwohl sie schon 1470 wegen des zum Teil abergläubischen Gebrauchs durch eine Passauer Synode verboten worden ist.

Mit ihm war auch die Wasserweihe am Tag des hl. Stephanus, dem 26. Dezember, ausdrücklich erwähnt worden, die noch sehr viel länger im Gebrauch stand. Als in Passau untersagte "Benedictio salis et aquae in die sancti Stephani" wurde sie demgegenüber in den Nachbardiözesen Salzburg und Regensburg wie anderswo nicht bloß geduldet, sondern vielmehr durch Aufnahme in die Ritualien förmlich angeordnet, z. B. im Freisinger Obsequiale von 1481. Bis heute bekannt und geübt ist ferner die Weinweihe am Festtag des hl. Johannes Evangelist (27. Dezember).

Für diese Zwecke enthielt der Passauer "Actus Sacerdotalis" von 1587 Formulare

für Salz- und Wasserweihe sowie für den Johanniswein.

#### Visitationsberichte

In den Visitationsprotokollen von 1559 scheinen nur wenigemale Hinweise aus dem Sektor Weihungen und Segnungen auf. So gab Pfarrer Mag. Erasmus Gratter von Frontenhausen an: "Benedictio salis est leviticus ordo quia conducit hominibus et pecoribus" – Die Salzweihe ist priesterlichen Amts, da sie Menschen und Tieren

zugute kommt.

Pfarrvikar Johann Gunshamer in Kollbach wollte die alten Kirchengebräuche zwar weiterhin beibehalten, doch habe ihm dies angeblich sein Kirchherr, der Pfarrer von Loiching, verboten. Ob dies zutraf, muß ohne weiteren Beleg dafür offen bleiben, wenngleich letzterer verschiedene neugläubige Meinungen hatte, aber nach eigener Aussage in Loiching die Zeremonien "alten prauch und dem agendt püechl gemeß" halte. Die Protokollnotiz lautet jedenfalls: "Wiewol er die ceremonien der kirchen als saltz, palm und ander weich gern hielt, so werd im doch solches durch seinen kirchherrn Georgen Pernkopf verboten".

Während sich nämlich vielerorten das Pfarrvolk – wie wir gesehen haben – neuen Ideen wie vorzugsweise der Doppelkommunion anschloß und im Sakramentenverständnis von reformatorischen Ansichten beeinflußt wurde, ließen sich die Leute regelmäßig und nach wie vor das Vertrauen auf die Wirkung von Sakramentalien nicht nehmen. Weihungen und Segnungen blieben deshalb aktuell, man forderte sie ein, wenn die Geistlichen darin nachlässig waren. Sie trugen ja in der Volksvorstellung immer hohe Bedeutung für Heilung und Heiligung in Haus und Hof, bei Mensch und Tier. Man benötigte sie also existentiell, Spendung und Empfang standen den Leuten sehr viel näher als dogmatische Kontroversen der Theologen.

1567 beklagte sich infolgedessen der Dingolfinger Stadtkammerer Sigmund Auer bei seiner Einvernahme am 13. Juni über das Verhalten von Pfarrer Stefan Spinner unter anderem: "Das weichwasser werd nit gesegnet noch am sontag in circuitu [= in der Runde den Gläubigen] geben". Ursache sei, daß der Pfarrer die Sakramentenverwaltung habe "und kainen gsellbriester halt, wie er ze thuen schuldig, der den weich-

brunnen dem volck gebe".

Zu dem bisher gezeichnetem Bild der im 16. Jahrhundert unter Geistlichen und Laien divergierenden religiösen Strömungen und Vorstellungen kommt noch ein weiterer Aspekt. Dieser erscheint uns Heutigen als besonders abstrus und als Teil einer Ideenwelt, die wir eigentlich für längst überwunden geglaubt hätten, gäbe es nicht in

der Gegenwart auf "moderner" Ebene vergleichbare Verhaltensmuster. Aus solcher Sicht dürfen Phänomene in historischer Zeit nicht belächelt und/oder mit Kopfschütteln abgetan werden, sondern sind als – wenn auch in die Irre gehende – Zeugnisse menschlichen Denkens und Tuns im je eigenen soziokulturellen Umfeld zu beachten.

Es geht hier um nichts geringeres als um magische Praktiken, von Priestern unter Anwendung von liturgischen Weihe- und Segnungsformeln vollzogen und zwar unter ausdrücklichem Verweis auf ihre priesterliche Weihe und Qualifikation. Die dabei benutzten "Zaubersprüche" waren regelmäßig schwer deutbare, aber charakterische Stellen der Hl. Schrift, die – aus dem Zusammenhang genommen – als hieratische, geheimnistragende "Zeichen" Anwendung fanden, Hilfe und Heil in leiblichen und geistlichen Anliegen verheißend.

Noch einigermaßen harmlos liest sich das im Visitationsprotokoll von 1559 bei Pfarrer Sebastian Prückl in Laberweintig. "Er segnet das wasser für die gespenst", betrachtete aber sonst die Sakramentalien im katholischen Sinn. Demnach empfahl er das Weihwasser als apotropäische Abwehr gegenüber bösen Geistern. Ausführlich sind wir dann über einschlägigen Praktiken der beiden Pfarrer Weiß in Martinsbuch, von Vater und Sohn, unterrichtet, nachdem ihre "Heiler"-Tätigkeit seinerzeit großes Aufsehen in vielerlei Art hervorgerufen hat.

#### Der Fall der Pfarrer Weiß von Martinsbuch

Johann Weiß ist um 1517 in Martinsbuch als Pfarrerssohn geboren. Er hat zu Regensburg studiert, d. h. wohl eine Lateinschule besucht, und wurde dort auch ordiniert. Seine Primiz feierte er in Weichshofen, damals Filialkirche von Martinsbuch. 1542 übernahm er diese Pfarrei von seinem Vater Georg. Aus dem mit ihm am 21. Februar 1559 im Kloster Mallersdorf angestellten Verhör über alle Bereiche seines Lebens und seiner Tätigkeit das im Zug der Diözesanvisitation dieses Jahres aufgezeichnet wurde, konnten bereits manche Einzelheiten entnommen werden, die über seine theologische Bildung, religiöse Einstellung und seelsorgliche Tätigkeit Aufschluß geben.

Das persönliche Leben von Pfarrer Johannes Weiß wird noch weiter durch ein paar Angaben im Visitationsprotokoll deutlich. Von seinem Einkommen gebe er Kapital gegen fünf Prozent Zinsen, dem damals üblichen Satz, aus. In der Pfarrei gab es etwa 350 Kommunikanten, die alle ihren Pflichten nachkamen. Obrigkeit und Untertanen

hielten "sich im gottsdinst recht"; weiterhin wisse er nichts zu sagen.

Die nach ihrem Pfarrer verhörten Kirchenpfleger bestätigten dann im wesentlichen seine Aussagen. Der Pfarrhof sei "bei gutem Bau", ebenso wie auch die zur Pfarrpfründe gehörigen Mesnerhäuser und die Filialkirchen St. Georg zu Weichshofen und St. Michael zu Feldkirchen. Der Pfarrer "hat ein vertreglichen gottsdinst", halte wöchentlich zwei Messen in der Pfarrkirche wie auch die gestifteten Gottesdienste in den Filialen. Mit dem Seelgerät und den Stolgebühren werde niemand belastet. Der Pfarrer habe zwar eine Köchin, halte sich aber sonst priesterlich. Die Kirchen seien gebührend mit Kultgeräten und Paramenten ausgestattet, sie würden ferner sauber und nach katholischem Gebrauch gehalten.

Eine spätere Visitation vom Jahr 1589 meint von ihm, er sei "nullius eruditionis" [= von keiner geistlichen Bildung]. Weiterhin heißt es: "Er sorgte gut für sich und seine Kinder". Wie von seinem Vater her gewohnt, nahm er wie unzählige andere Geistliche seiner Zeit keinen Anstand Nachkommenschaft in die Welt zu setzen und

ihr später ein auskömmliches Leben zu sichern. Die Leute waren mit ihrem Pfarrer zufrieden, er feierte die gestifteten Messen und belastete sie nicht mit hohen Gebühren für seelsorgliche Handlungen. Daß er in der christlichen Lehre nur das Allernotwendigste wußte und in seinen Predigten weitergab, scheint sie nicht stark berührt zu haben. Man kannte es nicht anders.

Mit keinem Wort sind 1559 noch jene Tätigkeiten erwähnt, die Johann Weiß gegen Ende seines Lebens in Konflikt mit der Obrigkeit brachten. Die Beschwörungen und Besegnungen, wie sie sein Vater und besonders er selbst in großem Umfang vorgenommen haben, sind auch der kirchlichen Behörde anscheinend erst nach dem Eingreifen der staatlichen Stellen bekannt geworden. Aus einem vom 6. April des Jahres 1578 datierten Bericht erhellt die Vorgeschichte der Angelegenheit. Der bayerische Herzog hatte in Landshut weilend, Pfarrer Johann Weiß wegen nicht näher genannter Gründe persönlich vor sich erfordern lassen. Dazu ist dieser am 11. März des Jahres auch "demütig" erschienen. Als aber der "in zaubereyen etwas argwenig" Fürst im Gespräch etliche Anklänge daran zu erkennen glaubte, drang er sofort stark in den Pfarrer um nähere Auskünfte.

Dieser bekannte ihm darauf, daß er vielen hundert Menschen, Manns- und Weibspersonen, mit seiner "Kunst" geholfen habe. Unter diesen seien etliche der Sinne Beraubte gewesen, die er wieder zurechtgebracht, und viele andere, aus denen er die Geister ausgetrieben habe. Befragt, welcher Art diese Geister gewesen seien, antwortete er, es seien keine Teufel gewesen, sondern Geister, die aus totgeborenen Kindern

"volgen", d. h. ausgehen.

Der über diese Dinge äußerst erstaunte Herzog wollte nun vom Pfarrer wissen, ob er denn in diese seine Kunst auch selber Glauben setze; augenscheinlich wollte er ihn zum Geständnis veranlassen, wonach er den Leuten nur etwas vormache, selbst aber gar nicht daran glaube. Pfarrer Weiß entgegnete jedoch, ob denn Seine fürstliche Gnaden nicht wüßten, daß, wer nicht glaube und getauft sei, auch nicht selig werde. Der Schreiber des Berichts merkte an dieser Stelle an: "simplex responsio [= einfältige Antwort]". Wie sich noch zeigen sollte, konnte Pfarrer Weiß geistig nur mit Mühe der Untersuchung folgen und hat in seiner Einfalt und Naivität die ganze Schwere der Beschuldigung wie der möglichen Konsequenzen gar nicht erfaßt.

Nachdem er schon obiges Bekenntnis abgelegt hatte, ging er nun ganz aus sich heraus und erzählte, daß er es sogar einmal gewagt habe, den Teufel in ein Glas zu bannen; zu dieser Beschwörung habe er nur das Taufbuch (Rituale) gebraucht. Außerdem habe er Vieh und Menschen besprochen, ihnen auch dadurch geholfen und auf diese

Weise viel Geld erworben.

Dieses und noch mehr schilderte Pfarrer Weiß dem Herzog "on allen scheich" und sagte dazu in seiner Einfalt, er meine es ja nicht bös und wolle in Zukunft nach etwaigem Untersagen gern davon ablassen. Der Herzog sprach daraufhin sofort ein ernstes Verbot aus und gab dem Pfarrer zu bedenken, welch großer Greuel und welche Todsünde seine Machenschaften vor Gott seien. Dazu trug er ihm auf, sich ohne seine Erlaubnis nicht aus Landshut wegzubegeben. Am nächsten Tag hatte sich jedoch Pfarrer Weiß nach dem Bericht schon ohne Ankündigung "aus dem staub gemacht".

Das Entweichen des Pfarrers veranlaßte nun den Herzog am 15. März seinen Kaplan, Herrn Wilhelm de la Garba, nach Martinsbuch zu senden mit dem Befehl, dem Pfarrer erstens seinen Ungehorsam zu verweisen, dann einem Büchlein nachzufragen, das Weiß während der Unterredung erwähnt habe, und dritteens ihn selbst wieder nach Landshut zu schaffen. Der Kaplan wandte alles auf, um dieses Büchlein zu erhalten; trotz eifrigen Nachsuchens wurde es jedoch nicht gefunden. Der Pfarrer

machte die eine und andere Ausflucht, bekannte aber schließlich doch, daß darin zwei "Stückl" enthalten seien, nämlich eines vom Wettersegen und eines vom Teufelaustreiben.

Dem Kaplan blieb nichts anders übrig, als wenigstens den Pfarrer selbst mit nach Landshut zu nehmen. Dort wurde diesem befohlen, sich bei Pater Canisius, dem nachmals heiligen Jesuiten, einzufinden, ihm alles zu beichten und zur Bekräftigung zu kommunizieren. Weiß gehorchte und besprach sich auch mit dem Pater, erklärte aber dann, daß er dem Pfarrer von Hofdorf aus seinem Dekan beichten wolle. Die Regierung in Landshut richtete daraufhin unterm 10. April ein Schreiben an den Dekan. Er solle unverzüglich berichten, ob ihm der Pfarrer von Martinsbuch in der jüngst vergangenen Osterzeit gebeichtet habe oder nicht. Er solle ihm auch seine "Zauber- und Kunstbücher" abfordern und sie per Boten, der das Regierungsschreiben überbringe, nach Landshut senden.

Der Hofdorfer Pfarrer und Dekan Wolfgang Holtzner antwortete unterm 13. April, Weiß habe hier zu österlichen Zeit nicht gebeichtet, wohl aber an Weihnachten vorher. Soviel er ihm mitgeteilt habe, hätte er gleich vor Ostern dem Dr. Canisius seine Beichte abgelegt, wolle aber trotzdem sich so bald als möglich erneut zur Beichte vorbereiten. Er habe als zuständiger Dekan alle Bücher des Pfarrers in Martinsbuch durchgesehen und auch das "Kunstbuch" von ihm verlangt, etwas dergleichen aber nicht gefunden. Weiß habe zwar zugegeben, ein derartiges Buch besessen zu haben, doch sei es verloren worden, ohne daß er wisse, wohin es gekommen

sei. Auch der fürstliche Kaplan habe schon alle Truhen danach durchsucht.

Man war jetzt in Landshut sehr aufmerksam geworden. Die Regierung schrieb am 10. April auch an den Dingolfinger Pfleger, in dessen Gerichtsbezirk ja Martinsbuch gelegen war, er müsse sofort Erfahrung einziehen, wie und durch welche Mittel der Pfarrer seine Künste ausübe, ob und welchen, auch wieviel er dafür an Entlohnung

erhalten habe. Der Bericht des Pflegers würde umgehend erwartet.

Es verging aber über ein Monat, bis Hans Georg Visler zu Malgersdorf, fürstlicher Rat und Pfleger zu Dingolfing, am 23. Mai an die Regierung in Landshut das Ergebnis einsenden konnte. Als ersten hatte er den Pfarrer selbst holen lassen und ihn über seine Beschwörungen und Besegnungen ausgefragt. Dieser verteidigte sich mit den Worten, er habe weder dem Vieh gegenüber noch auf andere Weise jemals Zauberei getrieben, doch sei richtig, daß er seit etwa 40 Jahren, so lange er Priester sei, vielen "unrichtigen" Männern und Frauen, jungen und alten wie edlen und unedlen, deren Zahl er gleichwohl nicht wissen könne, mittels Verleihung göttlicher Gnaden so geholfen habe, daß sie wieder zu richtigem Verstand gekommen seien.

Desgleichen habe er etlichen Personen "an der Frais" geholfen. Dieser beiden Künste habe er sich bisher bedient, anderes aber durchaus nicht getan. Wenn er also einem geholfen habe, so seien ihm dafür zu Zeiten ein halber Gulden oder ein halber Taler je nach Person und Vermögen, gewöhnlich aber ein Taler, gegeben worden, mit dem er gutwillig zufrieden gewesen sei. Die genannten Künste habe ihn sein Vater, der vor ihm schon Pfarrer zu Martinsbuch war, gelehrt. Er habe sie seither keinem Menschen geoffenbart und trage immer noch Bedenken, sie schriftlich zu übergeben. Er scheue sich dagegen nicht, sondern sei dazu erbötig, nachdem man diese Dinge nun einmal zu wissen begehre, sich dem Fürsten, dem Pfleger oder einem anderen Verordneten persönlich zu stellen und seine Kunst mündlich zu erläutern.

Er hoffe, es werde ihm sein Tun nicht für Zauberei, sondern für "ein christlich gutes Werk" angerechnet werden. Weil er indessen bemerkt habe, daß man es ihm doch als Unrecht auslege, hätte er sich bereits zurückgehalten und habe, seit er zu Landshut

daraufhin angesprochen worden sei, keinem mehr geholfen. Entgegen habe er alle die ihm seither zugeführt worden seien, unverrichteter Dinge wieder abziehen lassen.

Nach diesem Selbstzeugnis des Pfarrers sagten auf Anfrage des Pflegers dessen Nachbarn und Gerichtsuntertanen aus. Sie berichteten gleichlautend, daß sie seit vielen Jahren oft gesehen und gehört hätten, diesem Pfarrer würden gar viel "unrichtige" Leute auf zehn und mehr Meilen Wegs her auf Wägen und Karren zugebracht; etliche davon seien und zwei, drei und vier Ketten angeschmiedet, andere in Säcke genäht gewesen. Soviel ihnen bekannt sei, habe der Pfarrer von einem nie mehr als einen Taler genommen. Keinerlei Wissen hättten sie dagegen darüber, daß Pfarrer Weiß noch anders gemacht hätte, etwa entfremdetes Gut wieder beigeschafft oder mit dem Vieh gezaubert habe, davon hätten sie nichts gehört.

Auf seinen Bericht erhielt der Dingolfinger Pfleger ein weiteres Schreiben der Regierung unterm 28. Mai des Inhalts, er solle den Pfarrer erneut vor sich bestellen und ihm im Namen der Regierung auftragen, sich nicht nur ohne Aufschub am Erchtag nach Medardi, am 10. Juni, in der Früh zur gewöhnlichen Ratssitzung in Landshut einzufinden, sondern auch endlich und gewiß sein vermeintliches "Kunst- oder Zau-

berbuch" mitzubringen.

Gleichzeitig bestimmte die Regierung die beiden fürstlichen Räte Dr. Antonius Fabricius, Landshuter Dekan, und Dr. Georg Ayrmschmalz, den Pfarrer von Martinsbuch zu verhören, ihm das Buch abzuverlangen und über dessen Anwendung zu befragen. Das Buch und die schriftliche Aussage der zwei Herren sollten dann der Regierung übermittelt werden. Beim Verhör, das die beiden Räte am 10. Juni mit Pfarrer Weiß anstellten, kamen für sie höchst verwunderliche Dinge an den Tag; ihr am

14. Juni abgefaßtes Protokoll gibt darüber genaue Auskunft.

Auf die erste Frage nach dem Buch mit allerlei verbotenen Künsten antwortete Weiß, darin stehe nichts anderes, als wie man "die wetter ansprechen" solle, ferner seien die Segen enthalten, die er gegenüber ihm zugebrachten "unrichtigen" Personen angewendet habe und außerdem sei aufgezeichnet, wie man einen Menschen oder Vieh, das "vermaint oder peschriren" worden ist, besprechen soll. Dieses Büchlein habe er vom vorigen Pfarrer, seinem Vater, erhalten. Es sei seit etwa einem Jahr verlorengegangen und er wisse bei seiner Seele Seligkeit nicht, wie das geschehen, noch

wo es hingekommen sei. Er wolle es sonst willig und gern auflegen.

Die zweite Frage, wie er den ihm zugebrachten Leuten geholfen und was er für Segen oder sonstiges dazu verwendet habe, beantwortete Pfarrer Weiß folgendermaßen. Es gebe einen Geist, der "Allitius" genannt werde und "ein mandl" sei; dieser "vexiere und plage die weibspersonen". Wenn nun eine solche Kranke zu ihm gebracht worden sei, so habe er folgenden Modus gebraucht. Er habe der kranken Frau die rechte Hand auf das Haupt gelegt und gesprochen: "Allitius, der zeucht [= wüßten, wissen sollten], das [= daß] alle weiber westen [= wüßten, wissen sollten], das [= daß] Alitz Ilgram hiess. In dem namen Gott des Vatters, Son und Heuligen Geist, Jesus Nasarenus rex Judeorum, titulus triumphalis, custodiat nos ab omnibus malis, sancte Deus, sancte fortis, sancte immortalis, miserere nobis" [= Jesus von Nazareth, König der Juden, Triumphtitel, bewahre uns vor allen Übeln, heiliger Gott, heiliger Starker, heiliger Unsterblicher, erbarm dich unser].

Diese Worte spreche er dreimal und zeichne jedesmal ein Kreuz auf den Kopf der Kranken. Hernach schreibe er das Johannes-Evangelium auf ein Zettelchen; bei den Worten "et verbum caro factum est" [= und das Wort ist Fleisch geworden] mache er ein Kreuz in den Text. Anschließend hole er Wachs von der Osterkerze, knete daraus drei Kreuzln, nehme ferner ein "almkraut", das im Hafer wächst und eines Menschen

Gesicht hat, lege alles zusammen in den Zettel mit dem Evangelium und drücke es in die wächsernen Kreuzln. Das hänge er dann der Kranken um den Hals, woran sie es dreizehn Tage tragen müsse. Sollte das Befinden nach dieser Zeit nicht besser geworden sein, so schreibe er das Johannes-Evangelium erneut auf ein Zettelchen, zerschneide dieses in drei Teile und lasse es der "prechenhapfsigen" im Essen und Trinken eingeben.

Dies sei Beschwörung bei kranken Frauen. Wenn aber ein Mann den Geist hat, so müsse man im genannten Spruche nur für das männliche Wort Allitius die weibliche Form von "Alitiin" sagen. Die Kunst habe er von seinem Vater gelernt und sie nur deswegen ausgeübt, weil er Priester sei. Er habe über hundert Personen die aus Böhmen, von Regensburg und anderen Orten mit Ketten oder in Säcke gebunden zu ihm

gebracht worden seien, auf diese Art geholfen.

Als ihn die fürstlichen Räte um Namen solcher Leute fragten, wußte er aber nur den des Pfarrers von Grafentraubach bei Mallersdorf anzugeben. Seiner Aussage nach aber er nie geglaubt, mit seinen Heilungen Böses zu tun, nachdem es doch den Menschen zugute komme. Zum dritten wurde Pfarrer Weiß daraufhin angesprochen, daß er einmal einen Geist in einem Glas beschworen haben wolle. Er entgegnete dazu, ein Straubinger Bierbräu namens Heinrich habe vor ungefähr 35 Jahren einen Geist in einem Glas zu ihm gebracht und begehrt, er solle ihm diesen zum Reden bringen; dafür würde er ihm 50 Gulden geben. Nun habe er das Glas auf den Tisch gesetzt, das Taufbüchl genommen und daraus die Worte "Ergo maledicte diabole etc." gesprochen.

Unterdessen wäre seiner Ansicht nach der Tisch in der Stube mit ihm umgegangen und ein Nebel ihm vor das Gesicht gekommen, worüber ihn ein Grausen befallen habe und er sehr erschrocken sei. Deshalb habe er mit der Beschwörung aufgehört und dem Bräu sein Glas wiedergegeben. Er wäre froh gewesen, daß er ihn losgeworden sei und

habe bisher solches nicht mehr versucht.

Die vierte Frage, die an Pfarrer Weiß von den fürstlichen Räten im Verhör gerichtet wurde, betraf das Ansprechen von krankem Vieh. Der Pfarrer entgegnete, er habe nur sein eigenes Vieh, wenn es seinem Vermuten nach "vermaint oder peschriren worden", mit folgenden Worten angesprochen: "Pist beschriren [= beschrieen, behext], so nimbs aus dem hiern, aus dem flaisch, aus deiner lungen, aus deiner leber, aus deinem kres [= Gekröse, Eingeweide], har und gepain, schicks dem wieder haim etc."

Fünftens befragte man ihn, warum er jüngst aus dem Landshuter Schloß ohne Erlaubnis weggegangen und dem herzoglichen Befehl, sich bei Pater Canisius einzustellen, zu beichten und sich absolvieren zu lassen, nicht nachgekommen sei. Darauf antwortete Pfarrer Weiß, er habe sich bei Pater Canisius angemeldet und auch beichten wollen. Dieser habe ihn aber an seinen Dekan gewiesen. Warum er jedoch ohne Erlaubnis aus dem Schloß gegangen sei, habe den Grund, daß er die Schlüssel zu Speis und Futterkammer des Pfarrhofs in Martinsbuch bei sich getragen hätte. Damit seine Ehehalten und das Vieh nicht Not zu leiden bräuchten, wäre er "in grosser triebsal" weggeritten, doch habe er vorgehabt, sich wieder zu stellen.

Auch wollte er beim Dekan zu Hofdorf beichten, der sei aber bei seinem Besuch nicht zu Hause gewesen, weswegen er dem Kaplan zu Hüttenkofen, Balthasar Woscher, gebeichtet habe. Dessen Bestätigung vom 20. März lag bereits vor. Der Dekan sagte ihm dann, daß es sich bei seinem Fall um eine Sache handle, die nicht jeder beliebige Priester absolvieren könne. Er habe ihn auch mit besonderem Ernst über sein Unrechttun aufgeklärt und ihn streng darauf hingewiesen, sich in Zukunft derlei abgöttischer Dinge vollständig zu enthalten. Außerdem sollte er nochmals bei ihm

diese begangenen Sünden beichten und sich davon absolvieren lassen, sodann mit

rechter Reue vollziehen, was ihm zur Buße auferlegt würde.

"Als ein alter und zum theil kindischer mann", aus welchen sich nun Pfarrer Weiß selbst bezeichnete, zeigte er sich jetzt ganz kleinmütig und bat um Gotteswillen, ihm gnädigst zu verzeihen, wenn er aus Einfalt Unrecht getan habe. Er wolle allem mit Gehorsam nachkommen und keine Beschwörungen mehr vornehmen. Dies habe er übrigens in letzter Zeit nicht mehr gewagt, obwohl viele Leute zu ihm gekommen seien. Auch der Dekan von Hofdorf sandte eine Bestätigung, datiert vom 11. Juni, daß Pfarrer Weiß inzwischen bei ihm gebeichtet und die Absolution erhalten habe.

Damit hätte die ganze Angelegenheit ihr Ende finden können. Doch sollten die Vorgänge um den Martinsbucher Pfarrer noch einmal aufgerührt werden. Zwei Jahre später gelangte ein Schreiben der Regierung in Straubing vom 13. Juni 1580 an die Landshuter Regierung, dem eine Anklageschrift des Straubinger Stadtpredigers Dr. Rabus beigegeben war. Dieser führte in seinem geharnischten Brief an, daß er schon öfters über "den abgöttischen, teufelszauberischen pfaffen" zu Martinsbuch Klage erheben wollte, der sich allerhand Beschwörungen unterstehe, die in keiner Weise zu den geistlichen Rechten gehörten. Aber "alwegen bessers glimpfs wegen" und weil er stets an eine Besserung bei Pfarrer Weiß geglaubt habe, hätte er es bisher unterlassen.

Jetzt aber mache es ihm "der zauberer" gar zu grob, so daß er nicht mehr schweigen könne. Besonderer Grund dafür sei, daß Weiß einen armen, zerrütteten" Straubinger Bürger schändlich um sein Geld gebracht und ihn "diabolice [= durch Teufelsmacht]", wenn auch fruchtlos, beschworen habe. Er könne es weder vor Gott noch vor seinem

Fürsten und Herrn verantworten, wenn er dem Treiben länger zusehe.

Dr. Rabus richtete deshalb die dringende Bitte an die Regierung, alles nach Landshut zu berichten und den weiteren Verlauf aufmerksam zu verfolgen, damit man dort spüre, daß hier die Ehre Gottes hochgehalten werde. Sonst sehe er sich veranlaßt, diese Unbilden dem Herzog selbst zu berichten. "Gescheh dergleichen in unserem rentambt [= Rentamt Straubing; Martinsbuch im Gericht Dingolfing gehörte zum Rentamt Landshut], so miest der himel brechen", meinte der Straubinger Stadtprediger weiter; doch soll und werde der Fürst erfahren, daß er für seine Person mit gnädigem Schutz und Schirm solcher Unbill zu wehren durchaus gesinnt sei. Soweit der Brief des offenbar recht selbstsicheren Dr. Rabus.

Am 17. Juni wandte sich die Landshuter Regierung in obiger Sache an den Pfleger in Dingolfing um nähere Auskunft. Dort war inzwischen ein neuer Amtsinhaber aufgezogen, Ulrich Romung. Dieser forschte bei der Stadt Straubing nach und erhielt unterm 28. Juni von Bürgermeister und Rat folgenden Bescheid. Man habe die Frau des betreffenden Bürgers Sebastian Westenkircher samt drei weiteren Leuten, die von den Vorgängen Kenntnis hatten, vor den Rat kommen lassen und von ihnen nach Verlesung des Dingolfinger Schreibens entsprechende Mitteilungen erhalten, die man protokolliert habe.

Katharina, Ehefrau des Straubinger Bürgers und Metsieders Sebastian Westenkircher, berichtete, daß ihr Sohn an vergangenen Ostern die Kindsblattern gehabt habe. Der Vater habe ihm "ein pläterl aufgezwickht", worauf das Kind nach einigen Tagen "aus allerlei zufällen" gestorben sei. Westenkircher sei darüber "so hart bekümmert" worden und in Furcht und Zittern geraten, daß er schließlich "gar synnloß zerrit

[= geistig zerrüttet] und irrig" geworden sei.

Sie habe nun mit Bekannten beratschlagt, wie ihm wieder geholfen werden könne. Da sei ihr unter anderem auch gesagt worden, der Herr Pfarrer zu Martinsbuch könne "unrichtigen" Leuten helfen. Sofort habe sie ihren Schwager Christoph, Sattler in Straubing, und ihren Vetter Ulrich Jungenmayr auf dem Steckenhof im Landgericht Mitterfels zu diesem Pfarrer geschickt. Sie sollten ihn um Gottes willen bitten und fragen, ob er ihren Mann von seiner schweren Krankheit und Geistesverwirrung befreien wolle.

Der Pfarrer habe sich anfänglich geweigert und das Ansuchen abgeschlagen mit der Entschuldigung, es sei ihm ernstlich verboten. Schließlich aber habe er auf dringende Bitten vier Küglein gesandt und angeordnet, der Kranke solle sie essen und einen Trunk von drei Weihwassern aus drei verschiedenen Pfarrkirchen tun. Ihr Mann habe dies auch verrichtet. Was jedoch für "materien" in den Küglein gewesen seien, wisse sie nicht.

Nach dem Vollzug sei es mit ihrem Mann ein wenig besser geworden. Der Herr Pfarrer aber habe für seine Mühe und Arznei nichts nehmen wollen, sondern wollte dem Kranken, wiewohl es ihm verboten sei, nur auf ihr höchstes Bitten und Gottes willen geholfen haben. Als man nun heute ihren kranken Mann, um seine Aussage vor dem Rat zu machen, abholen kam, habe er wieder angefangen zu zittern und "ze fantesieren"; es sei zu besorgen, er werde wieder in das alte Wesen geraten.

Ihr Schwager bestätigte die Mitteilung der Frau Westenkircher und fügte hinzu, daß die von Pfarrer Weiß übergebenen Kugeln zusammengewickeltes, beschriebenes Papier gewesen seien. Obwohl der Pfarrer nichts habe nehmen wollen, habe er ihm

doch einen halben Gulden verehrt.

Die Zeugenvernehmung des Bärtlme Dünzinger, Bürgers und Gastgebers zu Straubing, erbrachte, daß er es gewesen war, der die Westenkircherin an Weiß gewiesen hatte. Der Pfarrer sei nämlich mit ihm verwandt, erzählte er. Er wisse jedoch nicht, was dieser geraten habe. Doch sei alles wie geschildert verlaufen, soviel er gehört habe. Die "fantasey" [= Einbildung, Ursache für den Kindstod zu sein] habe aber der Kranke gleichwohl noch "ime synn".

Schließlich befragte man auch den Straubinger Torwärtl Balthasar Euißl, der zu berichten wußte, daß letzten Johannisabend, am 23. Juni, der Herr Pfarrer von Martinsbuch beim Dünzinger gewesen sei und wegen des Westenkircher Auskunft begehrt habe. Vom Sattler Christoph habe er gehört, daß Pfarrer Weiß kein Geld erhalten wollte, schließlich aber doch den halben Gulden genommen habe. Er selbst hätte heute den Westenkircher vor die hohe Obrigkeit zur Aussage bringen sollte, doch habe dieser aus Furcht, man möchte ihn angreifen, was er sich immer "in der fan-

tasey" einbilde, nicht erscheinen wollen.

Zusammen mit diesem Zeugenprotokoll gab der Dingolfinger Pfleger Romung am 2. Juli an die Regierung in Landshut weiter, was er selbst aus Pfarrer Weiß zu diesem Fall herausgebracht hatte. Weiß gab auch den aus Straubing kommenden Angaben seine Bestätigung. Die Abgesandten der Westenkircherin wären zuletzt vor ihm auf die Knie gefallen, hätten ihre Hände erhoben und durch Gott so dringend gebeten, daß er sich ihrer erbarmt habe. Allein um Gott und gar nicht um Geldes willen habe er ihnen etwas zugestellt. Trotzdem hätten sie ihm beim Weggehen einen Gulden auf dem Tisch liegen lassen. Seit er zu Landshut gewesen sei, habe er sonst niemandem mehr geholfen, sondern viele Leute wieder abziehen lassen.

Der Pfleger verlangte darauf vom Pfarrer, ihm diese abgewiesenen Leute namhaft zu machen, was jener auch tat. Im Schreiben an die Regierung sind sie aber nicht genannt. Um zu hören, was man sonst über Pfarrer Weiß draußen rede, ließ der Pfleger seinen Amtmann in der Nachbarschaft in aller Stille Erkundigungen einziehen. Dieser konnte jedoch nur berichten, daß er weiter nichts erfragt habe, als daß wohl oft fremde Leute beim Pfarrer ein- und ausgegangen seien. Was diese geschafft hätten,

könne er nicht wissen; über Nacht habe der Pfarrer niemanden beherbergt.

Die Landshuter Regierung befahl jetzt Pfarrer Weiß mit Schreiben vom 7. Juli wieder nach Landshut und zwar auf Montag, den 11. Juli, in der Früh zur gewöhnlich Ratszeit. Er erschien auch und wurde ein zweitesmal von Dr. Fabricius, dem Dekan bei St. Martin, vernommen. In dem von diesem am 12. Juli an die Regierung gesandten Brief ist darüber folgendes zu lesen.

Pfarrer Weiß habe alle bisher bekannten Punkte als richtig bezeichnet. Die Leute hätten ihn kniefällig gebeten, er solle doch dem armen Mann helfen, damit er nicht an Gottes Barmherzigkeit verzweifle und seine Arme Seele nicht ewig verdammt werde. Er habe sich endlich, da er trotz vielfältigem Weigern vor ihnen keine Ruhe gefunden habe, niedergesetzt und auf einen Zettel die Worte geschrieben: "Jesus Nazarenus rex Judaeorum, titulus triumphalis, defendat nos ab omnibus malis, sancte Deus, sancte fortis, sancte immortalis, miserere nobis" – Jesus von Nazaret, König der Juden, Triumphtitel, behüte uns vor allem Übeln, heiliger Gott, heiliger Starker, heiliger Unsterblicher, erbarme Dich unser. Letztere Anrufungen stammen aus den Texten der Karfreitagsliturgie (Improperien).

Diesen so beschriebenen Zettel habe er in drei oder vier Stücke zerteilt und jeden Teil zusammengewickelt, in Weihwasser getaucht und dann dem Bruder des Kranken gegeben mit der Anweisung, er solle sie in einem gebratenen Apfel oder sonst in einem Brühlein seinen "sinnlosen" Bruder nacheinander eingeben. Wenn dieser es aber aus

freien Stücken schlucken könne, wäre es umso besser.

Danach sollte der Kranke zum Heiligen Blut [= Neukirchen/Opf.] oder nach St. Wolfgang [= am Wolfgangsee] eine Kirchfahrt verrichten, beichten und kommunizieren. Auch solle man für ihn eine Messe lesen lassen und auf den Altar eine lebende Gabe, eine Taube oder Henne, opfern. Ferner solle man vor dem Altar niederknien, Gott den Allmächtigen fleißig anrufen und um seine Gnade bitten, damit der Mann nicht in Kleinmütigkeit oder Verzweiflung falle; man dürfe vom Altar auch nicht weichen, bis der Gottesdienst zu Ende sei.

Dieses Mittel und kein anderes habe er für den armen Mann angewandt, es könne auch niemand etwas anderes sagen. Früher habe er wohl solchen bresthaften Menschen das Johannes-Evangelium mit drei wächsernen Kreuzl von der Osterkerze an den Hals gehängt, wozu er noch "khandlkhraut, rautten und alrunwurtzel" getan habe; dies hätte auch gut geholfen. Nachdem von Kugeln gesprochen werde, die er gegeben haben soll, so müsse er sagen, daß er die von Weihwasser nassen Zettel so klein zusammengewickelt habe, daß man sie wohl für Kugeln möge angesehen haben.

Auf keine Weise aber sei richtig, daß er den armen Mann um sein Geld gebracht habe. Er hätte überhaupt keines nehmen wollen. Doch sei ihm ohne sein Wissen ein Gulden für die Ehehalten auf den Tisch gelegt worden, dann seien die Leute abgezogen. Alles dies sei in der geschilderten Art und Weise geschehen, was er mit seiner priesterlichen Würde und seinem Gewissen nach wohl bezeugen wolle.

Zum Schluß bat Pfarrer Weiß, ihm als einem alten Mann um Gottes willen zu verzeihen, weil er nur nach unaufhörlichem Anhalten der Leute zu diesem Werk bewegt worden und es mehr als Barmherzigkeit und Mitleid als aus Aberglauben verrichtet

habe. Zeit seines Lebens solle so etwas nicht mehr geschehen.

Bis zum Tod des Martinsbucher Pfarrers Johann Weiß im Jahr 1594 ist nach diesem Vorfall auch nichts mehr über Beschwörungen und Besegnungen aktenkundig geworden.

Aus den geschilderten Vorgängen, Verhören und Einvernahmen wird klar, daß Pfarrer Weiß weder als Theologe noch als Gesundbeter einen großen Horizont erreichte. Seine Formulierungen und Praktiken sind – soweit zu sehen – aus dem christlichen Welt- und Gottesbild seiner Zeit und seines Bildungsstandes zu verstehen: Es ist das sakramentale Leben, das sich hier in einem naiven Anwenden bekundet. Ferner mischt es sich auch mit Praktiken der damals üblichen ärztlichen Behandlung. Seine Auffassung vom Priesteramt verband Pfarrer Weiß in demütigem Glauben mit einem Annehmen und sakramentalischen Anwenden der heil- und segenbringenden Kräfte von Zeichen und Bildern, von Naturdingen, Segens-, Gebets- und Beschwörungsworten und Gebärden aus Gottes Schöpferhand.

Das sakramentale Leben aber wurde und wird zu allen Zeiten in der sensitiven Volksfrömmigkeit immer wieder in eindringlicher Weise nachvollzogen. Daß es auch immer wieder der Entartung verfallen und als gleichsam angeborenes Verhaltensschema im Sinn primitiver Magie mißdeutet werden konnte, dafür ist uns Pfarrer Jo-

hann Weiß von Martinsbuch ein gutes Beispiel.

### Zauber- und Hexenwesen

Ein nicht unbeträchtliches Kapitel in der Tragikkomödie der menschlichen Irrungen füllt der Hexenwahn, der sich in seinen grausamen Formen seit dem Mittelalter bis in das 18. Jahrhundert erhalten hat und als Hexenglaube in manchen Gegenden heute noch nicht ausgestorben ist. Auf keinem Gebiet hat der Irr- und Aberglaube sich

so verheerend ausgewirkt als gerade auf diesem.

Hexenprozesse fanden in Bayern schon im Mittelalter statt. Waren sie damals noch vereinzelt, so rollte im 16. Jahrhundert eine große Welle davon an. Die "Peinliche Halsgerichtsordnung" Kaiser Karls V. von 1532 betrachtete Zauberei als Hauptverbrechen und gestattete dafür auch die Folter. Die fortschreitende Ausbildung einer modernen Gerichts- und Verwaltungsorganisation ermöglichte eingehende Untersuchungen, wenn der Verdacht auf Hexerei vorzuliegen schien. Im Gegensatz zu früheren Jahrhunderten waren die Hexenprozesse völlig von den geistlichen an die weltlichen Gerichte übergegangen und wurden hier besonders streng gehandhabt.

Aus den Landschreiberrechnungen des Rentamts Landshut, wo Bußgelder für solche Delikte notiert sind, können allein im Bereich Dingolfing mehrere Belege bei-

gebracht werden.

1483

Die Frau des Michl Lehner von "Reysen" im Gericht Dingolfing wird vom herzoglichen Landschreiber mit der Strafe von 2 Pfund Pfennig notiert, weil sie "mit einer zauberin umgegangen ist und ein mus zur zauberei gekocht hat".

1498

Hanns Sperrer, Schiffsmüller zu Dingolfing, hatte laut eigener Aussage infolge von "zauberkünsten" seiner Frau und aus Neid einen anderen Dingolfinger Müller namens Hanns Pauntzl angezeigt. Er habe, als vor einiger Zeit die Mühle "hingerennt" – zerstört – worden sei, diese Tat begangen. Die übrigen Handwerksgenossen Hanns Leyrer, Michel Weyss und Wolfgang Pöll ließen zusammen mit Sperrer daraufhin den Pauntzl verhaften. Wegen ihrer unüberlegten Handlung werden sie, nachdem sich alles als aus Neid geschehen herausgestellt hatte, vom Rentmeister mit 4 Pfund Pfennigen bestraft. Sperrer selbst mußte 8 Pfund Pfennige erlegen.

1511

Der Dingolfinger Bürger Anngerl "am Ahrain" – also in einem der vier Schwaigdörfer wohnhaft – wird von seinem Mitbürger Grosschedl und dessen Ehefrau am Gericht Dingolfing angeklagt, daß er die Grosschedlin unter anderem eine "zauberin" gescholten habe.

1578

Elisabeth Gläzl, "khemerin" zu Dingolfing, wird wegen "wahrsagung" des Landes verwiesen.

1600

Barbara Perger, Hebamme zu Dingolfing, kam auf die Aussage des zu München hingerichteten Jakob Papenhaimer in den Verdacht der Hexerei und wurde auf fürstlichen Befehl gefangen gesetzt. Papenhaimer hatte sie und die andere Dingolfinger Hebamme, die Witwe und Tagwerkerin Kher, beschuldigt, daß sie "hexen und unholden" seien. In der gütlichen Befragung verwahrten sie sich jedoch gegen diesen Vorwurf. Trotzdem stellte das Gericht bei den Leuten eine diesbezügliche Umfrage an und sandte das Ergebnis an die vorgesetzte Behörde. Daraufhin erging der Befehl, die Pergerin, inzwischen entlassen, wieder in Haft zu nehmen und sie am Ort der strengen Fragstatt, also in der Torturkammer, mit Androhung des Daumenstocks wegen der Hexerei noch einmal mit allem Ernst anzusprechen. Außerdem sollte weitere Erfahrung eingezogen werden. Der erneute Bericht wurde vom Pfleger am 9. November abgeschickt. Zurück kam der Befehl, sie auf Bürgschaft freizulassen. Diese leistete sie und wurde am 15. November, nachdem sie rund 14 Tage gefangen gelegen war, entlassen.

Ob und wenn, auf welche Weise die örtliche Pfarrgeistlichkeit in solchen Fällen tätig geworden ist, läßt sich keiner Quelle entnehmen.

## 10. Geistliche Wallfahrt

Nach Aussage der Forschung hat sich das Tätigkeitswort "wallen" aus spätmittelalterlicher Entwicklungsstufe schon im Lauf des 16. Jahrhunderts auf jegliches processionaliter-Gehen ausgebreitet, auch auf das der liturgischen Bitt- und Flurumgänge wie auf das der außerordentlichen Züge bei drohenden Gefahren und das der gelobten Dankprozessionen. Ihnen allen gemeinsam war die Bezeichnung "Kreuzgänge", also das Gehen mit bzw. hinter dem Kreuz, wegen der liturgischen und pfarrechtlichen Bedeutung des Vortragskreuzes. Damit wurde die Wallfahrt im Sinn von "Kirchfahrt" mit dem Ausdruck "Kreuzgang" belegt, so wie umgekehrt Kreuzgänge wieder "Wallfahrten" genannt wurden.

Den Visitationsprotokollen von 1559 ist dazu nicht allzuviel abzugewinnen. Meist gaben die Geistlichen keine detaillierte Auskunft bzw. notierte der Schriftführer summarisch, daß die kirchlichen Zeremonien nach alter Art vollführt würden. Unter einer solchen Formulierung darf wohl auch verstanden werden, daß die traditionellen Kreuzgänge wie vor alters auch damals noch vollzogen wurden. Ausdrücklich äußer-

ten sich dazu folgende Pfarrer im positiven Sinn.

Wolfgang Auer von Steinbach "helts sonst mit dem creutzgeen und aller dings wie vor alter". Die Kirchenpfleger von Veitsbuch erklärten ebenfalls: "geen mit dem creutz wie vor alter". Johann Eysenman in Pilsting "halt die ceremonias, creutzgeng on verenderung, nach ordnung der kirchen". Auch in Dingolfing wurde laut Aus-

kunft der Zechpröpste "der creutzgang noch gehalten". Georg Bernkopf in Loiching beteuerte "die creutzgang und andere ceremonien alten prauch und dem agendt püechl

gemeß, sampt der letaney", zu halten.

Es ist aus obigen Mitteilungen nicht zu entscheiden, ob es sich bei diesen Kreuzgängen um die üblichen Flurprozessionen oder auch um Wallfahrten der Pfarrgemeinde zu weiter entfernten kultischen Zielen gehandelt hat. Letzteres ist jedoch mit anzunehmen. Expressis verbis erwähnt ist – allerdings mit negativem Ergebnis – bei der Pfarrei Loizenkirchen: "Der Öttingisch kreutzgang ist abkommen, sonst die andern halten sy noch". Während also die Prozessionen an den Bittagen weiteren Vollzug fanden, war die Pfarrwallfahrt nach Altötting eingestellt worden.

In der Gegenwart ist die Schwarze Muttergottes das Ziel ungezählter Wallfahrer von weit und breit. Seine absolute Spitzenstellung erlangte der Ort allerdings erst seit dem 17. Jahrhundert unter besonderer Förderung durch die bayerischen Herzöge aus dem Haus Wittelsbach. Zuvor haben ihn – vor allem für unser Gebiet – andere bei

weitem dominiert.

Die im niederbayerischen Raum bekannteste Wallfahrt ist auch heute noch der Bogenberg mit seinem Gnadenbild der "Maria gravida", der "Muttergottes in der Hoffnung". Seit Jahrhunderten wenden sich die Gläubigen mit ihren Anliegen hierher, erwählten sich viele Pfarreien den Gnadenort als Ziel eines Kreuzganges.

Die Herausgeber und Verfasser der Wallfahrts- und Mirakelbücher vom Bogenberg haben nie versäumt, gerade auf die höchst stattliche Anzahl dieser Prozessionen hinzuweisen, um ihre Wallfahrt als berühmt und wirkungsmächtig herauszustellen. Sie

charakterisierten vorzugsweise damit diesen Gnadenort als Wallfahrtsstätte.

Der Oberaltaicher Benediktinerpater Aemilian Hemmauer – sein Kloster betreute die Wallfahrt Bogenberg – hat in einem 1731 erschienenen Buch eine wohl vollständige Liste aller dort regelmäßig eintreffenden Kreuzgänge mit ihren Terminen abdrucken lassen. Die erste Rubrik führt jene Pfarreien auf, die schon vor dem Jahr 1530 gekommen sind; es handelt sich dabei um die Zahl von bereits 172 Wallfahrtszügen. Unter ihnen wird Dingolfing bei folgendem Einzugsdatum geführt: "f [eria] 2 post fest[um] SS. Trinit[atis] – am Montag nach dem Dreifaltigkeitsfest, dem Sonntag nach Pfingsten.

Den Beginn dieses ältesten Kreuzganges der Stadtpfarrei Dingolfing kennen wir bisher nicht. Wahrscheinlich fällt er in das ausgehende 15. Jahrhundert, denn erst zu dieser Zeit wird die Wallfahrt auf den Bogenberg selbst begonnen haben: Indizien dafür sind das Alter des Gnadenbildes und die 1463 erfolgte Kirchenerweiterung. Der Dingolfinger Termin aber wurde bis 1803, dem Jahr des letzten Kreuzgangs unserer Stadt auf den Bogenberg, eingehalten. Wir verfügen damit über ein schönes Beispiel für die Ausbildung eines festen Ordnungssystems oder strengen Gewohnheitsrechts dieser in der Tradition religiösen Brauchwesens verankerten Gemeinschaftsübung.

1559 gab Stadtpfarrer Johann Staindl an, er habe den Gottesdienst bisher gehalten, auch andere Zeremonien, "kreuzgang" ohne Veränderung und nach Ordnung der katholischen Kirche. Die gleiche Antwort erteilte der Stadtprediger Wolfgang Sailer; auch die Kirchenpfleger meldeten bei ihrer Einvernahme: "Wird der kreuzgang noch gehalten". Nach Lage der Dinge kann es sich dabei nur um die Prozession auf den Bogenberg gehandelt haben.

Neben Dingolfing unternahmen auch mehrere andere Pfarreien des Beobachtungsraumes regelmäßige jährliche Wallfahrtszüge auf den Bogenberg. Dies waren laut dem

Oberaltaicher Verzeichnis vor 1530:

Eichendorf am Pfingstmontag, Frontenhausen am Pfingstdienstag, Hofdorf am Samstag nach dem Oktavtag von Fronleichnam, Kirchberg am Samstag nach Exaudi

[= 6. Sonntag nach Ostern], Loiching am Samstag vor Exaudi, Loizenkirchen am Pfingstmontag, Pilsting am Montag nach dem Oktavtag von Fronleichnam, Reisbach

am 3. Mai und Wallersdorf am Oktavtag von Fronleichnam.

Wie zu sehen, muß damals schon ein sehr großer Zulauf am Bogenberg gewesen sein, zumal zwei oben angeführte Pfarreien allein unseres Gebiets den gleichen Tag dort eingetroffen sind. Nach 1530 wurden zu diesen alle weiteren als neuankommende registriert:

Griesbach mit wechselndem Termin, Leiblfing am Samstag vor Exaudi, Leonsberg am Montag in der Fronleichnamsoktav, Mamming und Ottering am Fest der Bekenner Johannes und Paulus [= 26. Juni]. Hofdorf hatte seinen Ankunftstermin jetzt

ebenfalls auf den Samstag vor dem Sonntag Exaudi verlegt.

Als weiteres kultisches Hauptziel, das sich die Leute unseres Bereichs schon im ausgehenden Mittelalter für eine Pfarrwallfahrt wählten, war Haindling bei Geiselhöring. Bereits 1337 wurden dort in einer Urkunde die "frequentia virtutum et beneficiorum" und die "fideles illic longe lateque confluentess" hervorgehoben, also die vielen Guttaten der dort verehrten Muttergottes und die von allen Seiten herbeiströmenden Gläubigen. In unmittelbarer Nachbarschaft der Wallfahrtskirche erhebt sich in Haindling ferner als zweites, viel besuchtes Gotteshaus die Kreuzkirche.

Der gelehrte Benediktinerhistoriker P. Roman Zirngibl, Sohn eines Marktschreibers in Teisbach, hat 1802 eine Geschichte des Pfarrortes Hainsbach in Druck gegeben. Hier schreibt er auch, allerdings ohne Quellenangaben: "Die Stadt Dingolfing kam in einer feyerlichen Prozession schon im Jahre 1595, dann im Jahre 1636 und in

den nachfolgenden Jahren öfters nach Haindling".

Von regelmäßigen Wallfahrtszügen aus Dingolfing und anderen Pfarrorten nach St. Wolfgang am Wolfgangssee berichteten dortige gedruckte Mirakelbücher seit der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts und geben dafür an, daß dies schon seit alters so gewesen sei. Aus anderen Quellen besitzen wir dafür jedoch keine Nachweise. Dies gilt auch für Pfarrwallfahrten nach Altötting, wo jedenfalls für Dingolfing eine solche erst für 1649 belegt ist.

Der Rückgang von Wallfahrten nach Altötting war während des 16. Jahrhunderts allgemein. Dies ist an den dortigen Abrechnungen über Opfer und sonstige Gaben deutlich abzulesen. Ausdrücklich hatte, laut Visitationsprotokoll von 1559 die Pfarrei Loizenkirchen ihren bisherigen Kreuzgang zur Gnadenmutter eingestellt; andere wer-

den ihr gefolgt sein.

Spätere Dokumentationen der Wallfahrtsgeschichte meinen: "Seynd [...] biß auff das sibentzigiste [= 1570] jahr [...] wenig mehr wunderzaichen in den alten pergamenen büchern verzeichnet vorhanden. So vielleicht [...], weiln in undern Bayrn die Lutherische Ketzerey eingerissen [...], also die andacht nacher Alten Otting erkaltet und der gnadenbrunnen der göttlichen wol- und wunderthaten zu fliesen aufgehört" hat. Dies dauerte "biß endlich durch [...] Albrechten hertzogen in Bayrn eyfer und bestendinge tugent das land von ketzerey gerainiget und die alte andacht und verehrung der seligisten jungkfrawen und Gottes gebährerin Mariae wiederumb ernewert worden" sei.

Diese allerdings retrospektiv nach der mehr oder weniger gewaltsam überwundenen Glaubenskrise geäußerten Meinungen sprechen jedoch die Fakten vom Nieder-

gang und neuem Aufschwung zutreffend an.

Einem zunächst vollständigen Abschwung zur Reformationszeit nahm die im späten Mittelalter entstandene Wallfahrt zur wundertätigen Muttergottes in Frauenbiburg. Von ihr erfahren wir aus einem Schreiben des Pflegers in Dingolfing vom 5. April 1487 an Herzog Georg in Landshut. Es ging darum, das Einkommen des schon 1406 gestifteten Meßbenefiziums in der Filialkirche zu verbessern, damit mehr Gottesdienste gefeiert werden könnten. Er bestätigte, daß diese Kirche "ain gar gros-

sen zuganck" habe.

Die Angehörigen der Filialgemeinde wollten nun "von irem eigen gut darzu helfen, das ain heußlein dahin gepawt wurde", um dem bislang von Dingolfing herauskommenden Priester die dauernde Wohnung zu verschaffen. Diesem sollte ein Zuschuß aus dem Kirchenstiftungsvermögen genehmigt werden, welches allein in den letzten wenigen Jahren schon 24 Pfd. Landshuter Pfg. an Opfergeldern eingenommen habe. Die Filialisten hätten nämlich die Sorge, es würde, "wo die meß nit gehalten werd, die wallfart und teglicher zugang abnemen".

Auch die bauliche Erweiterung des Gotteshauses um zwei dem Langhaus parallel verlaufende Seitenschiffe um diese Zeit, verweist auf Erfordernisse und Platzbedarf, die durch die Wallfahrer bedingt waren. Hinzu kamen dann noch eine Sakristei und der stattliche Turm, dessen erste Ausbaustufe im unteren Drittel mit der Jahrzahl 1522

versehen ist.

Das Gnadenbild, eine Holzplastik von Maria mit dem Kind auf der Mondsichel, trägt Merkmale des "weichen Stils" bzw. der "schönen Madonna" Salzburger Einflusses. Von ihrer Wunderkraft wußte man noch im 18. Jahrhundert zu erzählen. Etwa seit 100 Jahren im Dingolfinger Pfarrhof abgestellt, befindet sie sich nun seit 1974 am rechten vorderen Pfeiler am Chorraum der Stadtpfarrkirche St. Johannes. Zur Barockzeit war die Figur umgeschnitzt worden, offensichtlich, um sie mit einem Brokatkleid versehen zu können, wie ein solches auf einer großen Votivtafel in der Kirche von Frauenbiburg dargestellt ist (1768).

Mitte des 16. Jahrhundert wandte sich "ein unterthenige gantze gmain und khirchenmenig zu Unser Frauen Biburg" im Februar 1556 an die Regierung. Schon vor einem Jahr hätten sie gemeldet, daß der Gottesdienst und die Sakramentenspendung sehr wenig vom Pfarrer in Dingolfing bzw. von dessen Kooperator vollzogen würden. Von der Wallfahrt und deren geistlicher Betreuung war gar nicht mehr die Rede.

Es verblieb eine rein lokale Verehrung des Gnadenbilds, zu dem erst wieder 1634 von der ganzen Stadtpfarrei ein Bittgang aus Anlaß schwerer Pestzeit nach Frauenbiburg angestellt worden ist. Sie unterhielt dann einen derartigen Wallfahrtszugerneut und jetzt jährlich zwischen 1767 und 1802.

### 11. Kirchenmusik

Die ersten Hin- und Nachweise zum musikalischen Vollzug der Liturgie sind in unserem Beobachtungsraum über Quellen zum Schulwesen zu erhalten. Für die hier in Frage stehende Epoche des Reformationszeitalters ist allgemein festzustellen, daß vorzugsweise die lutherischen Glaubensmeinungen via Volksgesang unter die Leute gelangten.

Zur Klärung und Differenzierung von altkirchlicher Tradition und neuer Liedakzeptanz müssen wieder die Visitationsprotokolle von 1559 befragt werden. Diese ergeben über die Aussagen der Geistlichen und etwa vorhandenen Schulmeister die

gewünschten Fakten.

## Gemeindegesang

Um es vorweg zu nehmen, im überwiegenden Maß folgten die Gläubigen, vor allem in den ländlichen Pfarreien, der Tradition. In den Formulierungen lautete dies meist

so wie in der Pfarrei Hofdorf: "Singen den glauben, 10 gebott und ander alte kirchen

gesang" - oder in Tunding: "Singen die alten gesang der kirchen".

Auch für Pilsting sind solche Angaben überliefert: "Singen die zehen gebott und den waren fronleichnamb". Vom Pfarrvolk in Dingolfing heißt es laut Stadtpfarrer Johannes Staindl: "Singen sonst in der kirchen das Vatter unser, den glauben etc., sonst zu gwendlichen zeiten die alten kirchen gesang". Die Leute in Englmannsberg und Mamming "singen den glauben, das Vatter unser und mitten wir im leben etc" bzw. "media vita, zehen gebott und sonst allte rueff zu gelegenhait der zeit". Auch in Griesbach wurde der Volksgesang mit den zehn Geboten und dem Glaubensbekenntniss bestritten. Ausdrücklich stellte Pfarrer Johann Reichenmayr für seine Gläubigen in Reisbach fest: "Singen kaine neuen rueff" und hielten sich demnach an die altkirchlichen Gesänge.

In Oberhausen waren es wieder der Glauben und andere, dazu "kom haliger geist", in Oberviehbach der Glauben und die zehn Gebote, ebenso in Reichlkofen wie dort und in Hüttenkofen auch das Vaterunser. Ebenso sang man in Vilsbiburg wie in Gerzen die alten Rufe der Kirche. Bei Binabiburg steht: "Singen nichts neus", also nur katholische Lieder. In Treidlkofen war Pfarrer Johann Erber streng dahinter: "Last nichts neus singen" in seiner Kirche, wo vorher die Prediger in der Nachbarpfarrei Aich auch hier die Leute mit neugläubigen Lehren angezogen hatten. Zu Seyboldsdorf ist schließlich wieder notiert: "Singen die zehen gebott und ander

christliche rueff".

Wir haben die angeführten Lieder dem altkirchlichen Gebrauch zugeordnet. Dies muß etwas relativiert werden, was die konkreten Liedtexte angeht. Es gibt nämlich zu diesen aus dem Mittelalter herüberreichenden auch Neuschöpfungen gleicher Thematik, jedoch die Auffassungen der Reformatoren – allen voran Luthers – weitertragend. So kann kaum unterschieden werden, welche Fassung 1559 genau gemeint war.

Eine Mischung von alt und neu wandte man z.B. in Wallersdorf an, wo Pfarrer Georg Egenpeck mitteilte: "Singen gleichwol das Vatter unser und glauben wider seinen willen" – also auf lutherische Texte, aber – "sonst die alten rueff der kirchen". In Gerzen hat es sich bei "aus tieffer noth" eindeutig um die bekannte Eindeutschung des Psalms "de profundis clamavi ad te, domine" gehandelt, während dort Vaterunser und Glauben nicht klar bestimmt sind. Achatius Gaibinger, Benefiziat in Gaindorf und Kooperator in Vilssattling, "hat neben den alten rueffen, aus tieffer not und den" – lutherischen – "glauben singen lassen".

Diese Formulierung bedeutet, daß der Geistliche dem Volk die Liedvorgabe machte und meist auch persönlich allen Gemeindegesang anstimmte; auf dem Land gab es damals nur ganz wenige Orgeln, die etwa ein Vorspiel und so den Ton zum Nachsingen darbieten hätten können. Als wichtiger anzusehen ist aber zweifellos, daß durch den Zelebranten das "richtige" Lied mit dem "richtigen", d.h. altkirchlichen

Text zum Singen bestimmt werden konnte.

In diesem Sinn meinte es Pfarrer Sebastian Prükl von Laberweinting, von dem notiert ist: "Singt die zehen gebott, kom hailger gaist und ander gewöndlich khirchengesang". So verhielt es sich ferner mit Pfarrer Johann Weiß in Martinsbuch: "Singt den glauben und andere alte kirchengesang". Dementsprechend ging Pfarrer Jodocus Scheneck in Haidlfing mit seinen Gläubigen vor: "Singen die alten rueff sambt dem glauben, so er inen selbst anfacht [= anfängt]". Hierher gehört auch die Protokollnotiz über den Gangkofener Pfarrer Georg Gängkhofer: "Helt das ave Maria sampt den alten kirchen gsangen".

Daß es auch ganz anders laufen konnte, zeigt das Beispiel Ottering und die Klage

von Ortspfarrer Urban Auer. Er und sein Kooperator Wolfgang Stihenpock sängen "die 10 gebot und die alten loblichen rueff". Dies nütze nichts: "Das volckh aber sing aus tieffer noth, welches er inen nit whörn kund, er wollt dann gefärlichait seines lebens erwarten".

So gefährlich kann es wohl nicht gewesen sein, aber verbale Bedrohung wird es schon hie und da gegeben haben. Anderswo kümmerte man sich wenig um etwaige Vorgaben der Geistlichen, stimmte die gewünschten Lieder – natürlich dann reformatorische – kurzerhand selber an. Entsprechende Berichte liegen mehrere vor.

Zunächst hieß es knapp bei Loiching: "Singen in der kirchen aus tieffer not, das Vater unser und glabuen etc." und bei Gottfrieding: "Singen aus tieffer noth und den glauben". Dann aber folgen bemerkenswerte Protokollierungen aus Frontenhausen: "Singen, erhalt uns Herr bei deinem wort und steur des pabst und türckhen mordt etc." Pfarrer Mag. Erasmus Gratter mußte klein beigeben: "Geschech nit aus seinem

haissen, sonder der pfarrkinder muetwillen".

Die Leute hielten sich hier offenbar an das Vorbild des früheren Ortspfarrers und jetzigen Benefiziaten in Marklkofen, Johannes Kraptner, bei dem der Gemeindegesang folgendermaßen ablief: "Singen den glauben, aus tieffer noth und wie mans sonst zu Frontenhausen hellt". In Loizenkirchen kannte man offenbar lediglich das Lied "aus tieffer noth" wie auch in Goldern: "Singen, aus tiefer not, so die pfarrkinder selbst anfahen". Das selbe Luther-Lied mit dem Glauben und dem Vaterunser stimmten die Kirchgänger in Kollbach an. In Seemannshausen lauteten die Lieder: "Siesser vatter, wir glauben, aus tieffer noth", sämtlich reformatorischer Provenienz. Der dortige P. Wolfgang Ochsenkopf sagte darüber aus: "Das pfarrvolckh heb an teutsch psalmen zu singen".

In Gaindorf konnte der Pfarrer Sigismund Koppenwaldner mitteilen: "Laßt nicht singen, dann weil er die paurn nit neu verdechtlich psalmen singen lassen wöllen, sy ime die alten kirchgesang nit nachsingen". Pfarrer Adam Plöckl in Aich hatte hier schon mehr Erfolg bei seinen Rekatholisierungsbestrebungen: "Haben ain weil etlich

psalm gesungen, geschicht jetz nit mehr".

Von Singunterricht in der Pfarrschule wird nur aus Dingolfing berichtet. Der Lateinische Schulmeister Wolfgang Arena sagte nämlich aus: "Wan die knaben in die schuel geen, singen sy das veni sancte [= Komm hl. Geist], am herausgehen die zehen gebott". Sein Kollege, Cantor Paulus Underleitner, gab zu Protokoll: "Die knaben singen zu morgens, so sy in die schuel kommen, das veni sancte, so sy heimb geen, petten sy das Vatter unser, ave Maria und den glauben, singen kain neuen psalmen".

Absolute Gesangsstille herrschte offenbar in Leiblfing, nachdem Pfarrer Johann

Osterreither kategorisch meldete: "Singen gar nicht aus unwissenhait".

Im Zug der Katholischen Reform wurde für die Diözese Regensburg das schon erwähnte 1570 in Ingolstadt gedruckte Obsequiale herausgegeben. Es enthält die wichtigsten und im katholischen Sinn approbierten wie verbindlichen geistlichen Lieder. Dort sind die 1559 genannten mit Text und Noten wiedergegeben.

#### Die Kantorei

Der lateinische Gesang in der Meßfeier wurde nach Ordinarium und Proprium samt Akklamationen vom Schulmeister bzw. Cantor bestritten. Seit Mitte des 16. Jahrhunderts entstand dann in Dingolfing eine mehrstimmige "Kantorei", in welcher die beiden angestellten Kirchenmusiker die Unter- und ihre Schüler die Oberstimmen abgaben.

Auch andernorts, z.B. in Frontenhausen trat dieser neue Gesangsstil in Erscheinung. Jedenfalls findet sich in der dortigen Jahresrechnung der Pfarrkirche von 1611, daß man "um geistliche khirchengesang in figurat zu singen" 1 Gulden 2 Schilling

10 Pfennige ausgegeben habe.

Mit dem mehrstimmigen lateinischen "Figuralgesang" wurden auch die einstimmigen deutschsprachigen Lieder des Volks zurückgedrängt und verschwanden dann für Jahrhunderte aus unseren Gotteshäusern. In Dingolfing taten sich zudem nach 1600 Pfarrer und Bürgermeister zusammen, um eine festliche Kirchenmusik zu erreichen. Ersterer, Johann Albert Westermayr (1602–1633) hatte in Rom als Alumne am Collegium Germanicum studiert und ist dort selbstverständlich mit der Kirchenmusik in enge Berührung gekommen. Letzterer, ein Bierbrauer und Gastwirt namens Michael Hort, war seit 1604 Amtskammerer, also 1. Bürgermeister. Seine recht rauhen Mittel zum guten Zweck der Beschaffung von Instrumenten haben aber deren Finanzierung bewirkt. Ein kompletter Aktenvorgang – bereits im Zusammenhang mit der Kranken-

kommunion und dem Traghimmel behandelt - schildert die Aktion.

Auf eine Beschwerde des Handwerks der Rotgerber und Schuster über seit drei Jahren außergewöhnliche Lasten antworteten Kammerer und Rat der Stadt mit Schreiben vom 11. Oktober 1619 an die Regierung in Landshut. Nachdem sie bemerkt hätten, daß bei vielen anderen Städten und Märkten der Gottesdienst "mit der musica gemehrt" werde und dies alles zur Ehre Gottes gelange, so hätten auch sie bei der Pfarrkirche Dingolfing auf Mittel gedacht, um mit Eifer den Gottesdienst zu verbessern, was im übrigen auch der herzogliche Rentmeister anläßlich seines jährlichen Umritts geboten habe. Mit Vorwissen des Pfarrers sei daraufhin unter den Handwerkszünften und Bruderschaften "eine gebührliche anlage" gemacht worden. Deren Absicht wäre gewesen, daß – nachdem sie bereits Posaunen und Zinken von Nürnberg hätten herbringen lassen – der Chor "mit der musik gestärkt und verbessert" werde und zwar durch die Besetzung mit in der Musik erfahrenen Adstanten und Türmern. Auf diese Weise möge der Gottesdienst "mit mehrer solennität celebriert" werden. Einige Zünfte seien allerdings damit nicht einverstanden, erhöben Beschwerde und wiegelten andere auf.

Das Handwerk freilich stellte die Angelegenheit durchaus anders dar. Vor drei Jahren sei die Umlage eingeführt worden, damit nach Anordnung des Bischofs von Regensburg ein Traghimmel mit Zubehör für die feierlichen Versehgänge beschafft werden könne. Obwohl dieser längst abbezahlt sei, werde sie aber jedes Jahr neu verlangt. Als der Stadtrat vom Schreiben an die Regierung erfahren habe, hätte er die Handwerksmeister verhaften und kurzerhand einsperren lassen. In ihrer Antwort darauf schrieb dagegen die Stadt, die Klage könne nur so verstanden werden, daß diesen "an ihrem übermäßigen fraß und trunk ein abgang erscheine". Außerdem hätten sie öfters geheime Handwerkssitzungen abgehalten, was gegen die fürstliche Polizei-

ordnung sei.

Weitere Berichte forderte jetzt die Regierung über den Dingolfinger Pfleger an. Dieser holte die Meinung des Stadtpfarrers ein und übersandte am 11. Mai 1620 dessen am 21. April abgefaßtes Schreiben ebenso wie ein ausführliches Protokoll von ihm befragter zwölf Handwerkszünfte und Bruderschaften. Ersterer bestätigte den Bericht des Rates und bezifferte die erlaufenen Unkosten auf rund 90 Gulden. Man habe früher einen "meister musicus" mit einem Gesellen gehalten, dann eine Zeit lang nicht mehr. Wie das seit drei Jahren eingenommene Geld von etwa 171 Gulden durch den Rat angelegt worden oder wo es hingekommen sei, wisse er aber nicht.

Die Zünfte sagten ähnlich aus. Seit drei bis vier Jahren habe es keinen Türmer und keine Instrumentalmusik mehr gegeben. Die Tuchmacher bezeichneten ihn als "meister turner st. Drith" – der Begriff wurde nicht weiter erklärt; möglicherweise handelt es sich um eine Verballhornung von "selbdritt", was dann den Türmermeister mit zwei anderen Musikern, wohl als Geselle und Lehrling, bedeutet haben wird. Die Bäcker meldeten den Abgang eines Türmers seit drei Jahren und eines Türmerknechts seit einem Jahr. Gemäß der Aufforderung durch die Regierung, zu berichten, wie das Geld angelegt sei wahrend weder Türmer noch Musik gehalten werde, antwortete der Rat am 22. Juni 1620 ziemlich kleinlaut, man habe den Rest des Betrages für die Neuaufnahme eines Stadttürmers verwenden wollen, da dies nicht anders zu machen sei, und frage nun an, ob man ihn behalten und dafür hernehmen dürfe oder aber an die Zünfte zurückzahlen müsse. Eine diesbezüglicne Verfügung ist beim Akt zwar nicht erhalten, doch wird sie erfolgt sein, weil hier 1621 wieder ein Türmer namentlich nachgewiesen ist.

Art und Qualität der Kirchenmusik in Dingolfing kennzeichnete recht genau der hiesige Pfleger in einem Schreiben an die Regierung in Landshut vom 28. August des Jahres 1609: "Sonsten würd alhie zue Dinglfing in der pfarrkhirchen feyrtäglich, ohne ruemb ze melden, ain schöner gotsdienst mit vocal und instrument et music gehalten, dergleichen woll an anderen orten diser refier nit bald zu fünden sein mecht".

Man möchte meinen, daß die Liturgie der Pfarrkirche an Sonn- und Feiertagen musikalisch eindeutig faßbar würde. Dies ist jedoch keineswegs der Fall und es liegt offenbar darin begründet, daß der Vollzug in der pauschalierten Jahresbesoldung der verschiedenen Musiker enthalten war und nicht besonders verzeichnet zu werden brauchte. Es hat sich dabei um den Hauptgottesdienst, das sogenannte "Fronamt", ferner um die nachmittägigen Vespern und bestimmte Prozessionen gehandelt.

Aus dem Bericht des Dingolfinger Pflegers von 1609 geht dazu hervor, daß sie vokal, instrumental – wohl hauptsächlich durch Bläser – und "mit Musik", d. h. mit der Orgel gestaltet wurden, was nichts anderes bedeutet als nach dem modernen Stil und in voller personeller Besetzung.

### Musikalische Andachten

Neben dem liturgischen Choralgesang zur Meßfeier und kirchlichen Tagzeiten bestanden vor der Reformation noch weitere musikalisch zu gestaltende Funktionen. Die Visitationsprotokolle von 1559 nennen hier eine Andacht mit dem Marienhymnus "Salve regina, mater misericordiae". Darüber finden sich Angaben bei zwei Pfarreien.

In Ottering existierte seinerzeit die erwähnte Allerseelenbruderschaft. Von deren Einkommen gebührten dem Pfarrer 2 Gulden, 25 Pfennige und dem Mesner 1 Gulden 5 Pfennige. Es ging da bei ersterem "um ain salve, so er samsteglich singen soll, und den weichpronn [= Weihwasser] dabei geben soll"; der Mesner hatte hierzu seine Dienste zu leisten.

Ähnlich ist in der Stadt Dingolfing die Handwerksbruderschaft der Lederer und Schuhmacher als Stifterin dieser Marienandacht aufgetreten: "Wirdet durch das gantz jar am sambstag ain salve gesungen". Hier steht dann auch zu lesen: "Beschicht alles wie vor alter".

Eingestellt worden war dagegen in Kollbach der Andachtsbrauch des Hl. Grabs während der Kartage. Pfarrvikar Johann Gunshamer hielt nach seinen Angaben "alle ceremonien wie vor alter, allein, das man unsern Herrn nit mehr ins grab legt, ursach, es ist zerbrochen und die paurn lassen kains mer machen". Aus dem stark lutherisch

geprägten Frontenhausen teilte Kooperator Laurentius Ostner mit: "Werden alle ceremonien wie vor alter gehalten, allein die lethanei [= Litanei] werd in der vasten die drey täg nit gehalten, sonder ausgelassen". Gehalten wurden Litaneien demgegenüber nach wie vor in Ottering, Leiblfing und Loiching, nicht aber mehr in Marklkofen.

### 12. Ausblick

Ein weiter Bogen war zu schlagen, ein ganzes Jahrhundert zu überblicken, um die Verhältnisse im Zeitalter der Reformation "verortet" und mit allen erreichbaren Daten darzustellen. Der Aufbruch dieser Reformation ist, wie deutlich gezeigt werden konnte, nicht allein deswegen erfolgt, weil die Zustände so miserabel gewesen wären. Vielmehr – und das beweist der Anteil an "Volksbewegung" daran – bestand eine von breiten Bevölkerungsschichten getragene Frömmigkeit. Somit existierte ein positiver Boden für noch stärkere Verinnerlichungen und zugleich öffentlich verantwortete Religiosität (W. Brückner) Hinzu trat die bereits lang bestehende kommunale Selbstverwaltung der zentralen Orte, denen die reformatorische Forderung nach gottesdienstlicher Mitte und Kirchenorganisation durch die Pfarrgemeinde entgegen kam. Am Beispiel von Stadt wie Markt in unserem Beobachtungsraum konnte dies in vielerlei Hinsicht belegt werden.

Die Einflußnahme des bayerischen Herzogstaates, der seine "Ruhe und Ordnung" erhalten bzw. wiedergewinnen wollte, hat mit der religiösen und in unmittelbarem Zusammenhang auch mit der gesellschaftlichen "Freiheit" aufgeräumt. Der fürstliche Absolutismus brach sich über die Unterdrückung sämtlicher reformatorischer Bestrebungen Bahn. Die Ausbildung eines juristisch gebildeten Berufsbeamtentums ebnete die Wege und schuf flächendeckend die Errichtung effizient wirkender staatlicher Strukturen. Hierin liegt schließlich die Ausgangsposition auf dem Weg zum moder-

nen Bayern begründet.

Die staatlichen Maßnahmen, hier wie in anderen Fürstentümern, führten erst eigentlich zur Ausbildung von "Konfessionen", gefolgt von gewaltsam ausgetragenen Konflikten bis hin zum 30jährigen Krieg. Im 16. Jahrhundert war vieles noch in der Diskussion. Auf das "Augsburger Bekenntnis" der Lutheraner und die mannigfaltigen Äußerungen anderer Glaubensgemeinschaften antwortete das Konzil von Trient mit klaren dogmantischen Definitionen. So wurde erst das 17. zum Jahrhundert der Konfessionalisierung mit allen bis heute reichenden Konsequenzen.

Das öffentliche wie private Leben von Klerikern wie Laien mag aus heutiger Sicht oft "grobianisch" wirken. Es war aber Ausdruck der damaligen Zeit und ist deswegen auch so zu beurteilen. Auswüchse hat es immer gegeben und nur Mißverhalten wurde aktenkundig. Nicht wie wir Heutige die Dinge vielleicht sehen, ist maßgebend, sondern wie sie den Zeitgenossen erschienen. Deren Denken und Handeln entsprach

ihren Erkenntnismöglichkeiten und Einsichten.

Aber nicht die Auseinandersetzung damit allein fordert in der Gegenwart zu einem neuen Selbstverständnis der Christen heraus. Es ist jetzt die "asiatische Religiosität", die etwa der Bischof von Basel, Kurt Koch, anspricht: "Die größte Herausforderung für das Christentum an der Wende zum neuen Jahrtausend ist die pluralistische Religionstheologie".

Handelt es sich nun bei Betrachtung der Vorgänge im 16. Jahrhundert um eine rein "akademisch-historische" Angelegenheit? Ich hoffe, daß sie uns Heutigen auch die Einsicht in notwendige Toleranz gegenüber Andersdenkenden zu vermitteln und

Kenntnisse unseres eigenen Standpunkts zu vertiefen vermag.

# Die Wallfahrtsmedaillen Maria Krönung

von

## Manfred Mögele

Es gibt von zahlreichen Wallfahrtsorten die Zwittermedaillen mit Maria Krönung. Es handelt sich hier um sogenannte Anhänger, d. h. Gnadenpfennige, die aus zwei brakteatenförmig geprägten Blättchen bestehen, welche mit einem Stahlband zusammengefügt sind und eine Anhängervorrichtung besitzen. Diese Anhänger dürften etwa zwischen den Jahren 1680 und 1750 angefertigt worden sein. Die Beschreibung erfolgt nach den Nummern des Versteigerungskatalogs Nr. 306, Dr. Busso Peus, Wallfahrtsmedaillen des deutschen Sprachgebietes, welcher derzeit das umfassendste und gebräuchlichste Werk auf diesem Gebiete ist.

Bei der Bearbeitung der Wallfahrtsmedaillen von Neukirchen bei hl. Blut konnten sämtliche Zwittermedaillen einem Wallfahrtsort, einer Bruderschaft oder einem sonstigen mit der Wallfahrt in Verbindung stehenden Ereignis zugeordnet werden. Lediglich für die Zwittermedaille "Maria Krönung" (Peus Nr. 805) mußte noch ein

Gnadenort gesucht werden.

Da bekannt war, daß früher bei der Wallfahrt Sonntagsberg in Oberösterreich eine Verehrung der Gottesmutter Maria in dieser Art stattgefunden hatte, wurde mit dem Stift Seitenstetten Verbindung aufgenommen. Von dort schrieb auf Anfrage nach Übersendung eines Bildes von Mariakrönung von Neukirchen Pater Benedikt Wagner, daß diese Art Peus 805 der Krone nach mehr nach Bayern weisen würde, daß jedoch die Marienkrönung der Mariazeller Medaille tatsächlich das alte Sonntagsberger Gnadenbild sein dürfte.

Wie aus dem Peus-Katalog ersichtlich, gibt es zweierlei Arten der Darstellung von Maria Krönung. Beiden gemeinsam ist, daß Gottvater zur Rechten und Jesus Christus links eine Krone zusammen über der knieenden hl. Maria halten. Darüber schwebt der hl. Geist in Gestalt einer Taube. Verschieden ist die Art der Krone, außerdem hält Christus in seiner rechten Hand entweder ein Szepter oder aber ein Kreuz. Leider hat Dr. Peus in seinem Katalog diese Verschiedenheiten nicht erwähnt, sondern nur als

"Krönung Mariens durch die hl. Dreifaltigkeit" aufgeführt.

Man ist also bei der Beschreibung auf Abbildungen angewiesen, soweit sie vorhanden sind. Bei den Wallfahrtsmedaillen von Altötting wird bei den Peus Nr. 15, 16, 17 das Gnadenbild gekrönt. Christus hat kein Attribut, weder ein Kreuz noch ein Szepter. Es handelt sich also um keine ausgesprochene Marienkrönung, sondern Krönung des Gnadenbildes auf den Medaillen der Salzburger Münzmeister Peter und Paul Seel.

Bei den Altöttinger Medaillen Nr. 46 hält Christus ein Kreuz und die Krone ähnelt einem Kurfürstenhut. Nr. 48 ist nur beschrieben, kann daher nicht zugeordnet werden. Auch die Gnadenstätten von Dorfen (Peus 408) und Neukirchen bei hl. Blut (Peus 805) haben wieder Christus mit Kreuz und Kurfürstenhut.





Krönung des Gnadenbildes Altötting

Bei Altötting Nr. 50 besitzt Christus ein Szepter und die Krone erinnert an eine

Königskrone.

Bei Passau ist ebenfalls wieder Christus mit Szepter und Königskrone abgebildet. (Peus 861). Bei 862 wird auf Nr. 861 verwiesen. Von Mariazell in der Steiermark hat Peus unter Nr. 2244 ebenfalls eine Marienkrönung mit Szepter und Königskrone abgebildet. Bei Nr. 2245 wird wieder auf die vorherige Nr. verwiesen.

Es gibt also die Gnadenpfennige mit Kreuz und Kurfürstenhut von den Wallfahrtsorten Altötting (Peus Nr. 46 evtl. 48), Maria Dorfen (Peus 408) und Neukirchen bei

hl. Blut (Peus 805), also nur von bayerischen Wallfahrtsorten.

Die andere Art mit Szepter und Königskrone findet sich bei Altötting (Peus Nr. 50), Passau (Peus 861, evtl. 862) und Mariazell (Peus 2244 und evtl. 2245.) Nach von Höfken gibt es zahlreiche Mariazeller Wallfahrtszeichen mit Maria Krönung (v. Höfken, die Gruppierung Mariazeller Pfennige S. 73).

Auf der Suche nach einem bayerischen Wallfahrtsort mit der Krönung Mariens fand sich der Dreifaltigkeitsberg, Pfarrei Hofdorf bei Dingolfing. Während auf dem kleinen Gnadenbild Christus ohne Beigaben zu sehen ist, hält er auf dem großen Hoch-

altarbild ein Kreuz und die Krone entspricht dem Kurfürstenhut.

Auf mehreren Votivtafeln ist Christus ebenfalls mit Kreuz abgebildet und die Krone ähnelt einem Kurfürstenhut. Wie bereits aufgeführt, gibt es Wallfahrtsmedaillen mit der Krönung Mariens nach Art des Gnadenbildes vom Dreifaltigkeitsberg von Neukirchen bei hl. Blut, von Maria Dorfen und von Altötting. Der Dreifaltigkeitsberg

liegt etwa in der Mitte von diesen drei Gnadenstätten.

Wollte also ein Pilger von Ostbayern nach Altötting, bzw. St. Wolfgang oder umgekehrt, so mußte er über Dingolfing und ging so am Dreifaltigkeitsberg vorbei. Diese Wallfahrt kam 1687 auf, 1690 wurde eine hölzerne Kapelle gebaut. Bereits 1693 konnte aufgrund von zahlreichen Opfergaben mit dem Bau einer größeren Kirche begonnen werden, welche am 13. Juni 1714 von dem Regensburger Weihbischof Albert Ernst Graf von Wartenberg geweiht wurde. Papst Clemens XII. verlieh den Wallfahrern, die zu diesem Heiltum kamen, einen vollkommenen Ablaß. Bereits 1720 waren 15 fremde Priester für die Betreuung der Wallfahrer erforderlich und im Jahre 1747 waren dort 30 Beichtväter tätig.





Dreifaltigkeitsbergmedaille





Sonntagsberger Dreifaltigkeitsbruderschaftsmedaille

Mit größter Wahrscheinlichkeit ist also diese Art der Krönungsmedaillen Mariens mit Christus ein Kreuz haltend und dem Kurfürstenhut als Krone auf diese bayerische

Dreifaltigkeits-Wallfahrt bei Dingolfing zu verweisen.

Auf dem Sonntagsberg bei dem Kloster Seitenstetten in Niederösterreich wurde früher als Gnadenbild die hl. Dreifaltigkeit mit einer Marienkrönung verehrt. Nach Ansicht von Pater Benedikt Wagner entspricht die Marienkrönung auf der Mariazeller Medaille dem früheren Gnadenbild.

Das heutige Gnadenbild kam erst 1614 auf den Sonntagsberg und wurde 1677 auf den neuen Hochaltar der Sonntagsberger Kirche übertragen. Das ältere Sonntagsberger Dreifaltigkeitsbild, das tatsächlich eine Krönung Mariens darstellte, verlor in der 2. Hälfte des 17. Jahrhunderts an Bedeutung und dürfte vermutlich 1728 nicht mehr vorhanden gewesen sein. (10.5.04, ostarichi).

Nachdem nun die Wallfahrtsanhänger etwa in der Zeit von 1680 bis 1750 gefertigt worden sind, erhebt sich die Frage über den Anlaß der Fertigung, da die Marienkrönung am Sonntagsberg zu dieser Zeit ja schon stark in den Hintergrund getreten

war.

Außerdem stand ja die Wallfahrtskirche von Sonntagsberg damals einsam auf einem Berg, sodaß ein Prägungsauftrag und eine Wallfahrt von eventuellen Bewohnern des Sonntagsberges zu den anderen Gnadenorten, welche auf den Zwittermedaillien noch

vorhanden sind, unwahrscheinlich war.

Im Jahre 1651 wurde die Sonntagsberger Erzbruderschaft der Allerheiligsten Dreifaltigkeit (ostarichi 10.5.05) gegründet. Im Katalog der Niederösterreichischen Landesausstellung Seitenstetten, Kunst und Mönchtum an der Wiege Österreichs von 1988 ist unter der Kat. Nr. 3340 das Titelbild des Index Benefactorum abgebildet. Diese Handschrift enthält neben einer Einleitung ein Verzeichnis aller Wohltäter der Sonntagsberger Kirche in den Jahren 1644–1692 und der größte Teil besteht aus einem Mitgliederverzeichnis der Sonntagsberger Dreifaltigkeitsbruderschaft (1651–1681).

Das Titelbild zeigt die Krönung Mariens durch die hl. Dreifaltigkeit über einer Landschaft mit Sonntagsberg und Seitenstetten. Darunter halten zwei Engel eine Tafel. Christus hält ein Szepter in der re. Hand und die Krone gleicht einem Erz-

herzogshut.

Sicher weiterbestanden haben die Bruderschaften der hl. Dreifaltigkeit vom Sonntagsberg in verschiedenen Kirchengemeinden Nieder- und Oberösterreichs. Wenn man die Wallfahrtsmedaillen aus der damaligen Zeit betrachtet, so finden sich zahlreiche mit dem Gnadenbild von Josephsbruderschaften, nämlich dem hl. Wandel, d. h. die Darstellung der hl. Familie, Joseph und Maria, dazwischen der kleine Jesusknabe, darüber Gott Vater und der hl. Geist.

Das Stift Lilienfeld – auf dem Wege zwischen St. Pölten und Mariazell gelegen –, ein Cisterzienser-Kloster, war der Ausgangspunkt der Erzbruderschaft des hl. Josef, welche rasch in Mitteleuropa Verbreitung fand. Das Gründungsjahr war dort 1655.

Es gibt mehrere Bruderschaftsmedaillien mit dem hl. Wandel, so von Altötting, Neukirchen-Klattau, Passau, Mariazell usw. was davon zeugt, daß diese religiösen

Vereinigungen Wallfahrten zu mehreren Gnadenstätten durchführten.

Warum sollten also nicht auch Dreifaltigkeitsbruderschaften auf Pilgerfahrt gegangen sein. Das Gnadenbild von Altötting, Bistum Passau, wurde ja früher auch von der österreichischen Kaiserfamilie verehrt. Ober- und Niederösterreich gehörten bis zur Neugründung der Diözesen Linz und St. Pölten im Jahre 1783 durch Joseph II. kirchlich zum Bistum Passau. Das Passauer Mariahilfbild wurde ja damals in diesen Bistümern auch sehr geschätzt.





Medaille hl. Wandel und Aufnahme Mariens in den Himmel

Bei diesen Dreifaltigkeitsbruderschaften blieb sicherlich die Erinnerung an das alte Gnadenbild erhalten. Dafür spricht auch ein Votivbild, gestiftet im Jahre 1914 von Wallfahrern der Pfarrgemeinde St. Marien in Linz-Land und Umgebung. Auf diesem Gemälde sind beide Sonntagsberger Gnadenbilder abgebildet, (ostarichi, Kat. Nr. 10.5.04, Zweimal Dreifaltigkeit auf einem Bild) also auch das alte Gnadenbild mit der Krönung Mariens. Daher sind m. E. die Medaillen mit dem alten Sonntagsberger Gnadenbild Dreifaltigkeitsbruderschaften zuzuordnen, welche in der Barockzeit Wallfahrten veranstalteten und auch aus diesem Grunde Gnadenpfennige anfertigen ließen.

## Zusammenfassung

Es gibt zwei Arten von Wallfahrtsmedaillen mit Maria-Krönung durch die hl. Dreifaltigkeit. Bei der einen hält Christus ein großes Kreuz mit der rechten Hand an die Schulter gelehnt. Die Krone, welche Gott-Vater und Christus zusammen über der knieenden hl. Maria halten, ähnelt einem Kurfürstenhut. Es handelt sich hier um Zwittermedaillen mit den bayerischen Wallfahrtsorten Altötting, Maria Dorfen und Neukirchen bei hl. Blut. Diese Anhänger sind der Wallfahrt zur Heiligen Dreifaltigkeit Pfarrei Hofdorf bei Dingolfing in Niederbayern, Diözese Regensburg, zuzuordnen.

Bei den anderen Anhängern hält Christus in der rechten Hand ein Szepter und die Krone über der knieenden hl. Maria gleicht einer Königskrone. Als Vorbild diente hier das alte Sonntagsberger Gnadenbild.

Diese Gnadenpfennige sind Bruderschaftsmedaillen von Sonntagsberger Dreifaltigkeitsbruderschaften, bei Durchführung von Wallfahrten geprägt, und kommen daher in Verbindung mit mehreren Gnadenorten als Zwittermedaillen vor.

Pater Dr. Benedikt Wagner möchte ich an dieser Stelle für seine Hilfe vielmals danken.

#### LITERATUR

- Dr. Busso Peus, Frankfurt, Wallfahrtsmedaillen des deutschen Sprachgebietes, Versteigerungskatalog Nr. 306 von der Auktion der Dr. Busso Peus Nachf. Münzhandlung, Frankfurt vom 13.–15. 12. 1982.
- Rudolf von Höfken, Die Gruppierung der Mariazeller Pfennige, in R.v. Höfken, Weihemünzen, II. Band, Wien 1918.
- Katalog der Niederösterreichischen Landesausstellung von 1988, Seitenstetten, Kunst und Mönchtum an der Wiege Österreichs.
- Katalog der österreichischen Länderausstellung 996-1996, ostarrichi österreich, Menschen, Mythen, Meilensteine.
- Pfarr- und Wallfahrtskirche zu Ehren der Hlst. Dreifaltigkeit Sonntagsberg, Schnell, Kunstführer Nr. 778, 7. Aufl. 1992, Verlag Schnell & Steiner, München u. Zürich.
- Susanne Hansen, Die deutschen Wallfahrtsorte, Pattloch-Verlag, Augsburg 1990.
- Fritz Markmiller, Dingolfing, Kirche und Wallfahrt zur Heiligsten Dreifaltigkeit, Kath. Pfarramt Dornwang 1983.
- Hans J. Utz, Wallfahrten im Bistum Regensburg, Verlag Schnell & Steiner. 1981.
- Schriftwechsel mit Pater Dr. Benedikt Wagner, Seitenstetten.

## Die Bilder der Minoritenkirche in Regensburg

von

### Carolin Schmuck

Guntram Lautenbacher geriet angesichts eines Werkes, das einst in der Minoritenkirche, "dem wunderbaren Kirchenraum", aufgestellt war, ins Schwärmen: "das Traumgedicht Altdorfers" nannte er das Retabel, das man als einziges Bildwerk direkt der Minoritenkirche zuordnen kann.<sup>1</sup>

Lautenbacher vermutete damals, "1799 wurde Kloster und Kirche endgültig säkularisiert und ausgeplündert. Damals wird wohl auch unser Bild einen neuen Herrn gefunden haben." <sup>2</sup> Der sog. 'Minoritenaltar' Altdorfers oder seiner Werkstatt blieb jedoch, zusammen mit den anderen Bildern, in der Kirche, bis 1810 Kloster, Kirche und Kapellen vollständig ausgeräumt und für die Versteigerungen vorbereitet wurden.

Davor war St. Salvator seit 1804 Garnisonskirche und so immerhin noch im kirchlichen Gebrauch, während die Klostergebäude 1799 säkularisiert und als Kaserne und Militärspital verwendet worden waren.<sup>3</sup> Am 20. Juli 1810 wurde diese Militärpfarrei aufgelöst <sup>4</sup> und der vormalige Kirchenraum nach der Räumung dem königlichen Rentamt als Mauthalle übergeben.<sup>5</sup>

Die Verfügungen über das gesamte Mobiliar, das sich also bis zu diesem Zeitpunkt noch in der Kirche, wenn nicht sogar an Ort und Stelle befunden haben muß, wurden sehr schnell getroffen. Das liturgische Gerät, die Gemälde, die Glasfenster und nicht zuletzt auch die Grabsteine mußten von ihrem ursprünglichen Platz weichen.

Der Leiter der bayer. Hofkommission, die mit der Strukturanpassung der ehemaligen Reichsstadt und dem vormaligen Fürstentum Dalbergs befaßt war, Joseph Maria v. Weichs, hatte am 17. Juli 1810 die kgl. prov. Landesdirektion aufgefordert, die Bibliothek der Minoriten müsse "in sichere Verwahrung" gebracht werden, außerdem sei – dies im Hinblick auf die Ausstattung der ehemaligen Grablege – die Paulsdorferkapelle im Minoritenkreuzgang schon "destruirt", daher sei alles, was noch an "Trophäen" zu finden sei, zu sammeln.<sup>6</sup> Am 21. Juli hatte Weichs entschieden, daß die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Historisches Museum Regensburg, KN 1992/35, alt HV 243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alle Zitate aus: Lautenbacher, Guntram, Ein Weihnachtsbild von Albrecht Altdorfer. In: Der Zwiebelturm, Monatsschrift für das bayerische Volk und seine Freunde, 22. Jg. (1967), 12. Heft. S. 285–286.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schmidt, Wolfgang, Eine Stadt und ihr Militär. Regensburg als bayerische Garnisonsstadt im 19. und frühen 20. Jahrhundert, (Studien und Quellen zur Geschichte Regensburgs 7, Regensburg 1993), S.35. Zur Geschichte St. Salvators insgesamt s. Hilz, Anneliese, Die Minderbrüder von St. Salvator in Regensburg 1226–1810, Regensburg 1991, Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 25).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebd. S. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebd. S. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> BayHStA München, MA 6874 (Protokollband der Hofkommission II), Nr. 844 (17. Juli 1810). Die Paulsdorferkapelle war davor als Holzlege benützt worden.

Minoritenbibliothek einstweilen ins Karmelitenkloster gebracht werden sollte; dorthin oder an einen anderen zweckmäßigen Ort sollten auch die Trophäen gelangen.<sup>7</sup> Die Totenschilde sowie die beiden Turniersättel, die die Wände der Paulsdorferkapelle zierten, kamen nicht zu den Karmeliten, sondern in die Silberkammer der Niedermünsterkirche.<sup>8</sup>

Die vorgefundenen Kirchenparamente mußten verzeichnet werden und kamen am

14. August zur Versteigerung.

Der Hofkommissar v. Weichs entschied auch, daß das Hochaltargemälde der Minoritenkirche zunächst noch begutachtet werden sollte, ob es von einem "merkwürdigen Meister" stamme. Diese Aufgabe dachte er dem Maler und Sachverständi-

gen Joseph Franz Freiherr von Götz zu. 10

Im Zusammenhang mit den Gemälden äußerte er auch den dringenden Wunsch: "Uebrigens sey Sorge zu tragen, daß von der Glas-Mahlerey in der Minoritenkirche nichts verzogen oder verdorben werde." <sup>11</sup> Die mittelalterlichen Glasfenster wurden ersatzlos abgenommen und – sorgfältig verpackt "in sechs Kisten nebst einem einzelnen Glas" – am 13. September 1810 an die Zentral-Gemäldegalerie in München gesandt. <sup>12</sup>

<sup>7</sup> Ebd. Nr.942.

<sup>9</sup> Ihre weiteren Wege bis zu ihren heutigen Aufenthaltsorten (Hist. Museum Regensburg und Germ. Nationalmuseum Nürnberg) sind noch nicht klar; auf eine Anfrage des Innenministeriums aus dem Jahr 1861, wem der in Regensburg im Historischen Verein befindliche Sattel nun eigentlich gehöre, forschte der Vereinsvorstand in der Registratur nach und kam zu dem Ergebnis, daß der Sattel schon seit der Gründung des Vereins 1830 im Besitz des Vereins war und aus einer öffentlichen Versteigerung erworben worden sei. Allerdings beruht der ganze Schriftwechsel auf halbherzig gemachten Recherchen. Im Innenministerium berief man sich auf einen Bericht von A. Resch, der im Jahre 1837 in den Vereinsverhandlungen abgedruckt worden war, und ging davon aus, daß sich 1831 ein Sattel in der Silberkammer befunden habe. Der Text stammte allerdings aus dem Jahr 1811, Resch, Anton, Beschreibung der Paulsdorferischen Kapelle und der darin befindlichen Grabmäler. Ein im Jahre 1811 an die damalige Hofkommission in Regensburg erstatteter Bericht, in: Verhandlungen des Historischen Vereins für den Regenkreis 4, 1837/38, S. 130-142. Bei dem Verfasser handelt es sich um den ehemaligen Sekretär des General-Kommissariats des Regenkreises, G. Aloys Resch. Vgl. auch: Germanisches Nationalmuseum, Führer durch die Sammlungen, 1977, dort S. 229, der Sattel sei bis zum Erwerb durch das (1852 gegründete) Museum in der Paulsdorferkapelle gewesen.

<sup>9</sup> Knorr, Walburga und Gerhard Zipp, Die Inschriften der Stadt Regensburg. I. Minoritenkirche. (Die Deutschen Inschriften 40), Wiesbaden 1995, S. XVII. S. a. Bay HStA München, MA

6875 (Protokollband der Hofkommission III), Nr. 2325 (26. Okt. 1810).

<sup>10</sup> Zu seiner Person s. Thieme-Becker XIV, S. 321 f. Götz war seit Dalbergs Zeiten als Leiter einer erst zu gründenden Galerie und Zeichenschule im Gespräch, deren Plan jedoch nicht verwirklicht werden konnte, s. dazu Schmuck, C., "beruht bis auf bessere zeiten" – eine Galerie für Regensburg, in: VO 138, 1998 (im Druck.)

<sup>11</sup> BayHStA München, MA 6874, Nr. 1052 (30. Juli 1810).

<sup>12</sup> Bay HStA München, MA 6874, Nrr. 1292 (10. Aug. 1810) und 1394 (21. Aug. 1810), sowie MA 6875, Nr. 1742 (13. Sept. 1810). S.a. Bosl, Karl, Aus den Anfängen moderner Staatlicher Denkmals- und Kulturpflege in Bayern. Die Denkmäler Regensburgs. In: Aus Bayerns Frühzeit, Friedrich Wagner zum 75. Geburtstag. Schriftenreihe zur bayerischen Landesgeschichte 62, München 1962, S. 1–43, hier S. 29 und vor allem Drexler, Jolanda, Die Chorfenster der Regensburger Minoritenkirche (Studien und Quellen zur Kunstgeschichte Regensburgs 2), Regensburg 1988, S. 18f.

Zugleich befand sich in dem Transport noch ein "Haut deliße von Wolle", ein gewirkter Teppich aus dem Augustinerkloster, vgl. Durian-Ress, Saskia, Meisterwerke mittelalterlicher Die Gemälde wurden auf Wunsch des Hofkommissars v. Weichs ausdrücklich aus der Versteigerung ausgenommen. Von den vielen Bildern, die einst die Minoritenkirche zierten, sind einige wenige durch Meidinger bekannt, er zählt klingende Namen wie P.P. Rubens und Guido Reni auf. <sup>13</sup> Bekannt ist auch, daß der Regensburger Maler Martin Speer eine große Anzahl von großformatigen Werken für die Minoriten geschaffen hatte. <sup>14</sup> Über die ungeahnt große Fülle an Bildern gibt eine Liste Auskunft, die der Marktmeister Johann Keller am 27. Juli 1810 abgeschlossen hat. <sup>15</sup> Leider ist bislang nicht bekannt, wohin diese vielen Werke verschwunden sind. <sup>16</sup>

Nur wenige Hinweise ließen sich bisher auf die weitere Geschichte der Bilder beziehen. Ein Marienbild, womöglich dasjenige, das Guido Reni zugeschrieben worden war, wurde nach der Räumung der Kirche privat verkauft. Auf einen nicht erhaltenen Brief des Stadtkommissariats verfügte der Hofkommissar v. Weichs, "daß das kleine Madonnenbild um die angegebene Summe zu verkaufen sey." <sup>17</sup> Der glückliche Käufer war nicht zu eruieren. Ein anderes Gemälde, eine "Grablegung Christi" (wohl identisch mit der Nr.3 der Liste des Marktmeisters), wurde gegen die schriftliche

Bescheinigung, daß es sein Eigentum sei, an Pr. Casimir Digl ausgeliefert. 18

Schlußendlich kann wenigstens für vier der Gemälde eine weitere Station ihrer Geschichte angegeben werden, u. a. für die "Verklärung Christi". "Dieses Hochaltar Blatt, dann ein Bild den h. Franz Xaver vorstellend, ferner eine Fußwaschung von Speer und ein in einem abgelegenen Winkel der Minoritenkirche vorgefundener Hausaltar mit 2 Flügeltüren wurde nach dem Saal bei den Schotten gebracht." <sup>19</sup> Das großformatige Gemälde des Hochaltars mit der Darstellung der Verklärung Christi wurde für eine Arbeit aus dem Umkreis des P. P. Rubens gehalten, Götz allerdings schrieb es einem unbedeutenden, nicht bekannten Künstler zu. Das hier so benannte Bild des Hl. Franz Xaver muß nach Überprüfung mit anderen Quellen als "Franziskus Seraphicus" angesprochen werden, das das Auszugsbild des Hochaltars gewesen war. Die "Fußwaschung" Speers, der "Hausaltar" (kein anderer als der heute sog. "Minoritenaltar" Altdorfers) sowie die ebenbenannten Gemälde des Hochaltars wurden in dem "Saal bei den Schotten" mit anderen Gemälden vereinigt, die den Grundstock einer Gemäldegalerie bilden sollten. Aus dem im Schottenkloster St. Jakob zur Verfügung gestellten Raum mußten die dort gelagerten Bilder 1817 entfernt und auf verschiedene

Textilkunst aus dem Bayerischen Nationalmuseum. München-Zürich 1986, Nr. 60, S. 160–162. Inv. Nr.: T 3791.

13 Meidinger, Franz Sebastian, Historische Beschreibung der kurfürstlichen Haupt- und

Regierungs-Städte in Niederbaiern, Landshut und Straubing, Landshut 1787, S. 289f.

Vgl. auch die Aussage von Placidus Heinrich in den Materialien zu einem Künstlerlexikon von Felix Halm, Bay. Staatsbibliothek München cgm 5126, Bd. 6: "In der Kirche, im Refectorium, und in den Kreutzgängen des hiesigen Minoritenklosters sah man ehedem eine kleine Gallerie von M. Speer, über dreißig Stücke, manche von beträchtlicher Größe".

Die Liste ist Bestandteil des Aktenkonvoluts Bay HStA München, MInn 24105/I.

<sup>16</sup> Es wurde daher auch auf die Kommentierung der Liste von 1810 verzichtet; sie soll vielmehr einen Anstoß für die Forschung geben.

Bay HStA München, MA 6875, Nr. 2107, (9. Okt. 1810).
 Bay HStA München, MA 6874, Nr. 1304 (13. Aug. 1810).

<sup>19</sup> Zitiert nach dem Aktenkonvolut StA Amberg Regierung des Regenkreises, KdI 7218, dort befindet sich eine Partie Exzerpte nach Akten der bayr. Hofkommission und des Generalkommissariats, die der Sekretär A. Resch für den Generalkommissar des Regenkreises, Max Graf v. Lodron, der mittlerweile das Regiment in Regensburg übernommen hatte, anfertigte, hier: Gemälde der Minoriten Kirche. S. a. Bosl, wie oben, S. 28.

Räumlichkeiten verteilt werden. Die "Verklärung", "Franz Seraphicus" und die "Fußwaschung" gelangten dabei in die Dominikanerkirche, wo sie jedoch nicht mehr aufzufinden sind. Das Retabel der Altdorfer-Werkstatt aber wartete mit anderen Bildern in der Kreisbibliothek auf seine neue Bestimmung, ein Galeriebild zu sein. <sup>20</sup>

### QUELLENANHANG

(Bay HStA München, MInn 24105/I)

### Verzeichnis von Gemälden der Minoritenkirche

- 1. Die Verklärung Christi. Das Hauptgemälde des Hochaltars. Aus Rubens' Schule.
- 2. Der heil. Franziskus Seraphicus, der die Wundmähler empfängt. Aus Rubens Schule.
- 3. Grablegung Christi, aus der Schule Hannibal Carracci.
- Ein Hausaltar mit 2 Flügeln, aus der altdeutschen Schule. Die Geburt Christi, den Englischen Gruß, das Abendmahl und Johannes den Täufer vorstellend.
- 5. Die Fußwaschung Christi von Speer.
- 6. 3 Stück, das erste die Übersetzung Johannes von Nepomuk von Speer
- 7. das zweite die Übersetzung des heil Antonius ... ditto
- 8. das dritte, die Himmelfahrt Francisci ... ditto
- 9. Unbefleckte Empfängnis, Altarblatt ... ditto
- 10. Franziskus Seraphicus, der die Wundmale empfängt . . . ditto
- 11. 6 Stück, die Geschichte des heil. Rupperti ... ditto
- 12. Die Geburt Christi ... ditto
- 13. Der heil. Franziscus, in der Höhe Jesus und Maria in der Glorie von Harttwig.
- 14. Der heil. Andreas Comitibus, eine Copie nach Gebhard.
- 15. Der heil. Andreas Comitibus, Altarblatt von Gebhard.
- 16. Portiuncula, Altarblatt von Gebhard
- 17. Christus und Maria unter dem Kreuz, Altarblatt, nach Starer.
- 18. Der heil. Antonius und die 4 Welttheile, Altarblatt von Gebhard.
- 19. Die Krönung Christi, Altarblatt, eine Copie nach Rubens.
- 20. Der heil. Johannes von Nepomuk von Speer.
- 21. Die Fußwaschung Christi, aus der Schule Franz Floris.
- 22. Die Firmung ... ditto
- 23. Ein sehr beschädigtes Altarblatt, den heiligen Franciscus vorstellend.
- 24. Die unbefleckte Empfängnis Maria, ein Altarblatt.
- 25. Die Himmelfahrt Maria, eine Copie nach Rubens.
- 26. Die Geißelung Christi.
- 27. Die Geißelung Christi.
- 28. Der Leichnam Christi.
- 29. Eine geistliche Allegorie, einen unbekannten Heiligen umgebend, von Speer.
- 30. Eine geistliche Allegorie, einen unbekannten Heiligen umgebend, von Speer.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> S. dazu Schmuck, wie oben, dort auch die entsprechenden Details und Quellenangaben.

- 31. 11 Stücke, die Geschichte des heiligen Johannes von Nepomuk.
- 32. 8 do., den Kreuzweg vorstellend.
- 33. 8 do., verschiedene Paebste.
- 34. Papst Ganganelli.
- 35. 13 Stücke, Christus und die 12 Apostel.
- 36. 13 Stücke, die Jünger Christi.
- 37. Der heil. Bertholdus von Speer.
- 38. Der heil. Antonius von Speer.
- 39. Der sterbende Franziscus von Speer.
- 40. Der heil. Johannes von Nepomuk von Speer.
- 41. Bonaventura ein Cardinal von von Speer.
- 42. Salvator von Speer.
- 43. 2 Stücke, Bischöfe
- 44. 2 Stücke, Franziscus und Antonius.
- 45. 2 Stücke, Bertholdus und Ludovicus von Speer.
- 46. 2 Stücke, Christus und Maria von Speer.
- 47. Kardinal Bonaventura.
- 48. Ein Ex voto, auf die Entdeckung des heil. Kreuzes sich beziehend im Stil von Johann von Aachen.
- 49. Der heil. Antonius von Speer.
- 50. Johannes Evangelist.
- 51. 2 Stücke, die Enthauptung Johannes des Täufers und Johann des Evangelisten, in großem vergoldeten Rahm.
- 52. Die Kirche von Padua mit den Wundern des Heiligen gleichen Namens.
- 53. 2 Stücke, Franziscus und Antonius von Speer.
- 54. 2 Stücke, Franziscus und Antonius von Speer.
- 55. Ein Stammbaum des heil. Franciscus.
- 56. Die Auferstehung Christi.
- 57. 2 Stücke, den heil. Franziscus vorstellend.
- 58. Ein Mutter Gottes, Altar Bild von der Major Kapelle.
- 59. 2 Stücke, die armen Seelen im Fegfeuer.
- 60. 4 Stücke, verschiedene Heilige.
- 61. 2 Stücke, Ester und Johannes.
- 62. Schutzengel Michael.
- 63. Der heil. Joseph und Theresia.
- 64. Ein Stammbaum vom heil. Franciscus.
- 65. Anbetung des Venerabile von Engeln.
- 66. Maria mit dem Kinde Jesu.
- 67. Die Enthauptung des heil. Johannes.
- 68. 8 Stücke, Landkarten.
- 69. 2 Stücke, Jesus und Maria vorstellend.
- 70. 2 Stücke, Hieronymus und David.
- 71. Die Vorstellung des heil. Bonaventura.

- 72. Die heil. Anna.
- 73. Die Verspottung.
- 74. Der heil. Joseph von Ruppertin.
- 75. Bonaventura von Ruppertin.
- 76. Die heil. Karitas.
- 77. Eine Mutter Gottes.
- 78. Der heil. Bertholdus auf der Kanzel predigend, nebst seinen Gebeinen, in einem vergoldeten Glaskasten nebst der Beschreibung.
- 79. Verführung Christi.
- 80. Ein Mutter Gottes Bild.
- 81. Eine Vorstellung, genannt unser Herr Gott auf der Wiese.
- 82. Die Schmerzhafte Mutter Gottes.
- 83. Verschiedene Reliquien von den Altären.
- 27. Juli 1810, Keller Marktmeister

# Max Prokop von Törring-Jettenbach und die Geschichte des Kollegiatstiftes Pfaffmünster-Straubing\*

Fragmente einer historischen Recherche

von

### Ulrich Lehner

"Darin etwa besteht die Geschichtlichkeit des Menschen, daß er nicht nur wie die gesamte übrige Natur eine Geschichte hat, sondern daß er diese Geschichte kennen und daher sich mit ihr auseinandersetzen kann... Jeweils aber ist diese Geschichtlichkeit sprachlich bedingt ... also eine Fähigkeit, die der Mensch sich erarbeiten muß ..." <sup>1</sup> Eine mögliche Erarbeitungsweise dieser Geschichtlichkeit stellt die Geschichtswissenschaft dar, die als methodisch abgesicherte Befragung eines historischen Gegenstandes im "Namen der Probleme der Gegenwart" <sup>2</sup> gilt. Da also Geschichtlichkeit immer nur als Ergebnis eines wissenschaftlichen oder vorwissenschaftlichen Erarbeitungsvorgangs zu haben ist, kann sie unter widrigen Umständen auch (wieder) verloren gehen, so etwa im Zusammenhang mit Kriegen, Brandkatastrophen und anderen Geschichte verzehrenden Ereignissen.

Nach der Vernichtung des Stiftsarchives durch den verheerenden Straubinger Stadtbrand von 1780, bemühte sich der Propst des Kollegiatstiftes SS. Jakobus und Tiburtius zu Straubing, Max Prokop von Törring-Jettenbach auf Falkenstein und Ränkam (1739–1789), den erlittenenen Geschichtsverlust und die verloren geglaubte Geschichtlichkeit durch eine Auseinandersetzung mit historischem Quellenmaterial wieder aufzuarbeiten. Dabei ging er der legendären Gründung des Stiftes als Benediktinerkloster in Pfaffmünster im 8. Jahrhundert ebenso nach wie der Translation des Stiftes von Pfaffmünster nach Straubing im Jahr 1581.

Albert Keller: Sprachphilosophie, München <sup>2</sup>1989, 163f. Für hilfreiche Anregungen bin ich Herrn Prof. Dr. Karl Hausberger (Regensburg), Herrn Archivdirektor Msgr. Dr. Paul Mai (Regensburg) sowie Herrn Hans Agsteiner (Münster) und Herrn StD Alfons Huber (Straubing) zu Dank verpflichtet.

<sup>2</sup> Isnard Frank: Das Theologische an der Kirchengeschichte, in: Trierer Theologische Zeitschrift 107 (1998), 191–210, hier: 208 (Lit.). Diese Thematik wird ausführlich behandelt in Kirchliche Zeitgeschichte 5 (1992), Heft 1: Zur Historik kirchlicher Zeitgeschichte; Kirchliche Zeitgeschichte 10 (1997), Heft 2: Wahrnehmung vergangener Wirklichkeit und historisch-theologische Urteilsbildung.

<sup>\*</sup> Meiner am 9. Januar 1999 verstorbenen Mutter in Dankbarkeit gewidmet

### I. Lebensdaten

Max Prokop von Törring, geboren 1739, studierte bei den Minoriten zu St. Salvator in Regensburg Philosophie, Theologie und kanonisches Recht am Generalstudium der Franziskaner in München. Während des Studiums wurde er in den kurfürstlichen Geheimen Rat in München berufen, am 3. Oktober 1762 im Hohen Dom zu Regensburg zum Priester geweiht. Von 1762 bis zu seiner Berufung in das Domkapitel von Regensburg<sup>3</sup> und Freising 1767 und 1770 war er als Pfarrer in Frontenhausen tätig. "1767 begann mit der definitiven Übersiedlung nach Regensburg seine intensive Mitarbeit im Kapitel, im bischöflichen Konsistorium sowie im Hof- und Kammerrat." <sup>4</sup>

Im Oktober 1779 wurde er Offizial und Generalvisitator<sup>5</sup> der Diözese Regensburg, nachdem er bereits 1771 Archivar und 1775 Summus Custos des Freisinger Domstiftes und Geheimer Rat des Freisinger Bischofs geworden war. "Sowohl in der Regensburger als auch in der Freisinger Bistumsverwaltung wirkte Törring gewissenhaft und voller Eifer mit. Sein Ratschlag galt vielen als Verpflichtung." <sup>6</sup> 1774 wurde dem "ob seiner Tatkraft und seines Seeleneifers allseits geschätzten" <sup>7</sup> Priester die Stelle eines infulierten Propstes des Kollegiatstiftes SS. Jakobus und Tiburtius zu Straubing verliehen, wo er am 30. November des selben Jahres feierlich installiert wurde. <sup>8</sup> Am 20. April 1787 wählte man ihn zum Bischof von Regensburg, am 26. Mai 1788 zum Bischof von Freising. Am 30. Dezember 1789 verstarb er in Regensburg. <sup>9</sup>

<sup>3</sup> Bereits 1756 hatte Törring eine Dompräbende in Regensburg erhalten, aber erst 1767 wurde er stimmberechtigter Kapitular. Nach: Hans-Jörg Nesner: Das späte 18. Jahrhundert, in: Georg Schwaiger (Hg.): Geschichte des Erzbistums München und Freising, Bd. II (Das Bistum Freising in der Neuzeit), München 1989, 485 f. Eine fundierte Kurzbiographie mit zahlreichen Literaturhinweisen bietet Karl Hausberger: Art. Törring-Jettenbach, Max Prokop Reichsgraf von, in: Erwin Gatz (Hg.): Die Bischöfe des Heiligen Römischen Reiches 1648 bis 1803. Ein biographisches Lexikon, Berlin 1990, 518-520. Weitere Literatur zu Max Prokop von Törring-Jettenbach (in Auswahl): Jolanda Englbrecht: Drei Rosen für Bayern. Die Grafen von Törring von den Anfängen bis heute, Pfaffenhofen 1985; Carl Meichelbeck: Geschichte der Stadt Freising und ihrer Bischöfe. Erweitert von Anton Baumgärtner, Freising 1854; Eberhard Weis: Montgelas 1759–1799. Zwischen Revolution und Reform, München 1971. Eine umfangreiche Studie über Max Prokop von Törring-Jettenbach in Form einer Monographie steht noch aus; umfangreiches Material zu seiner Regierungszeit als Bischof von Regensburg und Freising verwahren das Hauptstaatsarchiv München sowie die Bischöflichen Archive Regensburg und Freising. Im Oktober 1771 bewirbt sich Törring außerdem um die Stelle eines "capellanus honoris" an der Domkirche zu Regensburg. Nüchtern begründet er sein Vorgehen in seinem Bewerbungsschreiben an den Regensburger Oberhirten damit, daß der dermalige Domkapitular und capellanus honoris beim Domstift, Graf Königsfeld, "wie man sagen will, mit ihm in die Länge nicht dauern wird." (wegen seiner "Abzöhrungs-Krankheit"). Bayerisches Hauptstaatsarchiv München (= BayHStA München): HL Regensburg Nr. 287, Brief von Max Prokop von Törring an den Bischof von Regensburg, undatiert. Da die übrigen Unterlagen in diesem Akt aus dem Oktober 1771 stammen, liegt eine Datierung des genannten Schreibens auf diesen Zeitunkt nahe.

<sup>4</sup> Karl Hausberger: Geschichte des Bistums Regensburg, Regensburg 1989, Bd. II, 34.
<sup>5</sup> Bischöfliches Zentralarchiv Regensburg (= BZAR): Dekanatsakten Pondorf, Nr. 41: Visitationsbericht des Generalvisitators Max Prokop von Törring 1784/85.

Nesner, Das späte 18. Jahrhundert, 485.
 Hausberger, Geschichte, Bd. II, 34.

BayHStA München: KL Kollegiatstift Straubing Nr. 18 (Propstliste).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Hausberger, Geschichte, Bd. II, 34 f. Zur Wahl und zum Ableben Törrings sowie zu seinem Nachlaß finden sich zahlreiche, noch kaum ausgewertete Unterlagen im BayHStA München: HL 3 Fasz. 7/1–3; HL Regensburg Nr. 287 befaßt sich u. a. mit der Verleihung der Domkapitularsstelle an Törring, Nr. 303 (ebda.) mit den Erlassen als Fürstbischof von Regensburg im ersten Regierungsjahr (1787/88).

II. Der Verlust des Stiftsarchivs im Straubinger Stadtbrand von 1780 und die daraus resultierende Handlungsunfähigkeit des Stiftskapitels

Bereits seit Beginn seiner Amtszeit als Stiftspropst schien Max Prokop Interesse für die Geschichte des Stiftes aufgebracht zu haben. Am 14. August 1776 klagte das Straubinger Stiftskapitel unter dem Vorsitz des Propstes dem Bischof von Regensburg, daß durch Kriegszeiten 10 "unser mit uralten Documenten reichlich versehen und in guter Ordnung ... gerichtetes Archiv dermassen in Verfahl gekommen, und verstreut worden, daß wir nicht einmahl zuverlässige Urkunden von der Translation . . . bey handen haben"11. Nach Ansicht des Propstes war eine Abschrift der in Regensburg vorhandenen Archivakten in Form eines "libellus vidimatus" 12 notwendig, schrieben die Kanoniker. Diese Abschriften trafen anscheinend auch zügig in Straubing ein. Ein weiterer Brief, der das Privileg des Stiftes zum Inhalt hat, beim Tod eines Kanonikers, Domizellars oder Chor-Vikars ohne Beiziehung der weltlichen Obrigkeit dessen Nachlaß und Verlassenschaft zu ordnen, gelangte am 3. August 1780 an die Kurfürstliche Regierung in München. "Dieses Privilegium nun, Gnädigster Herr Herr! hat höchstdero Kollegiatstift zu Straubing gegen die 300 Jahre ungestört, und ohne Jemandt Wiederrede genossen; Wir sind zu sehr überzeugt, daß auch Euer Kurfürstl. Drtl. diese von ihren Vorfahren dero Stiftungen gdst. Verliehenen Privilegien, und undenklich hergebrachte Gewohnheiten weder zu Benehmen, und abzuändern, noch auch in Zukunft zu vermindern sich entschliessen werden. "13 Diese Meldung zeigt, daß sich der Propst durchaus in der Geschichte seines Stiftes auskannte, auf althergebrachte Rechte bestand und gewillt war, sie auch durchzusetzen.

Doch der Nutzen der Privilegienabschriften des Bischöflichen Archivs aus dem Jahr 1776, die u.a. die 1581 vorgenommene Translation des Stiftes Pfaffmünster in die Haupt- und Residenzstadt Straubing behandelten und vor allem für die finanziellen Angelegenheiten des Stiftes von großer Bedeutung waren, währte nur bis zum Jahr 1780. Denn das Kollegiatstift SS. Jakobus und Tiburtius wurde durch den verheerenden Straubinger Stadtbrand vom 13. September 1780 in arge Mitleidenschaft gezogen. Propst Max Prokop (1774–1787)<sup>14</sup> berichtete drei Tage nach dem Unglück an den Regensburger Bischof, daß ihn "die erstaunliche Einäscherung eines beträchtlichen Antheiles hiesiger Stadt, der meisten Canonical-Häuser und sonderbahr der allhiesigen Pfarrkürche" veranlassen, die Überlassung der Liebfrauenkirche (Jesuitenkirche) für die pfarrlichen Gottesdienste und Andachten, die die Kanoniker verrichteten, zu erbitten. <sup>15</sup> Das Kollegiatstiftskapitel berichtet unter dem 8. Juni 1782, daß auch das

11 BZAR: KL 5 Nr. 174, Schreiben vom 14. August 1776.

<sup>12</sup> Libellus vidimatus = Büchlein von beglaubigten Urkunden oder Abschriften.

<sup>13</sup> BayHStA München: KL Fasz. 706/4, undatiertes Schreiben des Stiftspropstes Max Prokop

von Törring, das am 3. August 1780 nach München gelangte.

<sup>15</sup> Alfons Huber: Ein neues Glockengeläut (1782) für die im Stadtbrand zerstörte Stiftskirche

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Es ist anzunehmen, daß Törring auf den Österreichischen Erbfolgekrieg Bezug nimmt. Nach Ulrich Lehner: Nachrichten zur Geschichte des Archivs des Kollegiatstiftes SS. Jakobus und Tiburtius zu Straubing, in: JHVS (= Jahresbericht des Historischen Vereins für Straubing und Umgebung) 97 (1995), 299–317, hier: 303.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Hans Agsteiner: Das kurfürstliche Kollegiatstift St. Jakob und St. Tiburtius zu Straubing, in: Alfons Huber/Hermann Reidl (Hg.): St. Jakob zu Straubing – Erhebung zur Basilika (Festschrift anläßlich der Erhebung der Stadtpfarrkirche St. Jakob zur Päpstlichen Basilika), Straubing 1989, 131–164, hier: 153.

Archiv bei dem Brand stark in Mitleidenschaft gezogen, ja größtenteils verbrannt sei: "Unter den Brandbeschädigten aber war das Churfürstl. Kollegiatstift gewiß der empfindlichst leidende theil denn selbers hat die Probstey, Dekaney, 3 Kapitular Wohnungen, 2 Chor Vicari Häuser, das Kapitel Haus, das ganze Archiv, die Bibliothek <sup>16</sup> ... verloren." <sup>17</sup>

Da das Archiv des Kollegiatstiftes wohl im Kapitelhaus untergebracht war, ist davon auszugehen, daß der Großteil der vorhandenen Archivbestände des Stiftes beim Stadtbrand vernichtet wurde. 18 Das Repertorium "Klosterurkunden Faszikel" 19 im Bayerischen Hauptstaatsarchiv vermeldet lapidar, daß die meisten Urkunden aus Pfaffmünster und Straubing "bey dem ao. 1779 gewesten grossen Brande in Straubing mit dem dortigen Chorstifts Archive mitverbrannt sind". Kurfürstlich Geheimer Rat, Offizial und Stiftspropst Graf Törring-Jettenbach zeigte nach dem Brand und dem Verlust des eigenen Archives für die Geschichte seines Stiftes vermehrtes Interesse. Am 7. Oktober 1780 meldete er zusammen mit dem Stiftsdekan und dem gesamten Kapitel an die Kurfürstliche Regierung: "Da durch die schröckliche in der Stadt Straubing entstandene Feuersbrunst nebst anderem erlittenen Schaden auch unser Stiftsarchiv in Asche geleget worden ist, so sehen Wir uns Veranlasset, an Euer Churfürstl. Durchlaucht die unterthänigste Bitte dahin zu stellen, Höchstdieselbe wolle gnädigst geruhen, ... noch übriggebliebene" Dokumente "und zwar von dem Privilegio des Herzogs Wilhelm de Ao. 1583, dann Von der Bestättigung aller Privilegien Von Ihro Durchlaucht Churfürst Maximilian ... de Anno 1763 Sub Dato 25. ter October" als bestätigte Abschriften dem Stift zukommen zu lassen. 20

Daß Törring auch über die Gliederung der kurfürstlichen Archive informiert war, zeigt sein angefügtes "Post scriptum": "Das erstere original wird sich in der geistlichen Raths-Registratur, das Letzereaber in dem Hofraths äusseren Archiv Sub Rubrica Stift, und Klöster befinden. Nebenbey würde uns die Höchste gnade geschehen, wann

St. Jakob und Tiburtius, in: St. Jakob – Erhebung zur Basilika (s. Anm. 14), 101–120, hier: 102 mit Bezug auf: BZAR (Bischöfliches Zentralarchiv Regensburg), KL 5, Nr. 16: Schreiben vom 16. September 1780.

<sup>16</sup> Den Schaden an der Stiftsbibliothek beziffert Propst Törring-Jettenbach auf 3000 fl. Nach:

BZAR: KL 5 Nr. 16, Schreiben vom 28. September 1780.

<sup>17</sup> BayHStA München: KL Fasz. 709/Nr. 16: Schreiben des Stiftskapitels an den "Hohen

Adelsstand, Weltpriesterstand und Ordensstände Pfalz-Bayerns" vom 8. Juni 1782.

<sup>18</sup> Hans Agsteiner: Die Stiftsverlegung 1581. Pfaffmünster-Straubing, Ein Beitrag zur Geschichte der Gegenreformation und Katholischen Reform (Beiheft zum Jahresbericht des Historischen Vereins für Straubing und Umgebung = JHVS 82), Straubing 1981, 41. Der Bestand des Stiftsarchives war bereits durch mehrere Brände in Pfaffmünster sowie durch den Umzug nach Straubing 1581 sowie durch Kriegseinwirkungen und fahrlässige Handhabung erheblich dezimiert.

<sup>19</sup> Das angeführte Zitat findet sich unter "Chorstift Straubing". Die "Klosterurkunden-Faszikel" wurden aufgelöst und in einen neuen Bestand "Klosterurkunden" überführt. Dabei wurden die Bestände "Pfaffmünster" und "Straubing" vereinigt, einige Urkunden anderen Provenienzen zugeordnet und mehrere Abschriften einer Urkunde jeweils zu einer Nummer zusammengelegt. Das Repertorium "Klosterurkunden Fasz." eignet sich aber zur Rekonstruktion früher vorhandener Urkundenbestände. Zusätzlich bemerkt das Repertorium, daß von Pfaffmünster "nur" 32 Urkundenabschriften aus den Jahren 1260 bis 1581 vorhanden wären, da die "Orginalien" verbrannt seien. Diese 32 Abschriften erwähnt auch Norbert Backmund: Die Kollegiat- und Kanonissenstifte in Bayern, Windberg 1973, 88.

<sup>20</sup> BayHStA München: KL Fasz. 706/4, Schreiben von Propst, Dechant, Senior und Kapitel

vom 7. Oktober 1780.

wir Von jenem Vergleich, pro Ao. 1583 zwischen dem Kapitl, dann dem Bistum abge-

schlossen worden, eine gnädigst vidimirte Abschrift erlangten."

Vom 14. März 1781 datiert schließlich ein weiteres Schreiben Törrings an den Kurfürsten, in dem der Propst darauf hinweist, daß dem ihm "anvertrauthen Stüft" unter Kurfürst Max III. Joseph (1745-1777) bereits "Freyheiten, und hergebrachte Gerechtsamen" konfirmiert wurden. Es handelt sich dabei wohl um die bereits oben angeführten Kopien aus dem Jahre 1776. Da das Original dieser Bestätigung sowie das ganze "Archiv, sammentlich Briefereyen, und Scripturen, an dem Unglückstag des 13t. September a[nn]i elapsi in Rauch aufgegangen, Wür aller Beweisthümber beraubt, und folgsamb Unserer Gerechtsame Unseren Gegnern nit darthun khönnen". Durch den Verlust aller "Beweisthümber", d.h. aller aussagekräftigen Urkunden und Amtsbücher, konnte das Stift in rechtlichen Streitigkeiten kein beweiskräftiges Material, etwa über Zehent und Grundherrschaft, mehr vorweisen und war daher auf die Kopien aus den kurfürstlichen und bischöflichen Registraturen angewiesen. Um der "bedrangnus- und bedaurungsvollen Lage" des Stiftes abzuhelfen, bat der Propst, von denen sich in der Registratur der "Status Commission" vorfindlichen Privilegien "in extenso" Abschriften anzufertigen und zu konfirmieren. 21 Der kurfürstliche Erlaß, der die Regierungsregistratur zur Bereitstellung der Archivalien bzw. zur Anfertigung der Abschriften verpflichtete, datiert vom 4. Mai 1781. 22 Der für die Säkularisation des Kollegiatstiftes zuständige Kommissar von Wetzstein führte übrigens die finanziell schlechte Lage des Stiftes im Jahr 1803 auch auf den Verlust der Verwaltungsakten durch den Brand von 1780 und die seiner Meinung nach seit etwa 1773 einsetzende "nembliche Unordnung" der gesamten Buchführung des Stiftes zurück. 23

## III. Die Erstellung einer Geschichte des Stiftes

## 1. Erste Pläne und Kritik an traditionellen Überlieferungen

Von Regensburg aus schrieb der Propst am 4. Dezember 1781 an den Stadtmagistrat Straubing: "Meinen besonders hoch- und vielgelehrten Herren ist ohnehin mehr als zu bekannt, daß mein Stift bey vorgeweßter Feuersbrunst nebst andern auch ihres Archivs und alten Dokumenten verlustig geworden. Weil nun aber sowohl dem Stift selbst, als einen jeden Herrn Canonicus insbesondere daran liegt, daß sie ihren Ursprung, ihre vorige Geschichte, und nach diesem traurigen Fall wenigst das wesentliche ihrer Epoche wissen; ich aber mich auf entschlossen habe mitls Sammlung der Dokumente dieses Geschäfte auf mich zu nehmen. Es ergeht an einen Löbl. Stadt-Magistrat mein höfliches Gesuchen, wenn im dortigen Archive etwas von dem Ursprung, von Verbesserung von der Translation nach Metten, oder wie einige nur behaupten wollen, von der über das Mettener Mönchskloster geführten disciplinär direction, und anderem zur Geschicht taugl[ichen] Sticke vorhanden wären, hiervon gefärtigte Abschriften gegen Dankbaren Costen Erlag mir großgünstig verabfolgen zu lassen. Wogegen mir nur Gelegenheit wünsche mitls . . . Gegendiensten darthun zu können wir unter aller Hochachtung verharren." <sup>24</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> BayHStA München: KL Fasz. 706/4, Schreiben vom 14. März 1781.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> BayHStA München: KL Fasz. 706/4, Schreiben der Churfürstlichen Regierung Straubing vom 4. Mai 1781.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Lehner, Nachrichten, 307f.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Pfarrarchiv St. Jakob - Straubing: Aktenbestand St. Jakob Nr. 19: Bausachen. Schreiben an den Stadtmagistrat Straubing vom 4. Dezember 1781.

Törring war sich demnach bewußt, daß durch die Feuersbrunst die wichtigsten Dokumente zur Stiftsgeschichte vernichtet wurden. Deswegen begab er sich auf die Suche nach historischen Quellenbelegen. Warum er aber gerade bei der Stadt Straubing, deren Neustadt erst 1218 gegründet wurde, Archivalien über den Ursprung des Stifts im 8. Jahrhundert und die Reorganisation in der Mitte des 12. Jahrhunderts

sucht, ist nicht nachzuvollziehen.

Traditionell wurde als Gründer des Bendediktinerklosters Pfaffmünster, der Vorgängerinstitution des Stiftes, Herzog Odilo († 748) angenommen. 25 Nach der Zerstörung des Klosters in den Ungarnkriegen des 10. Jahrhunderts nahmen Geschichtsschreiber wie Aventinus oder Wiguläus Hundt eine auf herzoglichen Befehl herbeigeführte Übersiedlung der Kanoniker des Stiftes Metten nach Pfaffmünster im Jahr 1157 an. Dies machte die kleine Kirche St. Tiburtius - nach Hundts Darstellung - wieder zu einem religiösen und wirtschaftlichen Knotenpunkt des vorderen Bayerischen Waldes. Doch wenn Törring schreibt: "Oder wie andere sagen von der über das Mettener Mönchskloster geführten diciplinär direction", zieht er damit die bisherige Tradition, die eine offizielle Translation des Mettener Stiftes nach Pfaffmünster und die im Gegenzug erfolgte Wiederherstellung des Benediktinerklosters Metten nicht bezweifelte, in Frage. Ein Grund für die vielleicht schon kritische Haltung gegenüber den Gründungs- und Übersiedlungstraditionen von Pfaffmünster könnte in der Benutzung kritischer historiographischer Literatur liegen, die der Stiftspropst nach Vernichtung der Stiftsbibliothek im Stadtbrand noch in der reichen Bibliothek des Karmelitenklosters oder des ehemaligen Jesuitengymnasiums vorfinden konnte. 26 Ein weiterer Grund mag wohl darin liegen, daß das Archiv des Kollegiatstiftes Straubing bereits vor dem verheerenden Stadtbrand kaum mehr ältere Amtsbücher, Akten oder Urkunden besaß, die eine historische Überprüfung des geschilderten Sachverhaltes zuließen, da Brandkatastrophen und Kriege sowie sorgloser Umgang mit den Handschriften die Archivbestände erheblich dezimiert hatten.<sup>27</sup> Der Rat der Stadt Straubing nahm die Anfrage des Propstes zur Kenntnis und beauftragte Bürgermeister und Stadtsyndikus mit der Bearbeitung. 28 Wenn Törring aufgrund der fehlenden Doku-

Ulrich Lehner: Nachrichten zur Geschichte des Archivs des Kollegiatstiftes SS. Jakobus und Tiburtius zu Straubing, in: JHVS 97 (1995), 299–317. Dieser Beitrag versucht die momentan bekannten Nachrichten über die Geschichte des Kloster- und Stiftsarchives Pfaffmünster-Straubing zu erschließen (mit einer Beschreibung der einschlägigen Archivbestände, in denen sich Archivalien von/über das Kollegiatstift befinden) und Gründe für die lückenhafte archivalische

Überlieferung des Stiftes aufzuzeigen.

Lehner, Nachrichten zur Geschichte des Archivs des Kollegiatstiftes, 311.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Zur Bibliothek des Karmelitenklosters v.a. Alfons Huber/Johannes Prammer: Handschriften und alte Drucke aus der Karmelitenbibliothek Straubing (= Kataloge des Gäubodenmuseum Straubing 7), Straubing 1986. Zur Bibliothek des ehemaligen Jesuitengymnasiums, seit 1773 des kurfürstlichen Gymnasiums Straubing v. a. Alfons Huber: Die staatliche Bibliothek am Johannes-Turmair-Gymnasium - eine Kurzbiographie, in: Alfons Huber (Red.): Historica-Characteristica-Curiosa. Beiträge zur Geschichte des Johannes-Turmair-Gymnasiums Straubing 1631-1981 aus Anlaß der 350-Jahrfeier, Straubing 1981 (Straubinger Hefte Nr. 31), 405-415.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Stadtarchiv Straubing: Ratsprotokoll 1781, 12. Dezember 1781 (ohne Pag.): "Ein AnsuchungsSchreiben von titl. H. StiftsProbsten alhier wegen ihren ... verpronnenen Documenten, und wenn sich ein so ander auf der Stadt Registratur etwas befündten möchte, dem StiftKapitl Abschriften hiervon zuertheilen." Über das Ergebnis dieser Nachforschungen ist dem Verfasser nichts bekannt.

mente aus dem 8. und 9. Jahrhundert Zweifel an der Überlieferung hegt, dann gibt dies bereits einen Einblick in sein Geschichtsbild. Rechtzufertigende Schlüsse müssen für ihn wohl aus Quellenstudium erwachsen sein, um "objektiv" nachvollziehbar zu sein. Geschichtliche Erkenntnisse lassen sich für Törring "per modum rationis dubitandi" gewinnen, wie es in einem 4seitigen Manuskript zur Stiftsgeschichte heißt, das möglicherweise aus seiner Feder stammt. <sup>29</sup>

An das Fürstbischöfliche Konsistorialarchiv in Regensburg wandte er sich ebenfalls mit der Bitte um Anfertigung von Kopien aller einschlägigen Unterlagen zur Geschichte des Stiftes. Registrator Heckenstaller händigte die Straubing betreffenden Archivalien am 8. Juni 1786 dem Domchorvikar Michael Richter aus. Insgesamt wurden 14 Archivalien aus dem Zeitraum 1344 bis 1672 für Abschriften ausgeliehen. Ob diese Törring selbst in Empfang nahm, oder ob sie nur in Regensburg einem Abschreiber zur Bearbeitung überlassen wurden, ist nicht mehr zu eruieren. Die jeweils zurückerhaltenen Akten wurden vom bischöflichen Registrator auf der noch vorhandenen Entleihliste mit "restituit" vermerkt. Eine zweite Entleihliste gibt eine Reihe anderer Archivalien an, unter denen besonders eine "Copia Ordinationum Epi[scopi] Leonis" von 1273 bzw. 1274 "super discordiis inter Praepositum et Decanum" in Pfaffmünster als ältestes Dokument auffällt. Diese Dokumente hat Törring wohl selbst aus dem Bischöflichen Archiv entliehen, da er das Schreiben quittiert: "de dto. Ratisb. 12. Aug. richtig empfangen, Max Graf Törring, Officialis".

Vom 2. Dezember 1786 stammt schließlich eine Auflistung der "Acten-Stüke, welche sich bey dem Hochfürstl. Regensburg. Consistorial Archiv vorfinden dürften", die vom Stiftspropst einem Schreiber diktiert worden ist. Warum Törring noch von möglicherweise vorhandenen Dokumenten spricht, obwohl er bereits eine ganze Reihe von Archivalien zur Sichtung ausgehändigt bekam und der Archivar eine umfassende Recherche durchgeführt hatte, ist unklar. Aus den Akten, die Max Prokop noch in Regensburg vorzufinden hoffte, wollte er zur Hauptsache Aufschluß über die Pontifikalien des Propstes, das Tragen von Mozetta und Rochet durch das Stiftskapitel, die Kapitels-Insignien, die inkorporierten Pfarreien sowie verschiedene Präsenta-

tionsrechte erhalten. 30

## 2. Historische Stoffsammlungen

Die Inschriften historischer Grabsteine in Pfaffmünster

Im Bayerischen Hauptstaatsarchiv hat sich eine Reihe weiterer interessanter historischer Notizen zur Stiftsgeschichte aus dem 18. Jahrhundert erhalten, die aus dem Quellen- und Literaturstudium Törrings erwachsen sein könnten. 31

<sup>29</sup> BayHStA München: KL Kollegiatstift Straubing Nr. 18 (Stiftsgeschichte: "Sciendum

31 BayHStA München: KL Chorstift St. Jakob und St. Tiburtius zu Straubing, Nr. 18: Chro-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> BZAR: KL 5 Nr. 174 Schreiben vom 2. Dezember 1786. Als besonderen Gunsterweis konnte es das Chorstift auch ansehen, daß es kurz nach der Bischofskonsekration Max Prokops am 31. Juli 1787 das Kurfürstliche Privileg zur Tragung des Kapitel-Zeichens an einem "ganz violetten Band" erhielt. BayHStA München: KL Fasz. 707 /6: Kopie des Schreibens Kurfürst Max III. Joseph an Max Prokop von Törring: "So genemmigen Wir mit Vergnügen nach E. Antrag vom 20t. d. M. daß Unser Korstift zu Straubing sein bisher gewöhnliches capitl-zeichen künftighin an einem ganz violet-farbigen Band trage, besonders da E.B. selber an dero feierlichen consecrations tag zu Straubing Unseren dortigen Canonicis selbst zu hängen belieben".

Besondere Aufmerksamkeit verdient eine Auflistung der innerhalb der Kirche St. Tiburtius bzw. der alten Pfarrkirche St. Martin zu Pfaffmünster angebrachten Grabsteine für die Kanoniker des Stiftes. Nach der Überschrift "Quaedam Epitaphia quae Monasterii, vulgo Pfaffenmünster exstant" finden sich 11 aufgeführte Grabinschriften.

- 1. Anno Domini MCCCCLXXIII obiit Reverendus Pater et Dominus Udalricus Kasl Praepositus Monasteriensis Ecclesiae. Dies Mensis –. 32
- 2. Anno Domini MCCCCLX Honorabilis Dominus Joannes Arnkover Senior Canonicus Monasteriensis, nec non Plebanus in Rattenberg obiit. 33
- 3. Anno Domini MCCCCLIII in Domino obiit Honorabilis Dominus Erhardus Sauer Canonicus Ecclesiae collegiatae in Münster. Requiescat in Pace. 34

nikale Aufzeichnungen des Kollegiatstiftes (18. Jh.). Bei der Abschrift der Inschriften der Grabsteine scheinen sich einige Flüchtigkeitsfehler eingeschlichen zu haben. Dies ist ein Indiz auf eine weniger genaue Handhabung historischer Fakten bei den im 18. Jahrhundert vorgenommenen Recherchen zur Stiftsgeschichte. Aus Platzgründen kann im später noch genauer vorgestellten Manuskript zur Geschichte des Stiftes ("Sciendum est...") nicht auf die Echtheit der Behauptungen der zitierten Autoren eingegangen werden. Von Interesse sind für den vorliegenden Auf-

satz nur die Art und Weise der Quellen- und Literaturverarbeitung.

<sup>32</sup> Das Grabdenkmal für Ulrich Käsel (nicht Kasl) im südlichen Seitenschiff der ehemaligen Stiftskirche St. Tiburtius wird nach Ingo Seufert: Das Preu/Zeller-Epitaph – ein Werk Meister Erharts?, in: JHVS 91 (1989), 277–386, hier: 329ff. Meister Erhart zugeschrieben. Der Stiftspropst ist als Relieffigur in Lebensgröße dargestellt. Sein Sterbejahr ist im Alten Buch der Straubinger Priesterbruderschaft St. Salvator mit 1473 angegeben, nach: Joseph Keim: Das alte Buch der Priesterbruderschaft zu Straubing, in: JHVS 24 (1921), 25–32, hier: 27. Die Inschrift lautet: "Anno d[omi]ni mcccclxxiii obiit Reverendus pater et dominus Udalricus Käsel p[rae]positus Eccl[es]i[a]e Monasteriensis dies (nicht ausgefüllte Lücke) mensis" (Die genaue Angabe des

Sterbedatums fehlt).

33 Das Grabdenkmal für den Chorherren Johannes Arnkofer, zugleich Pfarrer von Rattenberg, im nördlichen Seitenschiff der ehemaligen Stiftskirche St. Tiburtius, wird ebenfalls Meister Erhart zugeschrieben, nach: Joseph Keim: Der Straubinger Meister Erhart, in: JHVS 53 (1950), 53-60 (mit Fotoanhang. hier: 53, 55). Das Epitaph wurde offenbar 1460 angefertigt; die folgende Zahlenstelle blieb frei und sollte nachgetragen werden. Nach dem Alten Buch der Straubinger Priesterbruderschaft kann Arnkofer erst gegen 1465 verstorben sein. Dargestellt ist Arnkofer ähnlich wie Käsel, wobei bei Arnkofer Kopfneigung und Spielbeinhaltung differieren. Anstatt des Hauptkissens, auf dem der Kopf ruhte, flankieren ihn auf der einen Seite der Wappenschild seines Stiefvaters, des Straubinger Patriziers Hermann Zeller, auf der anderen Seite der Wappenschild seiner Mutter Anna Regeldorferin. Arnkofer war zusätzlich zu seiner Tätigkeit in Münster und Rattenberg auch Kaplan der Polanmesse in der Stadtpfarrkirche St. Jakob in Straubing (nach: Fridolin Solleder: Urkundenbuch der Stadt Straubing, Straubing 1918, Nr. 424) und besaß in Pfaffmünster ein eigenes Wohnhaus (ebda., Nr. 437). In Chorkleidung gewandet trägt der Verstorbene ein aufwendig beschlagenes Buch in der linken Hand. Die Inschrift lautet: "Anno d[omi]ni mcccclx (nicht ausgefüllte Lücke) honorabilis d[omi]n[u]s Johannes Arnchofer Senior Canonicus Monasteriensis necnon plebanus in Ratenberg obiit".

<sup>34</sup> Am Eingang des Chorraumes (südliches Seitenschiff) befindet sich das künstlerisch besonders wertvolle Grabmal für Erhard Saur, das den Kanoniker auf einem Flachrelief mit Talar und Birett zeigt. Die Inschrift lautet: "Anno d[omi]ni mcccc [unleserlich] obiit hon[orabilis] d[omi]n[u]s Erhardus Saur canonicus eccl[esiae] collegiat[ae] (unleserlich) Muenster in die sct marie

magdalene cuius a[n]i[m]a requ[iescat] in pace".

- 4. Anno Domini MCCCLXXXIII die Mensis Juniy obiit Honorabilis Vir Joannes Haimerl Ecclesiae Münsteriensis Canonicus requiescat in Pace. 35
- Anno Domini MDVI die 26. Juniy obiit Venerab. et nobil. Dominus Pertoldus Sinzenhover Canonicus et Decanus colegiatae (!) Ecclesiae in Pfaffenmunster, cujus Anima requiescat in Pace. 36
- 6. In die Magdalenae obiit Venerab. Dominus Christoph Tallmajer Pastor ac canonicus huius Templi Anno Domini MDLI. 37
- Anno Domini 1561 den 1.ten Septembers ist in Christo Jesu entschlafen der Ehrwürdig Herr Leonhard Förg Dechant und Chorherr allhier zu Münster, dem Gott genad. Amen. 38
- 8. Anno Domini 1569 3tia Decembris obiit Venerabilis Vir Dominus Achatius Habas ex oppido Wörth, hujus colegiatae (sic!) Ecclesiae Sti. Tiburtii Canonicus, cujus Anima quae Deo Vivat. Amen. <sup>39</sup>
- Anno Domini 1571 den 13. Martiy starb der Ehrwürdig und geistliche Herr Magister Leonhardus Neumajer Kohr (!) und Pfarrherr des würdigen Stifts Pfaffenmünster alhier. 40
- 10. Venerabili Viro Domino Joanni Fürnschild alias Mahler Decan. Münster qui Anno 1576 die 18. Septemb. in christo feliciter defunctus est. Testament p. 41

35 Das Grabdenkmal für Johannes Haimerl befindet sich im nördlichen Seitenschiff der ehemaligen Stiftskirche. Die Inschrift lautet: "Anno Domini MCCCCLXXXIII XIII die Mensis Junii obiit honorabilis vir d[omi]n[u]s Joannes Haimerl (unleserlich) cuius a[n]i[m]a requiescat

in pace"

<sup>36</sup> Kanonikus und Stiftsdekan Sintzenhofer ist auf dem äußerst kunstvollen Epitaph im nördlichen Seitenschiff der ehemaligen Stiftskirche St. Tiburtius in ganzer Figur in Chorgewand mit Fehpelz und Birett dargestellt, zu Füßen das Wappen der Familie Sintzenhofer, eines alten Adelsgeschlechtes aus der Gegend Regensburgs. Die Inschrift lautet mit beigefügten Ergänzungen in Klammern: "Anno d[omi]ni MDVI die XXVI junii obiit venerabilis et nobilis d[omi]n[us]s Perchtoldus Sintzenhouer Canonicus et Decanus hui[us] ecclesiae in Pfaffenmünster cuius anima requiescat in pace. Amen."

<sup>37</sup> Das Epitaph für den Chorherren Talmajer im nördlichen Seitenschiff der ehemaligen Stiftskirche St. Tiburtius zeigt den Verstorbenen im Chorgewand. Möglicherweise war er mit dem Windberger Abt Johannes Talmair (1541–1570) verwandt (vgl. Norbert Backmund: Kloster Windberg, Windberg 1977, 131). Die Inschrift lautet: "Anno Domini MDLI in die Ma[g]dalene obiit venerab[ilis] d[omi]n[u]s Christop[h] Talmair Pastor et Cano[nicus] hui[us] templi."

<sup>38</sup> Das Grabdenkmal für den Chorherren und Stiftsdekan Förg im nördlichen Seitenschiff der ehemaligen Stiftskirche St. Tiburtius besteht aus einem Ölgemälde auf Holz, das über einer Landschaft die (jetzt übermalte) Krönung Mariens zeigt. Seitlich der Verstorbene im Chorgewand mit Fehpelz. Ein Putto hält das Familienwappen. Die Inschrift lautet: "Anno domini 1561 Montag den Ersten Septembris Ist in Christo Jesu Entschlaffen der Erwirdig herr Leonhart Jörg dechantt und chorherr alhie zw Münster dem Gott genad, Amen." Über der Darstellung des Verstorbenen ist ein Spruchband angebracht: "Sancta Trinitas Miserere Mei!".

39 Dieses Epitaph ist nicht mehr vorhanden.

<sup>40</sup> Das Grabdenkmal für den Chorherren und Pfarrer von Pfaffmünster Neumayr befindet sich in der alten Pfarrkirche St. Martin (heute Neben- und Friedhofskirche). Der Verstorbene ist vor dem Gekreuzigten mit dem Fehpelz dargestellt. Die Inschrift lautet: "Anno 1571 den 13. Marti starb der Erwirdig und geistlich herr M: Leonhardus Neumayr Chor und Pfarher des wirdigen Stiffts Pfaffmünster allhie DGG (= Dem Gott genad)".

Das Epitaph für den Chorherren und Stiftsdekan Fürnschild im südlichen Seitenschiff der

11. Anno Domini 1597, den 16. Septemb. ist in Christo seelig entschlafen der ehrwürdig und geistlich Herr Christoph Lenger Dechant und Pfarrherr zu Pfaffenmünster. Gott verleihe ihm ein fröhliche Auferstehung. Amen. "42

Vergleicht man nun die Transskription der Inschriften aus dem 18. Jahrhundert mit den originalen Inschrifttexten, so ergeben sich einige kleine Unstimmigkeiten. Der Verfasser des 18. Jahrhunderts hat anstatt die Inschrift wortwörtlich wiederzugeben, ergänzt, und seinem Schreibstil angepaßt. 43

## Archivalische und literarische Quellen zur Stiftsgeschichte

Ein ebenfalls interessantes Werk ist die Propst- und Dekansliste im selben Akt. Auch sie ist von einer Hand des 18. Jahrhunderts niedergeschrieben und zeigt deutlich, daß sie aus Quellen- und Literaturstudium erwachsen ist. Denn bereits in der Überschrift ist das methodische Vorgehen des Verfassers beschrieben: "Cathalogus DD. Praepositorum in antiquissima Ecclesia Collegiata Pfaffmünster quantum ex antiquis litteris et variis scripturis erui potest"<sup>44</sup>. Soweit der unbekannte Verfasser die Namen aus "alten Urkunden und verschiedenen Schriften eruieren konnte", sind sie in der vorliegenden Liste verzeichnet. Aus den Begrifflichkeiten "litteris" und "scripturis" läßt sich schließen, daß der barocke Verfasser sowohl gedruckte Literatur als

ehemaligen Stiftskirche St. Tiburtius zeigt im unteren Teil der Platte das Wappen des Verstorbenen. 1573 bekleidete Fürnschild das Amt des Scholasters des Stiftes (Vorbemerkung im Salbuch des Stifts Pfaffmünster von 1573, in: BZA R: KL 5 Nr. 111). Der Stiftsdekan war auch Vater mehrer Kinder (Verlassenschaftsprotokoll in: BZA R: KL 5 Nr. 169). Die Inschrift lautet: "Venerabili Viro D[omi]no Johan Fürnschildt Alias Maler Decano Minste. Q (die folgenden Buchstaben sind durch einen Riß im Epitaph nicht mehr lesbar) Anno D[omi]ni 1576 Die 18. Mensis (unleserlich) In Chr[ist]o Fel[iciter] Defunc[tus] (unleserlich) 9. Est Testament p."

<sup>42</sup> Christoph Lenger aus Gerzen bei Vilsbiburg war der letzte Stiftsdekan von Pfaffmünster. Da bei der Stiftsverlegung nach Straubing St. Jakob im Jahr 1581 das Amt des Stiftspropstes vakant war, leitete er die Translation. Er selbst bat jedoch darum, in Pfaffmünster als Pfarrer bleiben zu dürfen. Der Wunsch wurde ihm gewährt. Nach der Inschrift auf seinem Grabdenkmal im südlichen Seitenschiff der ehemaligen Stiftskirche St. Tiburtius ist als Todestag der 16. September 1597 angegeben. Der Verstorbene ist in Halbrelieffigur mit Wappen dargestellt. Ein weiterer kleiner Gedächtnisstein für Christoph Lenger befindet sich in der Seelenkapelle der alten Pfarrkirche St. Martin. Die Inschrift lautet: "Anno Domini 1597 den 16. September Ist in Christo seliglich Entschlafen der Ehrwürdig und geistlich Her Christoff Lenger, Dechant und Pfarrer zue Pfaffenmünster. Gott verleihe ihm Ein Fröhliche Aufferstehung. Amen." Eine weitere Abbildung erfährt Lenger im Portraitbuch der Priesterbruderschaft St. Salvator (Eduard Wimmer: Das Portraitbuch der Priesterbruderschaft zu Straubing, in: Sammelblätter zur Geschichte der Stadt Straubing. Bearbeitet von Eduard Wimmer, Nr. 39-44, 1882, 153-176.) Ein Kreuzreliquiar, das Lenger 1579 dem Stift dotiert hat, befindet sich im Besitz der Pfarrkirchenstiftung St. Jakob in Straubing (o. N.: Ausstellungskatalog Sakrale Kunst in der Pfarrei St. Jakob, Straubing 1980, Nr. 76).

Dies ist zum Beispiel daran zu erkennen, daß er statt "Pfarher" schlicht "Pfarrherr" (Anm. 40) schreibt, ebenso "Pfarrherr" statt "Pfarrer" (Anm. 42). Oft fügt er außerdem ein fehlendes "obiit" ein. Beim Epitaph für Christoph Lenger (Anm. 42) schreibt er statt "seliglich" "seelig"

usf.

<sup>44</sup> Dagegen schreibt Wiguläus Hundt: Metropolis Salisburgensis, Tomus Tertius, Ausgabe Gewold, Regensburg 1719, 77: "Prepositorum ... nomina quantum ex antiquis monumentis erui potuerunt fideliter hic repraesentamus". Das Vorbild Hundts ist also bei der im 18. Jahrhundert erstellten Straubinger Propstliste nicht zu verkennen. Das abgeänderte Vorwort scheint aber auf eine weitere Bearbeitung der Hundt'schen Liste hinzuweisen.

auch Handschriften (vielleicht mehrerer) Archive benutzt hat. Da der unbekannte Verfasser im "Vorwort" zu seiner Propstliste ausdrücklich auf deren Authentizität hinweist, da sie aufgrund der vorhandenen Urkunden, Dokumente und anderer "Skripturen" angefertigt worden sei, sind Anfänge seiner historischen Forschungen wahrscheinlich vor dem Verlust des gesamten Stiftsarchives 1781 anzusiedeln. Ausgangspunkt und Fundament seiner Nachforschungen war aber dennoch die von Stiftsdekan Mathias Ebersberger um 1585 für Wiguläus Hundt angefertigte Propstliste. <sup>45</sup> Der Wert dieser Liste darf jedoch angesichts der sich erst zögerlich durchsetzenden kritischen Handhabung historischer Gegebenheiten im 18. Jahrhundert nicht zu hoch eingestuft werden.

Als erste Einträge erscheinen: "1267 circiter praefuit Pertoldus incerti stematis, 1269 Eberhardus usus titulo: Nos Eberhardus Dei gratia Praepositus monasteri, 1289 Conradus, 1302 Fridericus a Schläzelburg Canon. Ratisbon. et Praepos. M., 1355 Joannes Kamerauer de Haidstein". Daß der unbekannte Stiftshistoriker an Quellen gearbeitet hat, und nicht nur die Hundt'sche Liste kopierte, zeigt sich an der Erwähnung, daß für die Regierungszeit des ersten angeführten Propstes Berchtoldus das "Stemma<sup>46</sup> unsicher" (= incerti stemmatis) sei. Dies zeigt in Ansätzen ein an der

Quellenüberlieferung orientiertes Geschichtsbewußtsein.

Er führt weiter an: "1567 Ernestus Brand, qui in litteris suis scripsit: Canon. Bertolgadensis et provisione Dei Praeposit. Monasterii . . . 1575 Albertus Hunger SS. Theol. Doctor Procancellarius et Profess. univers. ingolstad. Canon. Passav. et Euchste. <sup>47</sup> vir integerrimae vitae <sup>48</sup> et incomparabilis Doctrina <sup>49</sup> Die Liste reicht bis einschließlich Max Prokop von Törring-Jettenbach und muß daher nach Hundt weiter anhand von Quellen bearbeitet worden sein. Törring wurde am 30. November 1774 als Propst installiert. Bei seinem Namen ist mit einer anderen Handschrift auf einen der Liste beiliegenden, kleinformatigen Zettel verwiesen, auf dem es heißt: "Qui ao 1787 die 20. April. In Episcopum ratisbonens. electus est. Et Praepositus hujat. insign. Collegiat. permansit, etia die 28. mens. Octbr. cum omni Solemnitate in nostra Collegiat. Eccl. in Episcop. Consecratus, et ao. 178.. (unausgefüllte Lücke) dies mensis <sup>50</sup> factus Episcopus Frisingiae. Pie in Domino obiit die 29. mensis Decemb. 1789". Der Bearbeiter weist ausdrücklich auf die mit "aller Feierlichkeit" vorgenommene Bischofskonsekration in der gerade wiederhergestellten Stiftskirche St. Jakob am 28. Oktober 1787 hin. <sup>51</sup> Auch den Nachfolger Törrings als "praepositus", Graf Sigismund von

48 Hundt schreibt ebda. "vir incomparabilis doctrinae et vitae".

Im Original rot unterstrichen.
 Ein genaues Datum fehlt.

<sup>51</sup> Es dürfte dies einen Sonderfall in der Geschichte des Bistums Regensburg, u. U. sogar in der bayerischen Kirchengeschichte, darstellen, daß ein neugewählter Bischof nicht in der Kathedralkirche seines Bistums oder einer anderen Kathedrale zum Bischof geweiht wurde, sondern in seiner Kollegiatstifts- und Pfarrkirche. Die Tatsache der Konsekration in der Kirche St. Jakob weist auf seine enge Verbindung zu diesem Gotteshaus hin.

Ein bisher unveröffentlichter 17seitiger Bericht über den Straubinger Stadtbrand von 1780 und die folgenden Renovierungsarbeiten an der Kirche St. Jakob, der als "Vormerkung zur ewigen Gedächtniss" der Baurechnung vorangestellt ist (Pfarrarchiv St. Jakob, Straubing: Aktenbestand St. Jakob Nr. 20, Baurechnung über Alle Einnahmen und Ausgaben der Abgebrannten

Agsteiner, Stiftsverlegung, 12. S. Anm. 44.
 Stemma = Handschriftenstammbaum.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Hunger war demnach Doktor der Theologie, Prokanzler der Universität Ingolstadt, Kanoniker zu Ingolstadt und Eichstätt.

Portia, erwähnt er in einer kleinen Notiz. Dies zeigt, daß die Propstliste nach Törrings Ausscheiden aus dem Stift zwar weiter bearbeitet wurde, allerdings nur fragmentarisch in Form eines Zusatzes auf einem beigefügten Papier. Aufgrund dieser Bearbeitungsweise liegt es nahe, Törring als Verfasser bzw. Kompilator der Stoffsammlung anzunehmen.

Besonderes Interesse verdient ferner eine vierseitige Skizze zur Geschichte des Stiftes, die größtenteils aus bayerischen Geschichtswerken des 17. und 18. Jahrhunderts zusammengetragen wurde. Mit Marginalien kennzeichnete der ebenfalls unbekannte Verfasser den Fundort der Texte, die im Text in Klammern beigefügt sind. Wörtlich übernommene Zitate waren im Original unterstrichen kenntlich gemacht. Im Folgenden wird der Text wörtlich wiedergegeben, wobei Unterstreichungen durch Kursiv-

setzung kenntlich gemacht wurden:

"Sciendum est, hoc Collegium non Straubingae primo, sed in Pfaffenmünster supra Straubingam fuisse ab Ecclesia Metensi eo translatam. Fuit autem Pfaffenmünster unum ex Antiquissimis Bavariae totius Monasteriis, quod suas origines Utiloni Bavariae Duci debet. De eodem Aventinus haec diserte. Sub idem tempus in Bojaria apud Utilonem fuisse et divum Pirminium Pontificem Mediomatrium reperio. Unde viginti Coenobia et Collegia Monachorum et Sacerdotum exstructa institutaque sunt. Regulus Bojorum septem aedes Monachis construxit. Unum propte Menelacum Noricorum: sex in inferiore Bojaria, juxta Danubium construxit, Bathaviae Niderburgum virgines incolunt. Austraviam, Paphomonasterium, Aldechium superius, inferiusque dedicavit divus Pirminius. Eto (sic!) Argentoratensis Episcopus consecraneos divi Benedicti dedit. (Avent. Lib. III, pag. 291). 52

Nec hac in re ab Aventino Brunnerus, hic brevissimus dissentit. Mansee praeterea C, sunt eius ... (unleserlich)ba Niderburgum, Pfaffenmünster, Osterhova, origines suas Utilonis opibus, pietatique Pirminii debent. (Brunnerus in Bojcis lib. V. Num. X)<sup>53</sup>

Kurfrstl. Stift-und StadtPfarrKirche alhier zu Straubing, 1781–1789, o. Pag.) weist darauf hin, daß Törring die Kirche als "würdig" angesehen habe, sich in ihr "feyerlich consecrieren zulassen (ebda.). Als Bischof von Regensburg wird er 1787 auch Protektor der Priesterbruderschaft St. Salvator, die ihren Sitz an der Kirche St. Veit auf dem Gebiet der Stiftspfarrei St. Jakob hat (Gäubodenmuseum Straubing/Historischer Verein Straubing: Einschreibbuch der Priesterbruderschaft St. Salvator 1705–1868 bzw. Herbert und Ulrich Lehner: Index der Priester und

Ordenschristen der Priesterbruderschaft St Salvator 1702-1865 (Ms.)).

52 Johannes Turmair: Sämtliche Werke, hg. von Sigmund von Riezler, Bd. II (Annales Ducum Boiariae), München 1882, 391: "sub idem tempus in Boiaria apud Utilonem fuisse et divum Pirminum pontificem Mediomatricum reperio. undeviginti coenobia et conlegia monachorum et sacerdotum tum extructa institutaque sunt. regulus Boiorum spetem aedes atratis druidibus construxit; unum propter Menelacum Noricum, sex in inferiore Boiaria iuxta Danubium construxit. Bathaviae Nidroburgum virgines incolunt. Austriaviam, Paphomonasterium, Aldechium superius inferiusque (huius monachi omnium locupletissimi sunt) dedicavit divus Pirminus. Eto Argentoratensis episcopus consecraneos divi Benedicti dedit."

Bd. I (Kleinere historische und philologische Schriften), München 1881, 120: Nach einem Bericht über die Organisation der bayerischen Bistümer durch den hl. Bonifatius schreibt Aventinus: "Darneben ist auch angezeigt die stiftung der stift und closter Bassau, Salzburg, Aichstad ... Nidern Altach, Osterhofen, Pfaffenmünster, Mänse ... Das alles und vil anders mer, nützlich und kurzweilig zue lesen, wirt in dem dritten puech der bairischen chroniken nach der leng erzelt." (Weitere Erwähnung von Pfaffmünster ebda., 290; 291: Gründung durch Her-

zog Tassilo III.).

Andreas Brunner: Annalium virtutis et fortunae Boiorum, Pars I, München 1626, Buch

Henricum pium Austriae Bavariaque Ducem benedictionos Monachos ex Pfaffenmünster in Monasterium Metense, et Canonicos ex Metensi in Pfaffenmünster, et ex hoc eodem rursus Wilhelmum Bavariae Ducem Straubingam transtulisse, et Parochiali Ecclesiae Sanctorum Jacobi et Tiburtii unisse ex Wiguleo Hundio apparet. Cujus verba sunt: Pfaffenmünster Collegiata Ecclesia Canonicorum supra Straubingam fundatur cum aliis septem Monasteriis, per Utilonem Ducem Bavariae, instinctu sancti Pirminii Metensis Episcopi, qui eam dedicavit in honorem Sancti Tiburtii. Otto Argentinensis Episcopus Monachos Sancti Benedicti dedit, circa annum Domini 742. (Hundius in Metrop. Salisp.) Henricus Dux Bavariae canonicos in Meten transtulit in 54 hanc Ecclesiam Monasteriensem et contra Monachos collocavit in Meten 55 circa annum 1156. Haec Ecclesia aliquoties 56 Igne consumpta desolata est, paullatim rursus erecta legitur. Testantur hoc vestigia murorum. 57 Wilhelmus piissimus ac catholicissimus Princeps pio Zelo, cum consensu summi Ponificis 58, nec non ordinarii Ratisbonensis Episcopi, transtulit collegium hoc Straubingam, ac cum Parochiali Ecclesia ibi univit, iisdem fere statutis, Regulis, ac privilegiis, sicuti Ecclesia Collegiata est Monachii 59, hoc currente millesimo quingentesimo octuagesimo primo anno, quod Deus bene vertat.

Andreas Presbyter Ratisbonensis ait: hic Heinricus primus Dux Austriae in Metensi Monasterio Ratisbonnensis Dioecesis Monachos instituit, et clericos, qui ibi erant, in Münster locavit (In chron. Bavar.). Go Idem narrat Joannes Staindelius in chronico apud Oeffele Rer.boic.script. Tom. I, pag. 494 de anno MCLVII nec non Hermannus Altahensis Abbas in annalibus apud eundem Oeffele p. 661. Quibus omnibus per Modum Rationis Dubitandi adjungi potest Narratio Arnpeckii, qui in chron. bavar. lib. II c. 35. p. m. 99 contendit, Monasterium Pfaffenmünster a Duce bavario Thassilione fundatum fuisse, quod ex Inscriptione sequenti in Ecclesia Weltenburgensis

Monasterii legenda probare vult.

Tassilo Dux Bojoariae fundator huius Ecclesiae, sex struxit in Bojoaria Monasteria Weltenburg, Krembsmünster, Lorich (!), Wesselprunn (!), Pfaffenmünster. <sup>62</sup> Falckenstein in seiner bayerischen Geschichte II.Th. period. IV. Sect. IV., f. 502 <sup>63</sup>

V, Abschnitt 10, pag. 681: "Mansee praeterea, Niderburgum, Pfaffenmünster, Osterhova, origines suas Utilonis opibus, pietatique; Pirmini debent."

54 Bei Hundt, ebda., 70: "ad".

55 Bei Hundt, ebda.: "collocavit in Meten, circa annum 1156".

56 Bei Hundt, ebda.: "saepius".

<sup>57</sup> Auf mehrere Brände in Pfaffmünster weist auch Lehner, Nachrichten, 299 f. hin.

58 Bis hierher stimmt der Text größtenteils wörtlich mit Hundt überein.

<sup>59</sup> Bei Hundt, ebda.: "Collegiata Monachii est Ecclesia".

60 Andreas von Regensburg: Chronicon de ducibus Bavariae . . . Item Historia fundationum nonullorum Monasteriorum per partes Bavaria, Ausgabe Marquard Freher, Amberg 1611, 57f.: "Hic Heinricus primus Dux Austriae (ut postea dicetur) in Metensi monasterio Ratisponensis dioecesis monachos instituit, & clericos, qui ibi erant in Munster, locavit."

61 Andreas Felix Oeffele: Rerum Boicarum Scriptores, Tomus I, Augsburg 1763, 495: "MCLVII Hainricus primus Dux Austriae in Meten Ratisponensis Dioecesis Monasterio

Monachos instituit, & Clericos, qui ibi erant, locavit in Münster."

62 Andreas von Regensburg, Chronicon, 27: "Tassilo Dux Bavariae, fundator hujus Ecclesiae. Sex struxit in Bavaria Tassilo dux monasteria. Weltenburch, Chremsmünster, Lorch, Wezelsbrunn, Pfaffenmünster. Tassilo Dux primum, postea Rex, sed monachus ad imum." (eine weitere Erwähnung des Epigramms findet sich ebda. 187: "... Monachus sed ad imum.")

<sup>63</sup> Johann Heinrich von Falckenstein: Historia Boiorum Pragmatica, II. Theil, München/ Ingolstadt 1763, 502: "Otto Bischof von Regensburg hat um das Jahr 742 dieses Closter mit Benediktiner-Mönchen besetzet. Von dessen Glücks- oder Unglücksfällen schweigen die ait: Ottonem Episcopum Ratisbonensem circa annum 742 dedisse praedicto Monasterio Monachos benedictinos."

Die vom Autor des 18. Jahrhunderts verwandte Literatur wurde im Stil der Zeit zitiert. Einige Stellen wurden, wie der Vergleich mit den Originalquellen zeigt, nicht korrekt wörtlich wiederzugeben, sondern abgewandelt und ergänzt. Unklar bleibt, warum weitere Quellen, die die spätere Geschichte des Stiftes betreffen, nicht aufgenommen wurden. Dies legt nahe, daß man sich wohl mehr aus Legitimitätsgründen für die Gründungsgeschichte des Stiftes - sei sie nun ins 8. oder 12. Jahrhundert zu legen - interessierte. 64

## IV. Wert und zeitliches Umfeld der Törring'schen Geschichtsschreibung

Die erhaltenen chronologischen Propst- und Dekanslisten des Stiftes sowie die Aufzeichnung der Inschriften historischer Grabsteine in Pfaffmünster könnten auf Törring zurückgehen, der durch sein Amt als Archivar des Domstiftes Freising möglicherweise auch mit alten Handschriften umzugehen verstand. 65 In Freising könnte er auch zum ersten Mal in Kontakt mit der "Historia Frisingensis" des Benediktiners Karl Meichelbeck (1669-1734) gekommen sein. Meichelbecks Diözesangeschichte Freisings gilt als das "erste mustergültige Beispiel historisch-kritischer Geschichtsschreibung in Süddeutschland". 66 Diese bedeutende Monographie könnte Törring zu seinen Recherchen angeregt haben, wenn er auch ihre exakte Methode nicht übernahm. Die für die Skizze der Geschichte des Stiftes nötige Literatur wäre in den Bibliotheken des Straubinger Karmelitenklosters bzw. des kurfürstlichen Gymnasiums Straubing vorhanden gewesen. 67

Als Resümee kann man festhalten, daß Törring seine Forschungen wohl nicht zweckfrei als historische Untersuchung der Stiftsgeschichte durchführte, sondern in erster Linie um durch den Erweis der Gründung im 8. Jahrhundert die Legitimität des Stifts als Rechtsnachfolger des Klosters aufzuweisen und den Kanonikern durch neu erlangte Abschriften von Obligationen und Privilegien auch nach dem Verlust des Stiftsarchives ein geregeltes finanzielles Auskommen zu sichern. Es standen also in

Geschichts-Schreiber gänzlich stille bis gegen das Jahr 1156, wo man findet, Herzog Heinrich

aus Bayern habe die Chor-Herren aus Meten hieher versetzet...

<sup>64</sup> Neuerdings versucht Dr. Kurt Karpf das karolingische Urkloster St. Tiburtius in Molzbichl bei Spittal an der Drau als Tochtergründung von Pfaffmünster auszuweisen. Kurt Karpf: Das Kloster Molzbichl und die bairische Mission des 8. Jahrhunderts in Karantanien, in: Barbara Grünwald/Therese Meyer/Bernd Oberhuber/Hartmut Prasch (Red.): Spuren europäischer Geschichte. Spittal 800, 1191-1991 (Ausstellungskatalog Schloß Porcia o. Nr.), Spittal an der Drau 1991, 29-41; sowie ders./Franz Glaser: Ein karolingisches Kloster. Bairisches Missionszentrum in Kärnten (hg. vom Verein Historisches Molzbichl), Molzbichl 1989.

65 BayHStA München: KL Chorstift St. Jakob und St. Tiburtius zu Straubing, Nr. 18: Chro-

nikale Aufzeichnungen des Kollegiatstiftes (18. Jh.).

66 Leo Weber: Zur Geschichte des Klosters Benediktbeuern, in: Josef Kirmeier/Manfred Treml (Hg.): Glanz und Ende der alten Klöster (Veröffentlichungen zur Bayerischen Geschichte und Kultur Nr. 21/91), München 1991, 51-61, hier: 58. Im gesamten Werk wird mehrmals ausführlich (mit zahlreichen Literaturverweisen) auf Meichelbeck Bezug genommen.

67 Siehe Anmerkung 26. Über die private Bibliothek Törrings bzw. seine Belesenheit konnte der Verfasser keine Quellen auffindig machen. Allein in den Nachlaßinventarien finden sich einige Posten "Bücher", die allerdings nicht genauer bezeichnet sind.

erster Linie, wie überhaupt vor 1800 "alltagspraktische Zielsetzungen der Rechtssicherheit und Verwaltungsstabilität im Rahmen einer als dauernd und unveränderlich gedachten kirchlichen und gesellschaftlichen Ordnung im Vordergrund." <sup>68</sup> Erst in zweiter Linie scheint es um die Geschichte des Stiftes, seine historische Entwicklung,

gegangen zu sein.

Als erstes versuchte er bereits kurz nach seinem Amtsantritt 1774 durch Archivrecherchen die Geschichte des Stiftes zu erhellen. Doch bereits 1776 war das Archiv in einem desolaten und desorganisierten Zustand. Aber er unternahm keine Sichtung und Registrierung der vorhandenen Urkunden, Akten und Amtsbücher, die ihm sicherlich noch wichtige Informationen hätten liefern können, sondern wandte sich an das gut organisierte Bischöfliche Konsistorialarchiv zu Regensburg, um Abschriften über die Translation des Stiftes 1581 zu erhalten. Nachdem 1780 durch den Stadtbrand das gesamte Stiftsarchiv vernichtet worden war, damit wohl auch alle bis dahin gesammelten Abschriften, mußte er von neuem beginnen, Material zusammenzutragen. Törring hat anschließend, wie das handgeschriebene Manuskript nahelegt, die einschlägige Literatur befragt und sich daraufhin wieder gezielt an die drei Archive gewandt, bei denen er Archivalien zur Stiftsgeschichte vermutete, an das Konsistorialarchiv Regensburg, das Kurfürstliche Archiv zu München sowie das Archiv des Stadtmagistrates zu Straubing. Die angeführten Manuskripte können der Feder des späteren Fürstbischof Max Prokop von Törring entstammen; ebenso ist aber möglich, daß die Recherchen nur von ihm angeregt wurden. Die Zuschreibung an Törring scheint aber durchaus legitim, schreibt der Propst doch an den Stadtmagistrat Straubing am 4. Dezember 1781, daß er sich entschlossen habe, "mitls Sammlung der Dokumente dieses Geschäfte" der Aufarbeitung der Stiftsgeschichte auf sich zu nehmen.

Weitere Ergebnisse der Törring'schen Forschungen, etwa ein längeres Manuskript, sind bisher nicht bekannt<sup>69</sup>, doch muß man annehmen, daß der geschichtsinteressierte Propst nach seiner Wahl zum Bischof von Regensburg am 20. April 1787 und am 26. Mai 1788 zum Bischof von Freising <sup>70</sup> kaum mehr die Zeit für das intensive Quellenstudium zur Erarbeitung einer Geschichte des Kollegiatstiftes SS. Jakobus und

Tiburtius zu Straubing aufzubringen vermochte.

Sein Interesse an der Historie fiel in die Zeit der langsam Gestalt annehmenden kritischen Kirchengeschichtsschreibung, die dazu überging Quellentexte kritisch zu hinterfragen und nicht mehr nur die Legitimität der kirchlichen Strukturen erweisen wollte. <sup>71</sup> Doch es scheint unangebracht, Max Prokop von Törring-Jettenbach mit den

68 Wilhelm Janssen: Der Auftrag der Kirchenarchive in Vergangenheit, Gegenwart und

Zukunft, in: Der Archivar 50 (1997), 254-260, hier: 254.

<sup>69</sup> Das Staatsarchiv München, das das Archiv der Grafen von Törring-Jettenbach verwahrt, besitzt keinerlei Unterlagen von Max Prokop zur Stiftsgeschichte. Auch in den Beständen des BZAR, des BayHStA München und der Bayerischen Staatsbibliothek konnten keine Aufzeich-

nungen entdeckt werden.

Auch die durch den Archivar Sammet im Kurfürstlichen Landes-Archiv 1801 im Auftrag des Ministerial-Departments in geistlichen Angelegenheiten durchgeführte Untersuchung hatte über den Ursprung des Stiftes in Pfaffmünster sowie über die Verlegung nach Straubing "der sorgfältigsten Nachforschungen ungeachtet" keine Akten oder Urkunden vorgefunden, lediglich eine 1447 abgefaßte Bestätigung der Freiheiten des Stiftes Pfaffmünster. Nach: BayHStA München KL Fasz. 714/36 ("Die Entstehung des Korstiftes Pfaffenmünster, dann dessen Verlegung nach Straubingen – 1801").

70 Hausberger, Geschichte, Bd. II, 34f.

<sup>71</sup> John Stroup: Protestant Church Historians in the German Enlightenment, in: Hans Erich

ihm nur zugeschriebenen und mehr kompilierenden Recherchen dieser geistesgeschichtlichen Bewegung zuzuordnen. Erstens fehlen Belege für seine tatsächliche Auseinandersetzung mit historisch-kritischer Literatur und zweitens ist es angesichts der fragmentarischen Überlieferung der Stoffsammlung zu hoch gegriffen, um ihn in eine Linie mit Historikern wie Meichelbeck zu stellen. Sicher ist nur, daß sich Törring für die Kirchengeschichtsschreibung interessierte. Ob er sich dem in der Aufklärung herausgebildeten Ideal dieser Disziplin verpflichtet wußte, bleibt aber fraglich. 72

Bödeker u.a. (Hg.): Aufklärung und Geschichte. Studien zur Geschichtswissenschaft im 18. Jahrhundert (Veröffentlichungen des Max-Planck-Institutes für Geschichte 81), Göttingen

1986, 169-192, hier: 169.

<sup>72</sup> Einen Einblick in über das Phänomen der "Katholischen Aufklärung" bieten Manfred Weitlauff: Die Mauriner und ihr historisch-kritisches Werk, in: Georg Schwaiger (Hg.): Historische Kritik in der Theologie, Göttingen 1980, 153-209. Georg Heilingsetzer: Die Benediktiner im 18. Jahrhundert. Wissenschaft und Gelehrsamkeit im süddeutsch-österreichischen Raum, in: Harm Klueting (Hg.): Katholische Aufklärung. Aufklärung im katholischen Deutschland (Studien zum 18. Jahrhundert 15), Hamburg 1993, 208-224; ebda. Auswahlbibliographie zur Katholischen Aufklärung: 411-425. Zur Einführung eignet sich Eduard Hegel: Die katholische Kirche Deutschlands unter dem Einfluß der Aufklärung des 18. Jahrhunderts (Rheinisch-Westfälische Akademie der Wissenschaften, Vorträge G 206), Opladen 1975. Die neueste Literatur findet sich bei Manfred Heim: Kirche in der Zeitenwende. Von der Aufklärung zur religiösen Erneuerung im 18./19. Jahrhundert, in: Münchener Theologische Zeitschrift 49 (1998), 101-111 sowie ders.: Goldenes Priesterjubiläum in München 1775. Heinrich Brauns "Rede von der Wichtigkeit priesterlicher Würde", in: Manfred Weitlauff/Peter Neuner (Hg.): Für Euch Bischof - Mit Euch Christ (FS Friedrich Kardinal Wetter), St. Ottilien 1998, 245-270; Manfred Weitlauff: Der Staat greift nach der Kirche. Die Säkularisation von 1802/03 und ihre Folgen, in: ders. (Hg.): Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998, 15-53; Markus Ries: Vom freien Denken herausgefordert. Katholische Theologie zwischen Aufklärung und Romantik, in: ebda., 54-75.

# Barbara Popp (1802-1870)

Die Regensburger Nazarenerin und ihr religiöses Werk

#### von

# Eugen Trapp

#### INHALT

| Vorwort und Dank                                                                                      |             |       |     |   |   |  | 401               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-------|-----|---|---|--|-------------------|
| Bibliographie                                                                                         |             |       |     |   |   |  | 403               |
| Siglen und Abkürzungen                                                                                |             |       |     |   |   |  | 403               |
| I. Das geistige Umfeld: Regensburger Romanti                                                          | k           |       |     |   |   |  | 408               |
| Katholizismus und Patriotismus Konfessionelle Kunstwelten                                             |             |       | : : |   |   |  | 408<br>411        |
| II. Barbara Popp: Leben                                                                               |             |       |     |   |   |  | 413               |
| Hirschau – Regensburg – München<br>In der römischen Künstlerrepublik<br>Vier Jahrzehnte in Regensburg |             |       | : : | : |   |  | 413<br>418        |
| III. Barbara Popp: Das religiöse Werk                                                                 |             |       |     |   |   |  |                   |
| Marienbilder                                                                                          | : : :       |       |     |   | ÷ |  | 436<br>439<br>442 |
| Christus als Bildthema                                                                                |             |       |     |   |   |  |                   |
| Portraits kirchlicher Würdenträger                                                                    | 7.40        |       |     |   |   |  | 452               |
| IV. Summa: Religiöse Empfindung und ästhetis                                                          | sches Erleb | nis . |     |   |   |  | 456               |
| Quellenanhang                                                                                         |             |       |     |   |   |  | 459               |
| Bildnachweis                                                                                          |             |       |     |   |   |  | 470               |

#### Vorwort und Dank

Ziel dieser Studie ist es, das religiöse Werk der Regensburger Malerin Barbara Popp vor dem Hintergrund von nazarenischer Kunst und katholischer Restauration zu untersuchen. Dies erfordert den Rückgriff auf zwei unterschiedliche Forschungsstränge: den kunsthistorischen und den kirchengeschichtlich-politischen. Beide Stränge verlaufen in aller Regel nebeneinanderher. Sie über möglichst weite Strecken zur Deckung zu bringen, muß unser methodisches Ziel sein.

Auf die Regensburger Situation bezogen, gingen die notwendigen interdisziplinären Ansätze von literaturwissenschaftlicher Seite aus und konzentrierten sich auf

Clemens Brentano und seinen geistlichen Freund Melchior Diepenbrock sowie auf die von Brentano innig verehrte und von Diepenbrock geschätzte Malerin Emilie Linder. Die Forschungen von Hermann Nestler und Bernhard Gajek brachten interessante Zusammenhänge zwischen allgemeiner Geistesgeschichte und bildender Kunst ans Licht. Daß für theologische und kirchengeschichtliche Untersuchungen vor allem der große Regensburger Bischof Johann Michael Sailer und sein Schüler Diepenbrock, der nachmalige Kardinal von Breslau, zum Gegenstand wurden, liegt auf der Hand. Fragen nach dem Verhältnis der beiden bedeutenden Kirchenmänner zur Kunst wurden dabei bisher kaum erörtert. Vorstöße in dieser Richtung kamen lediglich von germanistischer und kunsthistorischer Seite. <sup>1</sup>

Für die Beschäftigung mit Barbara Popp bildet die von Ottilie Sepp 1921 veröffentlichte Biographie noch immer den unumgänglichen Ausgangspunkt. Die darin publizierten, heute verschollenen Briefe und Tagebucheintragungen verleihen dem unscheinbaren Bändchen Quellencharakter. Ein Vergleich mit den erhaltenen Originaltexten der Künstlerin legt allerdings den Verdacht nahe, daß die Zitate, obwohl sie als solche eindeutig gekennzeichnet sind, von der Herausgeberin stilistisch geschönt wurden. Dennoch scheint der Wiederabdruck einiger entscheidender Passagen im Quellenanhang sinnvoll, zumal die Biographie heute nur noch schwer zugänglich ist.

Abgesehen von eher sporadischen Erwähnungen geriet die Malerin, die zu Lebzeiten Eingang in alle gängigen Künstlerlexika gefunden hatte, in Vergessenheit. Ihre nazarenischen Heiligen galten bald als zu süßlich, um die modernen Gläubigen ansprechen zu können. Aus vielen Kirchen wurden ihre Bilder entfernt. Erst in den letzten beiden Jahrzehnten konnte sich Barbara Popp wieder einer gewissen Aufmerksamkeit erfreuen, teils im Zuge des wachsenden Interesses an der nazarenischen Malerei, teils vor dem Hintergrund, ihre Rolle in einem von Männern dominierten Kunstbetrieb zu beschreiben. Zu einer kunsthistorischen Bewertung der Malerin haben diese Beiträge nicht geführt. Zwei Versuche, ein Bild der Künstlerin zu zeichnen, stützten sich gar auf Werke, die seit Jahrzehnten verschollen sind. Lediglich die Studie von Birgit Angerer brachte Neues zur Münchner Akademiezeit. <sup>2</sup>

Um verbindliche Aussagen über Barbara Popp und ihre "Nazarenität" treffen zu können, ist es zwingend, in erster Linie ihre Bilder heranzuziehen. Alle bekannten Arbeiten katalogmäßig zu besprechen und abzubilden, ist nicht Ziel der vorliegenden Untersuchung. Dennoch gebietet es der schlechte Forschungsstand, hier erstmals die Werke religiösen Inhalts sowie die Portraits geistlicher Würdenträger geschlossen vorzustellen. Damit möchte diese Arbeit zu weiteren Nachforschungen anregen. Diese werden sich in Zukunft auch mit der Bildnismalerin Popp beschäftigen müssen, die eine Reihe von Regensburger Bürgern und damals in der Stadt ansässigen Adligen

portraitiert hat.

Bei meinen Nachforschungen war ich auf vielfältige Hilfe angewiesen. Für Hinweise sachlicher und bibliographischer Art habe ich an erster Stelle Frau Dr. Bärbel Kovalevski, Berlin, zu danken. Auf sie geht auch die Idee zurück, Barbara Popp im Rahmen der Ausstellung Zwischen Ideal und Wirklichkeit. Künstlerinnen der Goethezeit zwischen 1750 und 1850 (Schloßmuseum Gotha 1999) zu würdigen.

Wertvolle Hilfe erfuhr ich ferner durch das Bischöfliche Zentralarchiv Regensburg sowie durch die Diözesanmuseen Regensburg und Eichstätt; durch Herrn Nikolaus

Nestler: Zeitalter der Romantik; Gajek: Dichtung und Religion, bes. 76 ff.; ders. in Kat. Regensburg 1979; Traeger: Geist der Marmorgemeinde; ders.: Kirche der Natur, 195 f.
Schindler u. Schrott; Angerer, bes. 30 u. 33.

Meier, Kunstmuseum Basel; Herrn Dr. Matthias Mende, Museen der Stadt Nürnberg; Herrn Dr. med. Georg Mohr, Pfakofen; Herrn Verwaltungsdirektor Hubert Vennemann, St.-Agnes-Hospital Bocholt; sowie Prof. Dr. Aleksandra Witkowska OSU, Universität Lublin.

Regensburg, im Juni 1998

Eugen Trapp

#### BIBLIOGRAPHIE

## Siglen und Abkürzungen:

ADB: Allgemeine Deutsche Biographie, 55 Bde., Leipzig 1875–1910 AKL: Allgemeines Künstlerlexikon, München-Leipzig 1992 ff.

Art.: Artikel

BAP: Baualterspläne zur Stadtsanierung in Bayern. Regensburg I–X, hg. vom Bayerischen Landesamt für Denkmalpflege, München 1973–1993

BGBR: Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg

BHStA: Bayerisches Hauptstaatsarchiv München
BSB: Bayerische Staatsbibliothek München
BZA: Bischöfliches Zentralarchiv Regensburg
EZA: Fürst Thurn und Tayis Zentralarchiv Regensburg

FZA: Fürst Thurn und Taxis Zentralarchiv Regensburg HV: Historischer Verein für Oberpfalz und Regensburg

KatAkM: Kataloge der Ausstellungen der Kunstakademie München, München 1811 ff.

KDB Regensburg: Die Kunstdenkmäler von Bayern. Stadt Regensburg, bearb. von Felix Mader, 3 Bde., München 1933 (ND München-Wien 1981)

LCI: Lexikon der christlichen Ikonographie, 8 Bde., Freiburg-Basel-Wien 1968–1976
 LdF: Lexikon der Frau, 2 Bde., Zürich 1953/54 (Art., Popp, Barbara' in Bd. 2, Sp. 952)
 MLex: Marienlexikon, hg. im Auftrag des Institutum Marianum Regensburg von Remigius

Bäumer und Leo Scheffczyk, 6 Bde., St. Ottilien 1988-1994

ThB: Thieme, Ulrich/Becker, Felix (Hg.): Allgemeines Lexikon der Bildenden Künstler von der Antike bis zur Gegenwart, 37 Bde., Leipzig 1907–1950 (Art., Popp, Barbara' in Bd. 27 [1933], 263 f.)

ULB: Universitäts- und Landesbibliothek Bonn

VHVO: Verhandlungen des Historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg

### Verzeichnis der Kurztitel:

(Die mit \* gekennzeichneten Titel enthalten Angaben zu Barbara Popp und/oder ihren Werken)

- \* Angerer, Birgit: Barbara Popp eine Regensburger Malerin der Romantik, in: Regensburger Almanach 1993, Regensburg 1992, 29–34.
- \*Bauer, Karl: Regensburg. Aus Kunst-, Kultur- und Sittengeschichte, Regensburg 51997.
- \*Bénézit, Emmanuel (Hg.): Dictionnaire critique et documentaire des Peintres, Sculpteurs ... (Nouvelle Edition), Bd. 8, Paris 1976, 431.
- \*Bildniskatalog: Allgemeiner Bildniskatalog von Hans Wolfgang Singer, Bd.11, Leipzig 1934 (ND Stuttgart-Nendeln 1967), 10.
- Bröker, Elisabeth: Aus der Geschichte des Bocholter Krankenhauses 1844–1944, in: Das neue St.-Agnes-Hospital in Bocholt (= Sonderdruck aus: Unser Bocholt, 36. Jg., Heft 2–3/1985), 68–77.
- Boerlin, Paul H.: Emilie Linder. Painter and patroness of the arts, in: Apollo. Magazine of the Arts, New Series, Vol. CIV (1976) Nr. 178, December, 491–495.
- \*Boetticher, Friedrich von: Malerwerke des 19. Jahrhunderts, Bd. II/1, Dresden 1901 (ND Hofheim am Taunus 1974), 299.

- \*Brunner, P. Adalbert: Kirche und Kloster St. Joseph der Unbeschuhten Karmeliten in Regensburg, Regensburg 1930.
- \*Finken, Ursula: Apollonia Diepenbrock Gründerin des ersten "Hauses für Frauen" in Regensburg (1799–1880), in: Berühmte Regensburger. Lebensbilder aus zwei Jahrtausenden, hg. von Karlheinz Dietz u. Gerhard H. Waldherr, Regensburg 1997, 251–262.
- \*Foerstl, Johann Nepomuk: Barbara Popp. Eine Regensburger Malerin der Nazarener Schule, in: Alt-Bayerische Heimat. Beilage zur *Mittelbayerischen Zeitung*, 4. Jg. (1951), Nr. 6 (sic; nach fortlaufender Zählung Nr. 13).
- Freytag, Rudolf: Verzeichnis der Regensburger Ärzte (bis 1850), in: Regensburger Anzeiger Nr. 246 v. 6. 9. 1929.
- Gajek, Bernhard: Dichtung und Religion. J.M. Sailer und die Geistesgeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts, in: Johann Michael Sailer, 59–85.
- Gajek, Bernhard: Romantiker in Regensburg. Festvortrag zur 95. Jahresversammlung der Gesellschaft der Bibliophilen e. V. am 5. Juni 1994 in Regensburg, München 1994.
- Gollwitzer, Heinz: Ludwig I. von Bayern. Königtum im Vormärz. Eine politische Biographie, München 1986.
- Hahn, Winfried M.: Romantik und Katholische Restauration. Das kirchliche und schulpolitische Wirken des Sailerschülers und Bischofs von Regensburg Franz Xaver von Schwäbl (1778–1841) unter der Regierung König Ludwigs I. von Bayern (= Miscellanea Bavarica Monacensia, Bd. 24), München 1970.
- Hammermayer, Ludwig: Das Regensburger Schottenkloster des 19. Jahrhunderts im Spannungsfeld zwischen Großbritannien, Bayern und Rom. Erneuerung, Existenzkampf, Säkularisierung, in: BGBR 5 (1971), 241–483.
- Howitt, Margaret: Friedrich Overbeck. Sein Leben und Schaffen. Hg. von Franz Binder, 2 Bde., Freiburg i. B. 1886.
- \*Jakob, Georg: Die Kunst im Dienste der Kirche. Ein Handbuch für Freunde der christlichen Kunst, Landshut <sup>4</sup>1885.
- Jensen, Jens Christian: Das Werk des Malers Josef Wintergerst, in: Zeitschrift des Deutschen Vereins für Kunstwissenschaft XXI (1967), 20-58.
- Jent, Verena: Emilie Linder, 1797–1867. Studien zur Biographie der Basler Kunstsammlerin und Freundin Clemens Brentanos (Diss. Basel 1967), Berlin 1970.
- Johann Michael Sailer. Theologe, Pädagoge und Bischof zwischen Aufklärung und Romantik, hg. von Hans Bungert (= Schriftenreihe der Universität Regensburg, Bd. 8), Regensburg 1983.
- \*Kat. Dresden 1830: Verzeichnis der vom 1. August 1830 an in der Königlich Sächsischen Akademie der Künste in Dresden öffentlich ausgestellten Kunstwerke, Dresden o. J. [1830].
- Kat. Frankfurt 1978: Clemens Brentano 1778–1842, hg. von Detlev Lüders (Freies Deutsches Hochstift- Frankfurter Goethe-Museum, 5. 9.–31. 12. 1978), Frankfurt am Main 1978.
- Kat. Frankfurt/Weimar 1994: Goethe und die Kunst, hg. von Sabine Schulze (Schirn Kunsthalle Frankfurt, 21.5.–7.8.1994; Kunstsammlungen zu Weimar, 1.9.–30.10.1994), Ostfildern 1994.
- \*Kat. Gotha 1999: Zwischen Ideal und Wirklichkeit. Künstlerinnen der Goethezeit zwischen 1750 und 1850 (Schloßmuseum Gotha, 1.4.–30.6.1999), im Druck.
- \*Kat. Leipzig 1847: Verzeichnis der sechsten Ausstellung des Leipziger Kunstvereins in der deutschen Buchhändlerbörse, eröffnet am 15. September 1847, Leipzig o. J. [1847].
- Kat. Leipzig 1992: Das 19. Jahrhundert in München (Museum der bildenden Künste Leipzig, 12.6.–16.8.1992), Leipzig 1992.
- Kat. Leipzig 1997: Julius Schnorr von Carolsfeld (1794–1872), hg. von Herwig Guratzsch (Museum der bildenden Künste, 26. 3.–23. 5. 1994), Leipzig 1994.

- Kat. Lübeck 1989: Johann Friedrich Overbeck 1789–1869. Zur zweihundertsten Wiederkehr seines Geburtstages, hg. von Andreas Blühm u. Gerhard Gerkens (Behnhaus, 25.6.–3.9.1989), Lübeck 1989.
- Kat. Mannheim 1993: Nazarenische Zeichenkunst, bearb. von Pia Müller-Tamm (Kunsthalle Mannheim, 17.7.–19. 9. 1993), Berlin 1993.
- \*Kat. München 1834: Bericht über den Bestand und das Wirken des Kunstvereins, München 1834.
- Kat. München 1980: Glyptothek München 1830–1980, hg. von Klaus Vierneisel und Gottlieb Leinz (Glyptothek, 17. 9.–23. 11. 1980), München 1980.
- Kat. München 1987/88: "In uns selbst liegt Italien" Die Kunst der Deutsch-Römer, hg. von Christoph Heilmann (Haus der Kunst, 12.12.1987–21.2.1988), München 1987.
- \*Kat. Nürnberg 1973: Das Dürer-Stammbuch von 1828, bearb. von Matthias Mende und Inge Hebecker (Dürerhaus, 18.5.–2.9.1973), Nürnberg 1973.
- Kat. Nürnberg 1991/92: Künstlerleben in Rom. Bertel Thorvaldsen (1770–1844). Der dänische Bildhauer und seine deutschen Freunde, hg. von Gerhard Bott und Heinz Spielmann (Germanisches Nationalmuseum, 1.12. 1991–1.3. 1992), Nürnberg 1991.
- Kat. Regensburg 1979: Johann Michael Sailer, Melchior Diepenbrock, Clemens Brentano, hg. von Bernhard Gajek (Museum der Stadt Regensburg, 17.1.–18.2.1979), Regensburg 1979 (Typoskript).
- \*Kat. Regensburg 1982: Johann Michael Sailer. Pädagoge Theologe Bischof von Regensburg. Zum 150. Todestag (Diözesanmuseum Regensburg, 14.5.–29.9.1982), Regensburg 1982 (Typoskript).
- \*Kat. Regensburg 1983: Georg Michael Wittmann, Bischof von Regensburg. Gedächtnisausstellung zum 150.Todestag (Diözesanzentrum Obermünster, 4.3.–6.5.1983), Regensburg 1983 (Typoskript).
- Kat. Regensburg 1989: Ratisbona Sacra. Das Bistum Regensburg im Mittelalter (Diözesanzentrum Obermünster, 2.6.–1.10.1989), München-Zürich 1989.
- \*Kat. Regensburg 1994/95: Musica Divina. Ausstellung zum 400. Todesjahr von Giovanni Pierluigi da Palestrina und Orlando di Lasso und zum 200. Geburtsjahr von Carl Proske (Bischöfliche Zentralbibliothek Regensburg, 4.11.1994–3.2.1995), Regensburg 1994.
- \*Kat. Regensburg 1995/96: Regensburg und sein Mittelalter. Von Eugen Trapp (Museum der Stadt Regensburg, 10. 12. 1995–25. 2. 1996), Regensburg 1995.
- Kat. Rom 1981: I Nazareni a Roma, hg. von Klaus Gallwitz (Galleria d'Arte Moderna), München 1981; dt. Ausg.: Die Nazarener in Rom. Ein deutscher Künstlerbund der Romantik.
- Kat. Vaduz 1994: Fünf Jahrhunderte italienische Kunst aus den Sammlungen des Fürsten von Liechtenstein. Von Uwe Wieczorek (Vaduz, Liechtensteinische Staatliche Kunstsammlung, ab 16.4. 1994), Bern 1994.
- \* Kohl, Irene: Franz Xaver Schwäbl, Bischof von Regensburg. Ein Lebensbild, in: Der Zwiebelturm, Jg. 15 (1960), Heft 11, 245–253.
- \*Kovalevski, Bärbel: Über die freundschaftlichen und sozialen Beziehungen zwischen den Künstlern und Künstlerinnen um Georg Friedrich Kersting in Dresden, in: Ausst.kat. "Das Gesicht ist der edelste Sinn ..." Georg Friedrich Kersting zur Porträtkunst (Museum der Stadt Güstrow 1997), Güstrow 1997, 20–29.
- \*Kovalevski, Bärbel: Randerscheinungen? Deutsche Malerinnen in der Zeit des Dürer-Jubiläums von 1828, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1998 (= Tagungsbericht der VIII. Greifswalder Romantikkonferenz), Nürnberg 1998, 65–72.
- \*Kraus, Andreas/Pfeiffer, Wolfgang (Hg.): Regensburg. Geschichte in Bilddokumenten, Regensburg <sup>2</sup>1986.

- Krick, Ludwig Heinrich: Chronologische Reihenfolgen der Seelsorgevorstände und Benefiziaten des Bistums Passau, Passau 1911.
- \*Lagleder, Johannes: Melchior Diepenbrock. Sekretär und Jünger von Bischof Sailer, in: Regensburger Almanach 1990, Regensburg 1989, 54–63.
- Loers, Veit: Die Barockausstattung des Regensburger Doms und seine Restauration unter König Ludwig I. von Bayern (1827–1839), in: BGBR 10 (1976), 229–266.
- Loichinger, Alexander: Melchior Diepenbrock. Seine Jugend und sein Wirken im Bistum Regensburg (= BGBR 22), Regensburg 1988.
- Mai, Paul: Johann Michael Sailer's Wirken als Weihbischof und Bischof von Regensburg, in: BGBR 16 (1982), 161–207.
- \*Maillinger, Joseph: Bilderchronik der königl. Haupt- und Residenzstadt München, Bd. 1, München 1876.
- Meier, Nikolaus: Emilie Linder und Jacob Burckhardt. Stiften und Sammeln für die Öffentliche Kunstsammlung Basel, Basel 1997.
- \*Mende, Matthias: Zum Nürnberger Dürer-Stammbuch von 1828, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1998 (= Tagungsbericht der VIII. Greifswalder Romantikkonferenz), Nürnberg 1998, 43–50.
- Möseneder, Karl (Hg.): Feste in Regensburg. Von der Reformation bis in die Gegenwart, Regensburg 1986.
- Mohr, Georg: 1929–1979. Festschrift anläßlich der 50jährigen Wiederkehr des Pfarrkirchenbaus zu Pfakofen, o. O., o. J. [1979].
- \*Morsbach, Peter: Kunst in Regensburg, Regensburg 1995.
- \* Nagler, Georg Kaspar: Neues allgemeines Künstler-Lexicon, Bd. 11, München 1841, 511.
- Nestler, Hermann: Klemens Brentanos Lebensabend. Seine Regensburger und Münchener Zeit (1832–1842). Sonderabdruck aus dem "Erzähler" Nr. 27–40 der Unterhaltungsbeilage des Regensburger Anzeigers, Regensburg 1922.
- \*Nestler, Hermann: Regensburg im Zeitalter der Romantik. Sonderabdruck aus dem "Erzähler" Nr. 30–39 der Unterhaltungsbeilage des Regensburger Anzeigers, Regensburg 1924, 1–28.
- Nestler, Hermann: Klemens Brentanos Beziehungen zu Regensburg. Ergänzungen. Sonderabdruck aus dem "Erzähler" Nr. 30–39 der Unterhaltungsbeilage des Regensburger Anzeigers, Regensburg 1924, 29–35.
- \*Niedermayer, A[ndreas]: Künstler und Kunstwerke der Stadt Regensburg. Ein Beitrag zur Kunstgeschichte Altbayerns, Landshut 1857.
- \*Noack, Friedrich: Das Deutschtum in Rom seit dem Ausgang des Mittelalters, 2 Bde., Berlin/ Leipzig 1927.
- \*[Die] Nürnbergischen Künstler, geschildert nach ihrem Leben und ihren Werken, hg. von dem Vereine nürnbergischer Künstler und Kunstfreunde, Heft 4: Peter Vischer, Erzgießer, Nürnberg 1831.
- Otten, Frank: Ludwig Michael Schwanthaler 1802–1846. Ein Bildhauer unter König Ludwig I. von Bayern. Monographie und Werkverzeichnis. Bearbeiter des graphischen Werkes Karl Eidlinger (Studien zur Kunst des 19. Jahrhunderts 12), München 1970.
- Plank, Sigrid: Apolonia Diepenbrock (1799–1880), in: Lebensbilder aus der Geschichte des Bistums Regensburg, hg. von Georg Schweiger (= BGBR 23/24), Regensburg 1989, 644–656.
- \*Prause, Marianne: Die Kataloge der Dresdner Akademie-Ausstellungen 1801–1850, Bd. 1 u. Registerbd., Berlin 1975.
- Raasch, Susette: Restauration und Ausbau des Regensburger Domes im 19. Jahrhundert, in: BGBR 14 (1980), 137–303.

- Reidelbach, Hans: König Ludwig I. von Bayern und seine Kunstschöpfungen, München 1888 (ND Hannover 1985).
- \*Reigers, Friedrich: Die Stadt Bocholt während des neunzehnten Jahrhunderts, Bocholt 1907 (ND Bocholt 1966).
- Reinhard, Ewald (Hg.): Clemens Brentano und Apollonia Diepenbrock. Eine Seelenfreundschaft in Briefen, München o. J. [1914].
- Sailer, Johann Michael: Von dem Bunde der Religion mit der Kunst. Eine akademische Rede, gehalten vor den Lehrern und Studirenden der Universität Landshut im Jahre 1808, in: Johann Michael Sailer's sämmtliche Werke, unter Anleitung des Verfassers hg. von Joseph Widmer, 19. Theil, Sulzbach 1839, 161–176.
- Schaper, Christa: August Riedel. Ein Bayreuther Maler-Professor an der römischen Akademie San Luca, in: Archiv für Geschichte von Oberfranken 42 (1962), 91–170.
- \*Schiel, Hubert: Sailer-Bildnisse, in: Der Zwiebelturm, 10. Jg. (1955), Heft 2, 53-56.
- \* Schindler, Herbert: Nazarener. Romantischer Geist und christliche Kunst im 19. Jahrhundert, Regensburg 1982.
- \*Schorn, Johann Karl Ludwig von: Betrachtungen über die Kunstausstellung in München im Oktober 1829, in: Morgenblatt für gebildete Stände /Kunstblatt, Nr. 92 vom 16.11.1829, 367.
- \*Schorn, Johann Karl Ludwig von: Nachrichten vom August. Malerei. Regensburg, in: Morgenblatt für gebildete Stände/Kunstblatt, Jg. 1840, 347 f.
- \*Schrott, Karin: "Wovon ich dann mein ganzes Leben zu zehren habe". Die Italienreise der Barbara und Wilhelmine Popp, in: Kätzel, Ute / Schrott, Karin (Hg.): Regensburger Frauenspuren. Eine historische Entdeckungsreise, Regensburg 1994, 141–145 (mit Werkverzeichnis von Wilhelm Aman).
- \*Schuegraf, Joseph Rudolph: Geschichte des Domes von Regensburg und der dazu gehörigen Gebäude (2 Teile), Teil 2, Regensburg 1849.
- \*Schweers, Hans F.: Gemälde in deutschen Museen, Teil I, Bd. 3, München u. a. 1994.
- Seebaß, Friedrich v. (Hg.): Clemens Brentano. Briefe, 2 Bde., Nürnberg 1951.
- Seidler = Erinnerungen und Leben der Malerin Louise Seidler, hg. von Hermann Uhde, Berlin 1874 (Weimar 1964).
- \*Sepp, O[ttilie]: Barbara Popp. Eine Regensburger Malerin des 19. Jahrhunderts. Sonderabdruck aus der Unterhaltungsbeilage zum Regensburger Anzeiger, dem Erzähler, Jg. 1921, Regensburg o. J. [1921]; als eigenständige Publikation Regensburg 1922.
- \*Singer, Hans Wolfgang: Allgemeines Künstler-Lexicon, Bd. 3, Frankfurt am Main 1898, 472.
- \*Staudinger, Ulrike: Die "Bildergalerie" Maximilian Karls von Thurn und Taxis. Fürstliches Mäzenatentum im bürgerlichen Zeitalter (= Thurn und Taxis-Studien 17), Kallmünz 1990.
- Traeger, Jörg: Der Geist der Marmorgemeinde. Sakrale Verwandlungen in der Walhalla und ein theologischer Gedanke Johann Michael Sailers, in: Johann Michael Sailer, 87–113.
- Traeger, Jörg: Die Kirche der Natur. Kunst und Konfession in der romantischen Epoche, in: Kunst um 1800 und die Folgen. Werner Hofmann zu Ehren, hg. von Christian Beutler u. a., München 1988, 181–199.
- \*Trapp, Eugen s. Kat. Regensburg 1995/96.
- \*Trapp, Eugen: Die Kirchen und Kapellen der Pfarrei Riekofen in Geschichte und Kunst, Lindenberg 1997.
- \*Tyroller, Karl: Pfarrei Altenthann (Peda-Kunstführer Nr. 012), Passau 1988.
- \*Walderdorff, Hugo Graf von: Regensburg in seiner Vergangenheit und Gegenwart, Regensburg-New York-Cincinnati <sup>4</sup>1896.
- \*Zahn, Karl: Der Dom zu Regensburg (= Deutsche Kunstführer, hg. von Adolf Feulner, Bd.39), Augsburg 1929.

# I. Das geistige Umfeld: Regensburger Romantik

### Katholizismus und Patriotismus

Am 23. April 1809 erstürmten die französisch-bayerischen Truppen Regensburg. Ein Jahr später wurde die einstige Freie Reichsstadt und – ab 1806 – fürstprimatische Residenzstadt als schlichte Kreishauptstadt dem Königreich Bayern einverleibt. München war nun die Hauptstadt, in der die politischen Geschicke Regensburgs bestimmt wurden. Aus ihr sollten aber auch viele jener Impulse kommen, die es heute rechtferti-

gen, von einer Regensburger Romantik zu sprechen.

König Ludwig I. trug sich bereits im Jahr seiner Thronbesteigung, 1826, mit dem Gedanken an die Vollendung des Regensburger Doms, obwohl er damals den Bau noch nicht einmal aus eigener Anschauung kannte. Als 1828 im Archiv des Domkapitels die beiden originalen mittelalterlichen Fassadenrisse gefunden wurden, war der König begeistert. Denn damit schien der Weiterbau des Doms, theoretisch zumindest, genauso in greifbare Nähe gerückt zu sein wie in Köln. Dort hatte man 1814 bzw. 1816 die Hälften des originalen Fassadenplans entdeckt. In beiden Städten aber standen technische und finanzielle Schwierigkeiten einer raschen Vollendung entgegen. Dies erscheint jedoch sekundär angesichts des Symbolwerts, der im Ausbau der zwei Dome lag. Der Weg war das Ziel.

Galt die von Ludwig I. geförderte Fertigstellung des Kölner Doms seit den Befreiungskriegen als nationale Aufgabe aller Deutschen, war beim Regensburger Dom der bayerisch-wittelsbachische Faktor entscheidend: In Regensburg, der ersten Hauptstadt Bayerns, hatte 1180 Otto von Wittelsbach die bayerische Herzogswürde erhalten. Diese gemeinsame Vergangenheit von Stadt und Herrscherhaus zu beschwören, forderte die restaurative Staatsraison. Der seit 1810 in Staatsbesitz befindliche Dom gestattete es, gegenüber Stadt und Kirche ein sichtbares Zeichen der königlichen Generosität zu setzen und zugleich das für die Restaurationspolitik wesentliche Bündnis von Thron und Altar zu demonstrieren. Es spricht für Ludwig I., daß er selbst dieses Bündnis in seiner Freundschaft zu Bischof Sailer lebte. Sein Nationalbewußtsein blieb stets den Maximen des Katholizismus untergeordnet.

Die erste Begegnung Ludwigs mit dem um 35 Jahre älteren Theologieprofessor Johann Michael Sailer fällt in die Zeit zwischen Mai und Juli 1803, als der junge Kronprinz in Landshut die Universität besuchte. Sailers christologisch geprägte Frömmigkeit richtete sich gegen die formelhaften Phrasen der barocken Rhetorik. Als Pädagoge erkannte er, offenbar von Herder beeinflußt, Sinn und Geist deutscher Sprichwörter. Daß er in seine 1800 bis 1804 erschienene Sammlung von Briefe[n] aus allen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zur Geschichte der Domvollendung grundlegend Raasch: Restauration. Zusammenfassend auch Isolde Schmidt: Zur Planungsgeschichte der Dom-Vollendung, in: Ausst.-Kat. Der Dom zu Regensburg. Ausgrabung, Restaurierung, Forschung (Regensburg, Domkreuzgang und Domkapitelhaus, 14.7.–29. 10. 1989), München-Zürich 1989, 97–106; vgl. auch Achim Hubel: Der Dom zu Regensburg – seine Erforschung und seine Restaurierungen seit der Säkularisation, ebd. 9–23, bes. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Trapp 1995/96, 18. Zum Nationalbewußtsein Ludwigs s. weiter unten und Gollwitzer, 156–161.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So der Untertitel seines Lehrbuchs *Die Weisheit auf der Gasse*, Landshut-München 1810; dazu Gajek: Dichtung und Religion, 70 f. – Zu Sailers Frömmigkeit s. Johann Hofmeier: Gott in Christus, das Heil der Welt – Die Zentralidee des Christentums im theologischen Denken Johann Michael Sailers, in: Johann Michael Sailer, 27–43.

Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung auch Fénelons Forderung aufnahm, Kriege zu beenden und Erobertes zurückzugeben, besitzt vor dem Hintergrund der Revolutionskriege politische Brisanz. Nicht umsonst verfolgten Ludwigs Vater, König Max Joseph I., und dessen Minister Montgelas Sailers Einfluß auf die politische Gesinnung Ludwigs mit solchem Unbehagen, daß der Vater dem Sohn im Mai 1813 kurzerhand verbot, sich über Politik zu äußern. Bekanntlich vollzog Max Joseph dennoch einige Monate später, gerade noch rechtzeitig vor der Völkerschlacht bei Leipzig, die Lösung Bayerns aus der napoleonischen Vasallität. Ludwig konnte sich jetzt offen zu seinem deutschen Patriotismus bekennen. Dieser war jedoch kulturellhistorisch definiert, von umfassender romantischer Natur und grundverschieden vom antibayerisch geprägten, staatspolitischen Pragmatismus eines Freiherrn vom Stein. Obwohl Ludwig den Preußen seinerseits hoch achtete, hatten sich die beiden auf dem Wiener Kongreß bezeichnenderweise nicht viel zu sagen.

Die österreichische Haupstadt war damals ein Zentrum der katholischen Restauration. Die ultramontane Tendenz der dort tonangebenden Kreise war aber nicht in Ludwigs Sinn. Zwar achtete er die katholischen Erneuerungsbestrebungen von Pater Klemens Maria Hofbauer und wählte den Sailer-Gegner sogar zu seinem Wiener Beichtvater, doch blieb er letztlich seinem Landshuter Lehrer treu. Sailer wurde zum theologischen Wegbereiter von Ludwigs kirchlicher Restaurationspolitik. Es war der Wille des Kronprinzen, der Sailer 1821 als Domkapitular nach Regensburg brachte, und es war die Entscheidungsgewalt des Königs, die Sailer 1829 gegen die Vorbehalte aus Rom zum Bischof von Regensburg machte. Für Ludwig war Sailer der größte

Bischof von Deutschland.8

In München war der 1817 konvertierte Ludwig von Schenk der konsequenteste Verfechter der kirchenfreundlichen Politik des Königs. Von diesem 1828 zum Minister der geistlichen Angelegenheiten und des Innern gemacht, achtete Schenk gewissenhaft auf die Erfüllung des Konkordats. Eine Schulreform im kirchlichen Sinn und die Wiederzulassung der geistlichen Orden waren seine großen Anliegen. Die dadurch heraufbeschworene Kritik aus dem liberalen Lager zwang ihn letztlich zum Rücktrittsgesuch. <sup>9</sup> Diesem gab der König 1831 statt, und Schenk nahm die Stelle des Präsidenten des Regenkreises an. Damit erhielt Sailer ein seinem Denken entsprechendes Pendant in der öffentlichen Verwaltung Regensburgs.

Ihren literarischen Niederschlag hat die christlich-patriotische Gesinnung in dem Jahrbuch Charitas gefunden, das Schenk von 1834 bis zu seinem Tod 1841 in Regensburg herausgab. Neben selbst verfaßten Beiträgen enthalten die bibliophilen, nach Art der damals beliebten Almanache konzipierten Bände u. a. Texte von Melchior Diepenbrock, Friedrich Rückert, Franz Graf von Pocci sowie Kostproben der königlichen Dichtkunst. Die Illustrationsvorlagen stammen von Overbeck, Cornelius,

Schnorr von Carolsfeld und anderen Nazarenern. 10

Unter den geistigen Führern der Regensburger Romantik war Schenk der den Künsten am meisten Zugetane. Mit dem Akademiedirektor Johann Peter von Langer war er ebenso befreundet wie mit dem Dramatiker Michael Beer, dem Bruder des Kom-

Gollwitzer, 154.
 Ebd., bes. 241 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Das Zitat nach Hubert Schiel: J. M. Sailer. Leben und Briefe, Bd. 1, Regensburg 1948, 724.

 <sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. dazu Gollwitzer, 448–451.
 <sup>10</sup> Zu Schenks Regensburger Zeit Nestler: Regensburg im Zeitalter der Romantik, 10–27; speziell zur Charitas Kat. Regensburg 1979, 38 u. Trapp 1995/96, 19 u. 102 (Kat. 3.5).

ponisten Giacomo Meyerbeer. Trotz unterschiedlicher Weltanschauung - Beer war Jude - fühlte sich Schenk stark zu dem Dichter hingezogen. Beide waren große Patrioten. Atheismus, Jakobinismus und den in den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts aufkeimenden Bonapartismus verabscheuten sie gleichermaßen. 11 Auch Schenk selbst war, nicht ohne Erfolg, literarisch tätig. Sein 1826 uraufgeführtes Lustspiel Albrecht Dürer in Venedig weist ihn als Romantiker im Gefolge Wackenroders aus. Hatte dieser in seiner epochemachenden Traumerzählung Raffael und Dürer Hand in Hand beim Betrachten ihrer Bilder gesehen, so beschrieb Schenk einen Streit Dürers mit italienischen Künstlern auf dem Markusplatz. Die Kontroverse endet mit gegenseitiger Anerkennung und mit der Verlobung von Dürers Nichte Anna mit Marc Anton Raimondi. 12 Thematisch ganz ähnlich gelagert ist das 1834 auch in Regensburg aufgeführte Lustspiel Die Griechen in Nürnberg. Am Schluß vermählt sich das altdeutsche Wesen in Gestalt von Peter Vischers Sohn Hermann mit der von einer jungen Griechin verkörperten klassischen Tradition. Der Kulturhorizont der ludovizianischen Ära warf sein Licht auf die Kreishauptstadt.

Schenks Frau Therese war eine Tochter des Staatsrates Clemens von Neumayr. Ihre jüngere Schwester Charlotte wurde dank dieser engen Beziehung zur Familie Schenk in den Kreis um Sailer eingeführt und lernte so 1824 dessen Schüler Melchior Diepenbrock kennen. Der damals 26jährige Westfale lebte seit Ende 1821 bei Sailer in Regensburg. 1823 zum Priester geweiht, wurde er 1830 zum Domkapitular und 1835 zum Domdechant ernannt. Als solcher wirkte er noch zehn Jahre in Regensburg, ehe er

1845 auf den erzbischöflichen Stuhl von Breslau berufen wurde. 13

Der Ton zwischen Diepenbrock und Charlotte von Neumayr war von besonderer Vertrautheit geprägt, und auch zur Familie von Schenk insgesamt pflegte der Theologe ein sehr enges Verhältnis. Für Schenks Charitas verfaßte er vaterländisch gestimmte Texte, wie etwa das Gedicht An die deutsche Sprache, in dem er den Mythos vom deutschen Rhein aufgriff. Wie der Strom möge die Sprache des fränz'schen Uebermutes Zügel sein. 14 Seit seiner Jugend war Diepenbrock auch mit Clemens Brentano befreundet, der, wie kaum ein anderer, die patriotische und die religiöse Komponente der deutschen Romantik in sich vereinte. Brentano hatte schon zu Beginn des Jahrhunderts, zuerst mit Savigny (1800) und dann mit Achim von Arnim (1801), den Rhein bereist, um Märchen und Lieder aufzuzeichnen. Als Brentano 1808 an der Landshuter Universität weilte, lernte er dort Schenk und Sailer kennen. Zehn Jahre später traf er im westfälischen Bocholt mit Melchior Diepenbrock und dessen Schwester Apolonia zusammen. Hier schließt sich wieder ein Kreis.

Nach dem Tod Sailers am 20. Mai 1832 fühlte sich Diepenbrock verlassen und lud deshalb Brentano nach Regensburg ein. Dieser kam umgehend und blieb bis zum Oktober 1833. Aus dem gemeinsamen Projekt einer Sailer-Biographie wurde aller-

11 Vgl. die Würdigung Beers in der von Schenk besorgten Gesamtausgabe seiner Werke (Leip-

zig 1835); zit. bei Nestler: Regensburg im Zeitalter der Romantik, 12f.

<sup>13</sup> Zu Diepenbrocks Regensburger Zeit grundlegend Loichinger; speziell zu seiner Freund-

schaft mit Charlotte von Neumayr vgl. ebd. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebd. 22f.; Trapp 1995/96, 19 mit Anm.59. Die Erzählung Wackenroders bei Wilhelm Heinrich Wackenroder: Ehrengedächtnis unsers ehrwürdigen Ahnherrn Albrecht Dürers, in: Ders./Ludwig Tieck: Herzensergießungen eines kunstliebenden Klosterbruders, Berlin 1797 (Ausg. Stuttgart 1955, 50-60).

Das gesamte Gedicht bei Nestler: Regensburg im Zeitalter der Romantik, 8.

dings nichts. <sup>15</sup> Wenige Monate nach Brentanos Übersiedlung nach München traf Apolonia Diepenbrock in Regensburg ein. Sie lebte jedoch nicht bei ihrem Bruder, sondern widmete sich ganz der Alten- und Krankenpflege. Von 1845 bis zu ihrem Tod im Jahr 1880 wirkte sie in der von ihr gegründeten St.-Josefs-Anstalt am Obermünsterplatz, dem heutigen Vincentinum. Nebenbei legte sie eine kleine Sammlung vorwiegend mittelalterlicher Kunst an, an deren Aufbau sich auch Brentano beteiligte. <sup>16</sup> Der Dichter machte sie 1834 mit der von ihm verehrten Overbeck-Freundin Emilie Linder bekannt. Diese aus Basel stammende und in München lebende Malerin, die 1843 zum Katholizismus konvertierte, trat weniger durch ihre Kunst als vielmehr durch ihr diskret betriebenes Mäzenatentum in Erscheinung. Zu ihrer Tafelrunde, die sich ab 1834 jeden Donnerstag Mittag versammelte, gehörten neben Brentano die Gebrüder Eberhard, Professor Schlotthauer und Johann Nepomuk Ringseis, der Leibarzt Ludwigs I. und frühe Förderer der Nazarener in München. Bis 1866, ein Jahr vor ihrem Tod, kam Emilie Linder nahezu alljährlich für mehrere Wochen zu Apolonia Diepenbrock nach Regensburg. <sup>17</sup>

Dieses dichte Geflecht persönlicher Beziehungen ermöglichte und bedingte die Regensburger Romantik. Zwei treibende Kräfte waren dafür verantwortlich: die Familie von Schenk auf weltlicher und das geistliche Lehrer-Schüler-Paar Sailer-Diepenbrock auf kirchlicher Seite. Bestens aufeinander abgestimmt, bildete dieser Kreis den zunehmend einflußreicheren katholischen Widerpart zum alteingesessenen

reichsstädtisch-protestantischen Bürgertum.

## Konfessionelle Kunstwelten

Im Oktober 1542 hatte der Rat der Freien Reichsstadt Regensburg den Übertritt zur Lehre Luthers beschlossen. Regensburg war nun bis zum Ende des Heiligen Römischen Reichs eine evangelische Stadt, in der Katholiken vom Erwerb des Bürgerrechts ausgeschlossen waren. <sup>18</sup> Dies bedeutete andererseits aber nicht, daß damit, wie in anderen Reichsstädten, das katholische Leben geendet hätte. Der Fortbestand der geistlichen Institutionen und Territorien, die Gründung dreier neuer Klöster im Zuge der Gegenreformation und schließlich die Gesandtschaften des Immerwährenden Reichstags brachten sogar ein stetes Anwachsen des katholischen Bevölkerungsanteils mit sich. Sofern es sich dabei nicht ohnehin um Geistliche handelte, waren diese Einwohner aber als Nichtbürger von dem Recht ausgeschlossen, ein Handwerk auszuüben und Grund zu erwerben. Eine prominente Ausnahme bildete die katholische Glockengießerfamilie Schelchshorn, deren Handwerk für die evangelischen und damit städtischen Kirchen von größtem Nutzen war. Im 18. Jahrhundert vergab die katholische Geistlichkeit die zahlreichen Aufträge zur Barockisierung ihrer Kirchen größtenteils an auswärtige katholische Künstler und Handwerker, die nicht der städti-

<sup>15</sup> Zur geplanten Sailer-Biographie Kat. Frankfurt 1978, 115 (Nr. 116), u. Loichinger, 233f.;

zu Brentanos Regensburger Wohnungen Nestler: Brentanos Lebensabend, 11.

<sup>17</sup> Jent, 66 f. (Tischgesellschaft), 86 f. (Besuche bei Apolonia Diepenbrock).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Reinhard; Plank; Loichinger, 250ff.; zum Gebäude Walderdorff, 296. Zur Kunstsammlung s. Joachim Sighart: Geschichte der bildenden Künste im Königreich Bayern von den Anfängen bis zur Gegenwart, München 1862, 588; vgl. auch Trapp 1995/96, 19. Die Beteiligung Brentanos am Aufbau belegt durch seine Briefe an A. Diepenbrock v. 22.6. 1822 u. 20. 12. 1831 (Reinhard, 27–29, 53).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Explizit erst gemäß Ratsbeschluß vom 17.4.1651; dazu Heinrich Huber: Das Bürgerrecht der Reichsstadt Regensburg, in: VHVO 79 (1929), 99–113 (hier: 103).

schen Steuerordnung unterlagen. Ob dabei konfessionelle oder wirtschaftliche Überlegungen im Vordergrund standen, ist schwer zu sagen und müßte im einzelnen untersucht werden. Jedenfalls führte die Praxis der Auftragsvergabe zu heftigen Auseinandersetzungen zwischen bürgerlichen und klösterlichen Handwerkern.

Als nach dem Ende der alten politischen Ordnung der Reichserzkanzler und Erzbischof Carl Theodor von Dalberg Landesherr im nunmehrigen Fürstentum Regensburg wurde, bestand eine seiner ersten Amtshandlungen darin, am 20. Mai 1803 die Beschränkung des Bürgerrechts auf Protestanten aufzuheben. Dies begünstigte zwar den Zuzug katholischer Familien, änderte vorerst aber nichts an der konfessionellen Zusammensetzung der Regensburger Bürgerschaft, denn der Erwerb des Bürgerrechts blieb an eine direkte Steuerveranlagung und an eine hohe Bürgerrechtsgebühr

gebunden. 20

Der Übergang Regensburgs an das Königreich Bayern 1810 brachte die Ansiedlung katholischer Beamter mit sich. Unter ihnen war der Regierungsmedizinalrat Dr. Alois Popp, der Vater von Barbara Popp. Das katholische Bürgertum konnte in den folgenden Jahren seinen sozialen Status insgesamt verbessern, war aber aufgrund des an die Besitzverhältnisse innerhalb der Stadt gebundenen kommunalen Wahlrechts in den Gemeindegremien noch über Jahrzehnte hinweg unterrepräsentiert. Kontroversen blieben nicht aus. Zum Teil waren sie primär politischer Natur und in der Opposition des katholisch-konservativen gegen das protestantisch-liberale Lager begründet,

zum Teil wurden sie auf kirchlicher Ebene ausgetragen. 21

Daß es legitim ist, die zwei konfessionellen Lager in der historischen Rückschau so strikt zu trennen, beweist ein Blick auf die Regensburger Kunstszene vor allem im zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts. Im Bereich der Malerei prägten zwei Künstlerpersönlichkeiten das Geschehen: die Katholikin Barbara Popp (1802–1870) und der Protestant Hans Kranzberger (1804–1850). Obwohl annähernd gleich alt, scheint es, als wären sie sich nie begegnet. Kranzberger wirkte als Maler profaner Sujets und als Portraitist des protestantischen Bürgertums, Barbara Popp malte Altarbilder und portraitierte die bedeutendsten Vertreter des katholischen Regensburg. Städtische Aufträge wurden ihr nicht zuteil. <sup>22</sup>

Dazu Dieter Albrecht: Regensburg im Wandel. Studien zur Geschichte der Stadt im 19. und 20. Jahrhundert (Studien und Quellen zur Geschichte Regensburgs 2), Regensburg 1984, 74f.; zu Dalberg grundlegend Konrad Maria Färber: Kaiser und Erzkanzler. Carl von Dalberg und Napoleon am Ende des Alten Reichs (Studien und Quellen zur Geschichte Regensburgs 5),

Regensburg 1988, hier bes. 51ff.

Albrecht (Anm. 20), 73–88; Robert Dollinger: Das Evangelium in Regensburg. Eine evangelische Kirchengeschichte, Regensburg 1959, 389–391; vgl. auch Eugen Trapp: Katholisch vs. protestantisch. Annäherungen und Kontroversen, in: Ausst.kat. Regensburg 1992 (Anm. 19), 457–460.

<sup>22</sup> Das Kranzberger bisweilen zugeschriebene Altarbild mit der Geburt Christi im Südchor des Regensburger Doms stammt von seinem Münchner Namensvetter Joseph Kranzberger, mit

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Zum Verhältnis der Konfessionen in reichsstädtischer Zeit zuletzt Karl Hausberger: Das Verhältnis der Konfessionen in der Reichsstadt Regensburg, in: Ausst.kat. 450 Jahre evangelische Kirche in Regensburg (Museum der Stadt Regensburg, 15. 10. 1992–19. 1. 1993), Regensburg 1992, 153–163. Speziell zur Auftragsvergabe s. Roland Schönfeld: Studien zur Wirtschaftsgeschichte der Reichsstadt Regensburg im 18. Jahrhundert, in: VHVO 100 (1959), 5–147 (hier: 102f.), der allerdings den konfessionellen Aspekt außer Acht läßt und die Vergabepraxis rein wirtschaftlich begründet. Das konfessionelle Moment berücksichtigte Huber (Anm. 18), 103–105, ohne jedoch die Konflikte anzusprechen.

Gemessen an den Kunstaufträgen, die in der Epoche der katholischen Restauration von kirchlicher Seite vergeben wurden, nehmen sich die städtischen Kunstunternehmungen dieser Zeit freilich bescheiden aus. Sie beschränkten sich im wesentlichen auf einige kleinere Baumaßnahmen und auf das Festwesen. Dieses aber bot immerhin auch Malern eine breite Palette der Betätigung: Festdekorationen und -kostüme waren zu entwerfen, Souvernirs zu gestalten und dergleichen mehr. <sup>23</sup> Daß sich Barbara Popp gern an diesen Projekten beteiligt hätte, kann man daraus schließen, daß sie ihrer Künstlerfreundin Louise Seidler gegenüber klagte, immer nur dieselben Bilder, also Altarbilder und Portraits, malen zu müssen (Qu24). Ob sie, ungeachtet der konfessionellen Problematik, als Mann bessere Chancen gehabt hätte, in der profanen Regensburger Kunstszene Fuß zu fassen, muß offen bleiben.

## II. Barbara Popp: Leben

# Hirschau - Regensburg - München

Barbara Popp kam am 4. August 1802 im oberpfälzischen Hirschau zur Welt. Ihr Vater, Dr. med. Alois Popp, war am 11. September 1769 ebenfalls dort geboren worden, während ihre Mutter Eva Barbara Popp, geb. Trient, aus dem unterfränkischen Goßmannsdorf stammte. Nach der Geburt von Barbaras Schwester Wilhelmine (Mina) am 4. März 1804 übersiedelte die Familie nach Amberg, wo am 11. Juni 1815 die jüngste der drei Schwestern, Eleonore, geboren wurde. 1817 erhielt der Vater eine Stelle als Kgl. Bayerischer Regierungsmedizinalrat und Fürstl. Thurn und Taxisscher konsultierender Arzt, so daß ein Umzug nach Regensburg erforderlich wurde. 24 In der neuen Heimat fand die Familie rasch Zugang zum katholischen Gesellschaftsleben. Dafür mag es förderlich gewesen sein, daß David Popp, ein Bruder des Vaters, Dompropst in Eichstätt war. Noch bevor Eduard von Schenk 1831 als Regierungspräsident nach Regensburg kam, waren seine Frau Therese und deren Schwestern Franziska und Lotte mit Barbara Popp bekannt. 25

Ob der gute Kontakt zum Ehepaar von Schenk bereits eine Rolle spielte, als die angehende Malerin am 4. Dezember 1820 an der Münchner Akademie angenommen wurde, ist unklar. 26 Feststeht zumindest, daß der kunstinteressierte Eduard von

dem er öfter verwechselt wird; vgl. u.a. Morsbach, 178. Ein Vergleich von Kranzberger und

Popp bei Trapp 1995/96, 20-22.

Zu den Baumaßnahmen s. ebd. 126-132; zu den Festen (königliche Besuche 1830 und 1842, bayerisches Sängerfest 1847) ebd. 100-105; Emanuel Schmid: Die Feierlichkeiten anläßlich der Grundsteinlegung zur Walhalla 1830, in: Möseneder, 443-459; ders.: Die Eröffnung der Wal-

halla 1842, ebd. 473-479; Rosa Micus: Das Sängerfest 1847, ebd. 480-488.

<sup>24</sup> Als Geburtsort B. Popps in der Literatur bisher stets fälschlich Amberg genannt; vgl. jedoch das Taufbuch der Pfarrei Hirschau (BZAR) und die Familienbögen Pop, Franz Alois, und Popp, Barbara (SAR). Danach wurde die Mutter am 11. April 1775 geboren. Zum Vater vgl. auch Freytag. Neben der Namensform Popp findet sich auch die Variante Pop. Die Malerin verwendete beide Formen, für ihren Vornamen oft auch die Form Babette.

<sup>25</sup> Sepp, 3; vgl. auch die Rolle, die Therese v. Schenk und ihre Kinder bereits 1825/26 als

Modelle für B. Popp spielten (s. u. Anm. 151).

<sup>26</sup> Akademie der bildenden Künste München, Matrikelbuch 1809–1841, Nr. 628. Als Geburtsort ist Regensburg angegeben, eine spezielle Fachrichtung (z. B. Historienmalerei) ist nicht eingetragen.

Schenk mit dem damaligen Akademiedirektor Johann Peter von Langer befreundet gewesen ist, und daß es damals keineswegs selbstverständlich war, als Frau zum Akademiestudium zugelassen zu werden. Erst 1813 hatte die aus Konstanz stammende Malerin Marie Ellenrieder auf Empfehlung des dortigen Generalvikars Ignaz Frhr. v. Wessenberg aufgrund ihrer Taubheit und unter Tränen als erste Frau die Erlaubnis zum Studium an der Akademie erhalten. Louise Seidler, die 1817 zum Studium nach München kam, bezeichnet dies in ihren Lebenserinnerungen zwar nüchtern als *Präzedenzfall*, wußte aber auch den Wert des Empfehlungsschreibens zu schätzen, das ihr Goethe ausgestellt hatte. Als sich 1824 die Schweizerin Emilie Linder um Aufnahme an der Akademie bemühte, mußte sie sich wiederum auf den Fall Ellenrieder berufen. Auch hatte sie in Johann Nepomuk Ringseis, dem Reisegefährten von Kronprinz Ludwig, eine einflußreiche Kontaktperson. Schon nach wenigen Wochen aber beendete sie ihren Unterricht, da sie sich als einzige Frau in ihrer Klasse nicht wohlfühlte. <sup>27</sup>

Louise Seidler, die Protestantin aus Jena, charakterisiert die Familie des Akademiedirektors als streng katholisch; besonders der einzige Sohn Robert; bei dem heiteren Vater trat der Katholizismus weniger hervor. Zum Haus Langer am Haidhauser Isarufer hätten gewöhnlich nur Katholiken Zugang gehabt. Den Lehrbetrieb an der Akademie bezeichnete sie als vortrefflich. Langers Sohn Robert erteilte mit anderen tüchtigen Professoren den Unterricht. Alle Einrichtungen waren zweckmäßig, die Lokalitäten schön und geräumig, überall herrschte Ordnung und eine auf Akademien seltene Reinlichkeit. Abgüsse von fast allen berühmten Antiken fanden sich vor, so die in Deutschland bisher noch nicht gesehenen Dioskuren vom Monte Cavallo in Rom. (...) Im Winter wurde abends nach Modellen gezeichnet, im Sommer dagegen frühmorgens gemalt. Um acht Uhr war Porträt-Studium nach der Natur, woran ich Anteil nahm: hierauf folgte klassenweis der übrige Unterricht. Die Komponierenden hatten ein eigenes Atelier, den Landschaftern diente ein großes Gemälde von Koch zum schönen Vorbilde, daneben waren wirkliche Baumstämme aufgestellt, nach denen Naturstudien gemacht werden konnten. Vorteilhaft für die Entwicklung künstlerischer Selbständigkeit sei gewesen, daß Vater und Sohn Langer von dem Kopieren nicht viel bielten. 28

Diese relative Freiheit in der Ausbildung ist in der Philosophie Schellings grundgelegt. Er war der erste Generalsekretär der 1808 gegründeten Münchner Akademie und erarbeitete deren Verfassung. Auf diese Weise konnte seine Auffassung, nach der Kunst letztlich nicht lehrbar und der Künstler gleichsam Werkzeug einer höheren Macht sei, die Statuten der Akademie beeinflussen. Darin heißt es unter anderem, der Lehrer solle keinen gleichförmigen Mechanismus aufkommen, sondern vielmehr dem Zöglinge so viel möglich Freiheit lassen, sein besonders Talent und die Eigenheiten seiner Ansicht der Gegenstände, so wie die Art, sie nachzuahmen, zu zeigen, um das Gute dieser Eigenheiten begünstigen, dem Fehlerhaften aber entgegenwirken zu können. <sup>29</sup>

<sup>28</sup> Seidler (1964), 129 (Katholizismus), 125 (Lehrbetrieb).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Zur Freundschaft Schenks mit Langer Nestler: Regensburg im Zeitalter der Romantik, 11; zu den Zulassungsschwierigkeiten für Frauen vgl. Seidler (1964), 122 f., 131 (Zitat), 285; Angerer, 33; Kovalevski 1998; speziell zu Linder s. Jent, 14, 109; Meier, 9f.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Das Zitat nach Angerer, 30; vgl. dazu auch ausführlich Dies.: Die Münchner Kunstakademie zwischen Aufklärung und Romantik. Ein Beitrag zur Kunstpolitik unter Max I. Joseph, Diss. München 1983 (Miscellanea Bavarica Monacensia 123) mit Wiederabdruck der Akademie-Konstitution im Anhang.

Die Kritiker des Langerschen Lehrbetriebs verurteilten denn auch den Mangel an klarer Linie und eigener Schöpfungskraft. Einige beklagten sich sogar beim Kronprinzen offen über die Kunstbestien Langer, die fehlende Originalität und stilistische Unentschlossenheit mit Schulmeisterei wettmachen wollten. Zumindest auf den Vater dürfte dieser Vorwurf zutreffen. Der Sohn hingegen hatte sich als Anhänger des französischen Klassizismus durchaus eigenständiges Profil erworben. Doch die alteingesessenen Münchner Künstler, allen voran der geniale Naturmaler Dillis, konnten damit freilich ebensowenig anfangen wie die Vertreter der nazarenischen Richtung. Dieser gelang in München der Durchbruch, nachdem Peter Cornelius im April 1818 in Rom vom Kronprinzen den Auftrag zur Ausmalung der Glyptothek erhalten hatte. Nach dem Tod Peter von Langers 1824 machte Ludwig den Nazarener zum Direktor der Münchner Akademie. Robert von Langer wurde 1826 in Ehren abgeschoben und zum Direktor der Elfenbein- und Graphiksammlung ernannt. 30

Barbara Popp, die in den Akten der Akademie unter ihrem Rufnamen Babette registriert ist, scheint unter Robert von Langer gute Fortschritte gemacht zu haben. Schon im August 1821 stellte er ihr ein hervorragendes Zeugnis aus (Qu 1). Dank dieser guten Beurteilung erhielt die junge Künstlerin im Dezember 1822 ein Jahresstipendium von hundert Gulden zugesprochen, das ihr zunächst drei Jahre lang und dann, nach einem Verlängerungsgesuch, bis zum Ende ihrer Ausbildung im August 1826 vom Kgl. Hofelemosinariat ausbezahlt wurde (Qu 2–7). Inwieweit sie der Richtungswechsel an der Akademiespitze in ihren letzten beiden Studienjahren noch beeinflußt hat, ist schwer zu sagen. Zwar bieten sich bereits aus dieser frühen Zeit zwei Altarbilder zum Vergleich an, doch läßt die unterschiedliche Thematik eine Gegenüberstel-

lung nur bedingt zu.

Das schon 1823 in München ausgestellte Marienbild (Abb. 1) zeigt die Gottesmutter in lebensgroßer Dreiviertelansicht. Sie legt ihren linken Arm um den auf einem hölzernen Kasten stehenden Jesusknaben. Ihr Haupt schmiegt sie an das Köpfchen des Kindes. Dieses Motiv inniger Zuneigung macht den Reiz des Bildes aus. Noch wenig überzeugend ist dagegen die Schilderung des Innenraums, der in der rechten Hälfte arg unvermittelt einen Landschaftsausblick bietet. Daß das Werk der erst 21jährigen Akademieschülerin als Altarbild in der Hauskapelle des Bischofs von Regensburg Verwendung fand, beweist die große Beliebtheit, derer sich damals schlichte, lebensnahe Andachtsbilder dieser Art erfreuten.

In ihrem letzten Studienjahr, 1825/26, malte Barbara Popp eine ganzfigurige Darstellung der hl. Cäcilia (Abb. 2). Verglichen mit dem Madonnenbild ist die Zeichnung nun souveräner, der Kontur klarer. Die Gestalt der betenden Heiligen, zu der Frau von Schenk Modell stand, läßt verschiedene Einflüsse erkennen: Die himmelwärts auf eine Engelgruppe gerichteten Augen sind eine Paraphrase des Blickmotivs von Raffaels hl. Cäcilia in der Bologneser Pinakothek. Die Körperhaltung folgt einem Figurentypus, der seine Wurzeln im Quattrocento, etwa bei Perugino, hat und von den Nazarenern häufig zitiert wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Zum Umbruch in der Münchner Kunstszene s. Rudolf Oldenbourg: Die Münchner Malerei im 19. Jahrhundert. 1. Teil: Die Epoche Max Josephs und Ludwigs I. (München 1922), neu hrsg. von Eberhard Ruhmer, München 1983, 80ff. (dort auch das Zitat); Schindler, 46f. – Zu den Glyptotheksfresken s. Herbert von Einem: Die Ausmalung der Festsäle durch Peter Cornelius, in: Ausst.-Kat. Glyptothek München 1830–1980, hrsg. von Klaus Vierneisel u. Gottlieb Leinz (Glyptothek, 17.9.–23.11.1980), München 1980, 214–233, u. Frank Büttner: Die Fresken der Festsäle, ebd. 576–599.

Für die Jahre der akademischen Ausbildung ist es durchaus bezeichnend, daß Barbara Popp eklektisch aus mehreren Quellen schöpfte. Im Cäcilienbild überwiegen die Anklänge an die Kunst um 1500. An ihr glaubten die Nazarener den religiös tief empfindenden Schöpfergeist zu erkennen, den sie mit ihrer Programmkunst wiederbeleben wollten. Diesen Anspruch auch der jungen Regensburger Malerin zu unterstellen, scheint gewagt. Vielmehr dürfte sie die nazarenische Ästhetik vorerst lediglich als interessante Bereicherung des an der Akademie vermittelten Stilfundus empfunden haben. Da sie sich von Anfang an nahezu ausschließlich mit religiösen Themen befaßte, wird ihr der gefühlsbetonte Ansatz der Romantiker zugesagt haben, die Natur – so Louise Seidler – naiv, ohne die Brille der Antike nachzuahmen. 31

Bei der Hinwendung zur Malerei des ausgehenden 15. Jahrhunderts mag auch Barbaras gleichaltriger Studienfreund Ludwig Schwanthaler eine Rolle gespielt haben. Der Bildhauersohn besuchte seit Ende 1819 die Akademie. Kurz zuvor hatte er, obwohl oder gerade weil er eine solide humanistische Bildung genossen hatte, mit Franz Graf von Pocci, der später für Schenks Charitas schreiben sollte, die Künstlervereinigung Humpenau gegründet. Dort pflegten die jungen Romantiker eine schwärmerische Mittelalter-Nostalgie und ließen die alten Rittertugenden hochleben. Dabei handelte es sich jedoch nicht allein um eine Opposition zu den Idealen des Klassizismus, sondern eher um die Bereicherung des Geschichtsbildes um die vaterländische Komponente. So interessierte sich Schwanthaler auch weiterhin für die Antike und blieb stilistisch bis in die dreißiger Jahre dem Klassizismus verbunden. 32 Seiner Regensburger Freundin, die sich exakt am Todestag seines Vaters an der Akademie eingeschrieben hatte, stand er noch Jahre später in kompositorischen Fragen bei. 1823 stellten sie gemeinsam in der Münchner Akademie aus und während ihres gleichzeitigen Romaufenthalts unternahmen sie zusammen Ausflüge. 33 In seinem Testament vermachte der am 14. November 1848 verstorbene Schwanthaler Barbara Popp 400 fl

Im Kreis um den Münchner Bildhauer dürfte die Malerin auch ihre Sensibilität gegenüber der altdeutschen Kunst vertieft haben. So folgte sie dem an alle deutschen Künstler gerichteten Aufruf des Nürnberger Kunstschuldirektors Albert Reindel, eine Arbeit für das zum 300. Todestag Albrecht Dürers am 6. April 1828 angelegte Dürer-Stammbuch zu liefern. Damit gehörte sie zu den jüngsten Teilnehmern an diesem patriotischen Projekt. Ihr Beitrag bestand in einer Zeichnung nach dem in der Nürnberger Vischer-Werkstatt entstandenen und heute im Regensburger Dom befindlichen Epitaph der Margareta Tucher († 1521), das vor einer zentralperspektivisch angelegten Hintergrundarchitektur eine Figurenkomposition mit Christus und dem kanaanäischen Weib zeigt. 34

<sup>31</sup> Seidler (1964), 133. Zum Cäcilienbild s. u. Anm. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Zu Schwanthaler grundlegend Otten; vgl. auch Karl Eidlinger: Ludwig Michael von Schwanthaler, in: Ausst.-Kat. Die Bildhauerfamilie Schwanthaler 1633–1848 (Augustinerchorherrenstift Reichersberg am Inn, 3.5.–13. 10. 1974), Linz 1974, 237–317.

<sup>33</sup> Vgl. Otten, 15; zu Rom s. Sepp, 23.

<sup>34</sup> Schwarze Kreide, weiß gehöht; Maße unbekannt, da verschollen; ehem. als Leihgabe der Stadt Nürnberg im Germanischen Nationalmuseum (Inv. St. N. 10565). Ein Nachstich von Johann Georg Serz in: Die Nürnbergischen Künstler (...), 50 u. Tf. I (Hautrelief in der alten Kapelle hinter dem Dom zu Regensburg. Babette Popp del. / Serz sc.); dazu Kat. Nürnberg 1973, 16, 18, 108 f. (mit Abb. des Nachstichs); vgl. auch Kovalevski 1998, 67, u. Mende, 46. – Das Epitaph befand sich ursprünglich in St. Ulrich (Walderdorff, 156; KDB Regensburg I, 125).

Zu den weiteren Studienfreunden Popps gehörten der Maler August Riedel, ebenfalls ein Schüler Robert von Langers, und der Bildhauer Ernst von Bandel. 35 Während Riedel sich später in Rom als ortskundiger Führer erweisen sollte (Qu 9), scheint der Kontakt zu Bandel nach dem Verlassen der Akademie abgebrochen zu sein. Die Beendigung des Studiums im August 1826 war notwendig geworden, da Barbaras Eltern – der Vater ging bald darauf in Pension – die Kosten ihrer Ausbildung nicht länger tragen konnten. 36 Dem kaufmännischen Geschick der Mutter ist es zu verdanken, daß die junge Malerin in Regensburg zunächst als Porträtistin Fuß fassen und dieses Metier hauptberuflich ausüben konnte. Obwohl die Auftragslage gut war, mußte eine aufstrebende Künstlerin den Wechsel von München nach Regensburg als Abstieg empfinden. Sie fühlte sich in dem biedermeierlich-kleinstädtischen Milieu ohne alle äußere Anregung und Bildungsmittel, so daß die Sehnsucht wuchs, die provinzielle Enge noch einmal zu verlassen und längere Zeit in Rom zu verbringen. 37 Wie es scheint, ist der zwischenzeitlich zum Wahlrömer gewordene Riedel dafür verantwortlich zu machen, daß aus dem Wunsch bald Realität wurde. Als er nämlich 1830 für zwei Jahre nach München zurückkehrte, um zusammen mit Robert von Langer Fresken im Herzog-Max-Palais auszuführen, besuchte er auch die Freundin in Regensburg. Fürst Maximilian Karl von Thurn und Taxis erwarb seine Procidanerin mit Kind und ließ deshalb am 22. November 1831 den Kaufpreis an den zur Zeit dahier befindlichen Maler Riedel überweisen. 38 Wenig später beantragte Barbara Popp ein königliches Reisestipendium. Da das Gesuch offenbar unberücksichtigt blieb, brachten die Eltern das große finanzielle Opfer und bezahlten Barbara und ihrer Schwester Mina eine Romreise. 39 Der Aufenthalt sollte über ein Jahr dauern.

Mina bot sich als Begleiterin an, da sie nicht nur theoretisches Interesse an Kunst, sondern zudem Talent zum Malen hatte. An einigen Bildern der älteren Schwester durfte sie mit Hand anlegen, und auch eigenständige Arbeiten sind überliefert. Darüberhinaus hatte Mina eine gute Stimme, so daß sie Aufnahme in den kleinen Kreis um Kanonikus Proske (Abb. 35) fand, der sich allwöchentlich im Hause Schenk zum Singen traf. Auf diese Weise nahm sie aktiv Anteil an der von Bischof Sailer und König Ludwig unterstützten und von Proske durchgeführten Erneuerung der katholischen Kirchenmusik. Ziel dieser Reform war es, durch ein Anknüpfen an die Tradition des 16. Jahrhunderts die *Musica sacra* wieder von den Einflüssen barocker Opern- und

Instrumentalmusik zu befreien. 40

<sup>36</sup> Ebd. 4. Der Vater war 1826 noch aktiv (Freytag), 1829 bereits im Ruhestand (Regensburger

Adreßbuch 1829).

<sup>38</sup> FZA, HMA 633 (nach Staudinger, 289). Nach Schaper, 107, hielt sich Riedel auch schon im Frühsommer 1826 einen Tag in Regensburg auf. Mit Familie von Schenk stand er ebenfalls in

Verbindung (vgl. ebd. 120).

<sup>39</sup> Sepp, 6. Möglicherweise war die bevorstehende lange Trennung Anlaß für das Selbstportrait der Malerin und das auf Porzellan gemalte Gruppenbildnis der drei Schwestern (Regens-

burg, Historisches Museum [Abb. beider Werke bei Angerer u. Schrott]).

<sup>40</sup> Zu Mina als Malerin s. Kat. Gotha 1999 und Qu 17; vgl. auch die Einträge bei Bénézit und ThB (jeweils im Art. *Popp, Barbara*); zur musikalischen Begabung Sepp, 6; zu Proske zuletzt Kat. Regensburg 1994/95.

<sup>35</sup> Sepp, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Das Zitat nach Sepp, 5; dort auch, ohne genaueren Nachweis, das Zitat aus einem Brief an den Onkel David Popp: Eine für mich wichtige und sehr angenehme Sache ist, daß es unsere Mutter einmal glücklich eingeleitet hat, daß ich Geld für meine Porträte bekomme, von 3–5 Louisdor, wonach ich eine Art von Sehnsucht empfinde.

## In der römischen Künstlerrepublik

Nachdem Carl Proske Barbara und Mina Popp den Reisesegen erteilt hatte, verließen die beiden Schwestern am 1. Oktober 1832 Regensburg. <sup>41</sup> In ihrem Gepäck befanden sich Empfehlungsschreiben von Schenk und Diepenbrock. Die Reiseroute führte über Augsburg, Lindau und Bregenz nach Chur und dann durch die erst 1822 fertiggestellte Via Mala den Rhein aufwärts bis Splügen. Schneeregen und tiefhängende Wolken machten die Stunden dort zu einem *unbeschreiblich traurigen Aufentbalt*. Aus den Reisenotizen spricht Bewunderung für die technischen Leistungen der Straßenbauer; die wilde Bergnatur aber galt eher als bedrohlich und abstoßend. Umso größer war die Freude, als sich nach Überquerung des Splügenpasses von Chiavenna an die Schönheiten der südlichen Landschaft zusehends steigerten. Von Riva am Lago di Mezzola brachte ein Segelboot die zwei Schwestern nach Domaso am Comersee. Von dort benutzten sie das Dampfschiff bis Como. Nach einer kurzen Besichtigung des Doms, *der sich im Zwielicht über die Maßen schön und majestätisch ausnahm*, ging die Fahrt weiter nach Mailand. <sup>42</sup>

Vom 11. bis zum 15. Oktober verweilten Barbara und Mina in der damals unter österreichischer Herrschaft stehenden Hauptstadt der Lombardei. Robert von Langer hatte ihnen aufgeschrieben, welche Kirchen sie besichtigen sollten. Ganz besonders beeindruckte sie der vom Mondlicht beschienene Dom: Als wollte das Gebäude selbst sich in den Himmel erheben, so ragten die unzähligen weißen Türmchen in die blaue Luft hinein. 43 Das nächtliche Domerlebnis ließen sich im Mailand der Romantik nur wenige Touristen entgehen. Heinrich Heine verglich den Dom mit einem Spielzeug für Riesenkinder. Im mitternächtlichen Mondschein gewährt es noch den besten Anblick, dann kommen all die weißen Steinmenschen aus ihrer wimmelnden Höhe herabgestiegen, und gehen mit einem über die Piazza, und flüstern einem alte Geschichten ins Ohr... 44 Und die schöne Mathilde Viscontini riet dem französischen Schriftsteller Stendhal um ein Uhr früh, sich den Dom im Mondschein anzuschauen: Diese Pyramiden aus weißem Marmor, so gotisch und so klein wie sie sich in die Lüfte strecken und sich auf dem tiefen Blau des südlichen Himmels mit seinen funkelnden Sternen abheben, bilden ein Schauspiel, das einzig ist auf der Welt. 45 Außer dem Dom, Leonardos Abendmahl und den Luini-Fresken in S. Maurizio waren es Zeugnisse neuerer und neuester Kunst, die das Interesse der Schwestern besonders auf sich zogen. In S. Maria presso S. Celso studierten sie die klassizistischen, 1793-95 von Andrea Appiani geschaffenen Fresken, die, heute kaum mehr beachtet, damals zu den Sehenswürdigkeiten Mailands zählten. In der Brera besuchten sie, ohne große Begeisterung, eine Ausstellung zeitgenössischer Malerei. Auch einer Aufführung in der Scala konnten sie nicht viel abgewinnen: Oper mittelmäßig, Ballett langweilig, lautete das Urteil. 46

<sup>42</sup> Ausführliche Reisebeschreibung ebd. 7f.

<sup>43</sup> So Mina Popp in einem Brief an die Eltern (nach Sepp, 8).

45 Übersetzt nach Stendhal: Rome, Naples et Florence (2. November 1816), in: Stendhal.

Voyages en Italie, hrsg. von Victor Del Litto, Paris 1973, 316.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Diese und die folgenden Angaben zur Romreise, wenn nicht anders vermerkt, nach Sepp, 6-27.

Heinrich Heine: Reisebilder. Reise von München nach Genua, in: Werke, Bd. 2, hrsg. von Wolfgang Preisendanz, Frankfurt 1968, 291.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Das Zitat nach Sepp, 8 (ohne genaue Quelle); dort auch die Angaben zum Besichtigungsprogramm (mit irreführender Bezeichnung der Kirche als S. Celso). – Zu den Appiani-Fresken

Am 15. Oktober verließen Barbara und Mina Popp Mailand in Richtung Florenz. Zu den Reisegefährten gehörten außer einem preußischen Stabsarzt und dem obligatorischen Engländer der erst fünfzehnjährige Andrea Appiani, der Enkel des berühmten Malers, sowie dessen Vettern Giuseppe und Luigi Croff. Der junge Appiani begab sich nach Rom, um an der Accademia di San Luca zu studieren. Auch seine beiden Begleiter waren künstlerisch tätig: Giuseppe Croff als Bildhauer, Luigi als Maler. 47 In Bologna bot sich die Gelegenheit zu einem kurzen Besuch der Pinakothek mit Raffaels Hl. Cäcilie. In Florenz beschränkten die Schwestern ihren Aufenthalt auf zwei Tage, um mit den Mailänder Bekannten bis Rom weiterfahren zu können. Diese letzte Etappe erstreckte sich über fünf Tage, vom Morgen des 23. bis zum 27. Oktober. Wie aus den Aufzeichnungen Minas hervorgeht, wurde den Reisenden angesichts der zahllosen armseligen und schmutzigen Dörfer die Zeit lang. Doch kündigt sich hier bereits jenes ästhetische Erlebnis an, das im Elend des einfachen Volkes malerische Qualitäten erkennt. Ein alter Bettler, der sich bei der Einfahrt nach Rom der Kutsche näherte, wird nun als schön empfunden und als Modell in Betracht gezogen. Am nächsten Morgen finden die Damen Gefallen an einer Bäuerin aus Albano, die im Pantheon unsäglich malerisch zum Gebet niedergekniet ist. 48

Das Interesse am Volkskundlichen ist grundsätzlich romantischer Natur und spätestens ab 1820 im römischen Künstlerkreis nachzuweisen. 49 Daß eine Regensburgerin gleich am ersten Tag ihres Rom-Aufenthalts die Tracht der Albaner Berge erkennen konnte, beweist, daß ihr diese bereits vertraut gewesen sein muß. Vermutlich hatte sie während der Münchner Akademiezeit eine Darstellung der aus Albano stammenden Winzerstochter Vittoria Caldoni gesehen. Im Sommer 1820 hatte der Hannoveraner Diplomat und Kunstfreund August Kestner die damals Fünfzehnjährige entdeckt, die schnell zum begehrtesten Modell in Rom wurde. Allein Kestner erwähnt 44 Bildnisse nach ihr. Kronprinz Ludwig bestellte 1821 ihr Portrait bei Overbeck, und aus dem Nachlaß des 1822 verstorbenen Bildhauers Rudolph Schadow ließ er sich dessen Caldoni-Büste besorgen, um sie in der Glyptothek auszustellen. 50 Bemerkenswert scheint, daß die plastischen Caldoni-Bildnisse generell weit weniger Beifall fanden als die gemalten. 51 Der Erfolg des Modells war an das Medium der Malerei gebunden. Nur hier konnte die klassische Idealität des Antlitzes in den charakteristischen Zusammenhang mit der zeitgenössischen, bunten Albaneser Tracht gebracht werden. Darauf beruhte die vielgerühmte Schönheit des Mädchens. Ansonsten war, so Julius Schnorr von Carolsfeld, mit ihrer Gestalt (...) nichts anzufangen, denn sie ist ganz unansehn-

vgl. Stendhal (Anm. 45), 317; zum Rang als Sehenswürdigkeit vgl. ebd. 1524, Anm. 6; allg. zu Appiani s. AKL IV, 563–566 (mit zahlr. Lit.).

<sup>47</sup> Sepp, 8f. – Zu Appiani d. J. s. AKL IV, 566; zu den Gebrüdern Croff ThB VIII, 145.

<sup>48</sup> Die vollständigen Zitate bei Sepp, 10.

<sup>49</sup> Vgl. etwa die zahlreichen Darstellungen von Bauern und Bäuerinnen im Werk des Schweizer Malers Louis Léopold Robert (1798–1835); speziell zu den Nazarenern vgl. Sigrid Metken: Der unfreiwillig ethnographische Blick. Italienische Volkskunst in den Bildern der Nazarener, in: Kat. München 1981, 53–57.

<sup>50</sup> Beide Werke heute in der Neuen Pinakothek. Zum Caldoni-Kult s. Hermann Mildenberger: Vittoria Caldoni und der Kult des Modells im 19. Jahrhundert, in: Kat. Nürnberg 1991/92, 95–103, u. Rita Giuliani: Vittoria Caldoni Lapcenko. La 'fanciulla di Albano' nell'arte, nell'este-

tica e nella letteratura russa, Roma 1995, bes. 11-32.

51 Vgl. Kestners Kritik an den Caldoni-Büsten Schadows und Thorvaldsens (August Kestner: Römische Studien, Berlin 1850, 81 ff.). lich. 52 Analoges berichtet Barbara Popp 1837 rückblickend zur Entstehungsgeschichte eines heute verschollenen Bildes: In Rom habe sie drei Weiber recht artig gruppiert auf der Treppe vor ihrem Hause sitzen sehen. Da sie ihr von raphaelischer Schönheit schienen, zeichnete sie die drei und war, als sie von ihrem hohen Sitze niederstiegen, nicht wenig überrascht, drei kleine breite Gestalten von fast widerwärtiger

Häßlichkeit zu sehen (Qu 18).

Das Streben nach idealer Schönheit war unterwandert von der touristischen Suche nach Lokalkolorit. Das Bild des zu Frau und Kind heimkehrenden Jägers (Abb. 3) legt davon Zeugnis ab. Auch die von Barbara Popp geäußerte Enttäuschung darüber, daß sie auf ihrem ersten Spaziergang durch das Gedränge der Villa Borghese die Landleute vermißte, die durch ihre Tänze das Ganze sonst erst zu einem malerischen Feste gemacht hätten (Qu 9), beweist eine von der arkadischen Scheinrealität der Malerei

geprägte Erwartungshaltung.

Nach der Ankunft in Rom aber galt das primäre Interesse der beiden Regensburgerinnen der Suche nach einem geeigneten Quartier. Die ersten Tage verbrachten sie im sogenannten Deutschen Gasthaus. Wenngleich dort, so Barbara Popp, die deutsche Sprache nicht zu finden [war], so ist doch nebenan das Café grec (sic) und die trattoria, wo alle Deutschen und alle Künstler sich versammeln (...); alles schien uns gleich hier so heimlich. Dieses Gefühl der Geborgenheit hat objektive Gründe, denn die deutschrömische Künstlergemeinde lebte ohne die Schranken sozialer Hierarchien. Nicht umsonst war schon in den letzten Jahren des 18. Jahrhunderts der Begriff von der römischen Künstlerrepublik entstanden. 53 Wie berechtigt er war, wird sich noch zeigen.

Nach längerem Suchen fand sich ein passendes, nicht ganz billiges Zimmer in der Via Sistina 107. Im selben Haus soll am 14. Februar 1829 der Nazarenerfreund Dr. Christian Schlosser gestorben sein. 54 Die Werkstätten der berühmtesten Künstler

waren nur wenige Minuten entfernt.

Die Mailänder Reisegefährten nahmen die zwei Schwestern mit in die Ateliers des Thorvaldsen-Schülers Pietro Tenerani und des Canova-Epigonen Carlo Finelli (Qu 8). Bei der Besichtigung der Sehenswürdigkeiten erwies sich, zumindest in der ersten Zeit, August Riedel als zuverlässiger, bisweilen aber wohl etwas ungeduldiger Führer (Qu 9). Aus dem einstigen Münchner Akademiefreund war inzwischen ein in der römischen Künstlerwelt höchst beliebter Gesellschafter geworden. Nur von der religiösen Malerei der Nazarener hielt der Bayreuther Protestant nicht viel. Indes verraten seine Bilder, wie sehr er sich zur diesseitigen Schönheit der lebenden Römerinnen hingezogen fühlte. 55 Immerhin verdanken ihm die Schwestern Popp einen kurzweili-

<sup>52</sup> Zit. nach Kat. Lübeck 1989, 222. Beispiele für die Caldoni-Ikonographie abgebildet in Kat.

Nürnberg 1991/92, 468-473.

Noack II, 458; B. Popp gab ihre Adresse noch mit dem früher für den unteren Teil der Via Sistina gebräuchlichen Namen Via Felice an (Sepp, 13); vgl. dazu den Stadtplan von Pietro Roga, 1824 (Abb. in Kat. Nürnberg 1991, 86); zu den Vormietern Sepp, 14 (ohne Quellenangabe). Das

Todesdatum Schlossers bei Noack II, 454, aber ohne Adresse.

<sup>55</sup> Zu Riedel allg. Schaper; spez. zu seiner Nazarenerkritik s. auch Kat. München 1987/88, 391; zur Rolle weiblicher Reize in seinem Werk ebd. 311; vgl. auch Helmut Börsch-Supan: Die deutsche Malerei von Anton Graff bis Hans von Marées 1760–1870, München 1988, 291. – Ludwig

Zit. nach Sepp, 10. Zum gesellschaftlichen Leben der deutsch-römischen Künstlergemeinde und zum Café Greco als erster Anlaufstelle s. Ursula Peters: Das Ideal der Gemeinschaft, in: Kat. Nürnberg 1991/92, 157–187; vgl. auch die Verwendung des Begriffs Künstlerrepublik bei Seidler (1964), 192.
 Noack II, 458; B. Popp gab ihre Adresse noch mit dem früher für den unteren Teil der Via

gen Nachmittag beim alten Josef Anton Koch, der schon seit 1795 in Rom lebte. Eine Ursache für die Liebenswürdigkeit des als gesellschaftliches enfant terrible bekannten Malers dürfte auch eine der Empfehlungskarten gewesen sein, die Akademiedirektor Cornelius, Kochs früherer römischer Weggefährte, der ehemaligen Schülerin ausgestellt hatte (Qu 10). Der Vermittlung Schenks war es zu verdanken, daß sich Graf Spaur, der bayerische Gesandte in Rom, der beiden Regensburgerinnen fürsorglich annahm und ihnen auf unbürokratischem Weg die Genehmigung zum Kopieren im Vatikan beschaffte. 56 Auch der Bildhauer und königliche Kunstagent Johann Martin Wagner besuchte die Regensburgerinnen schon bald nach ihrer Ankunft in Rom. Als sie wenige Wochen später den Gegenbesuch antraten, sahen sie in seinem Atelier einige der für den Marmorfries im Inneren der Walhalla bestimmten Reliefs (Qu 10, 13). Ferner waren sie bei den Malern Johann Christian Reinhart, Franz Ludwig Catel, Johann Martin von Rohden, Joseph Severn und einem gewissen Guitin zu Gast (Qu 11). 57 Nach mehrmaligen vergeblichen Versuchen kam auch ein Besuch in Thorvaldsens Wohnung in der Casa Buti zustande, die im Häuserdreieck zwischen Via Sistina und Via Gregoriana lag. Während im Atelier des Dänen an der Piazza Barberini und in seiner Gemäldesammlung Fremde ein und aus gingen, hatten zu seinen Privaträumen nur Freunde Zutritt. Wer von ihm empfangen wurde, erlebte den Starbildhauer als angenehmen, völlig unkomplizierten Gastgeber. 58

Melchior von Diepenbrock hatte seinen Freund Brentano offenbar von sich aus darum gebeten, bei Friedrich Overbeck ein gutes Wort für die Popp-Schwestern einzulegen. Im Sommer 1831 war der Nazarener auf seiner Deutschlandreise mit dem romantischen Dichter zusammengetroffen, nachdem vermutlich die gemeinsame Freundin Emilie Linder den Kontakt hergestellt hatte. 59 Zu dieser wertvollen Empfehlung kam ein günstiger Zufall: Während des kurzen Aufenthalts in Florenz hatten Barbara und Mina die Bekanntschaft mit Louise Seidler und deren Begleiterin, Frau von Bardeleben, gemacht, die sich ebenfalls auf dem Weg nach Rom befanden. Dort trafen sie sich denn auch bald wieder und blieben fortan in engem Kontakt, obwohl die preußische Adlige von Bardeleben zum Leidwesen der Regensburgerinnen offenbar selbst in Italien andauernd von Berlin erzählte. Da Louise Seidler bereits von 1818 bis 1823 in Rom gelebt hatte, kannte sie schon viele Künstler und machte es sich jetzt zur Pflicht, diesen die neugewonnenen Freundinnen vorzustellen. Auf diese Weise wurden Barbara und Mina Popp im Hause Friedrich Overbecks eingeführt. Mehrere Besuche folgten, darunter ein sehr vergnügtes Mittagsmahl am Ostersonntag 1833 (Qu 10, 16). 60 Overbeck wiederum machte die beiden Schwestern mit seinem früheren Weggefährten Philipp Veit bekannt, der seit 1830 Direktor des Städelschen Kunstinstituts in Frankfurt war. 61

Johann Passinis Caffè-Greco-Bild von 1856 (Hamburger Kunsthalle) zeigt Riedel inmitten einer geselligen Runde (Abb. u. a. in Kat. Nürnberg 1991, 421).

Sepp, 12.
 Ebd. 17.

58 Bjarne Jørnæs: Von Trinità dei Monti zur Piazza Barberini, in: Kat. Nürnberg 1991/92, 85-

93; zu Thorvaldsen als Gastgeber vgl. auch Peters (Anm. 53), 172 f. u. Anm. 84.

<sup>59</sup> Zu Overbecks Deutschlandreise Howitt I, 530ff.; vgl. auch Kat. Mannheim 1993, 193. Linder hatte Overbeck während ihres Italienaufenthalts 1829–31 kennengelernt; dazu Howitt I, 528; Jent, 33; vgl. auch Boerlin, 491; Trapp 1995/96, 19.

60 Das vollständige Zitat aus einem Brief B. Popps (Datum u. Empfänger unbekannt) bei Sepp, 21.

6f Ebd. 16.

Barbara Popp erkannte sehr bald die Gefahr, sich zu sehr im Gesellschaftsleben der römischen Künstlerrepublik zu verlieren. Sie war daher Louise Seidler insgeheim recht dankbar, als diese sie mit aller Energie drängte, eine gemeinsame Werkstatt zu mieten, in der die bereits an die römischen Verhältnisse gewöhnte Malerin schnell einen gut funktionierenden Atelierbetrieb in Gang brachte: Fräulein Seidler bringt immer noch Gehilfen zum Zeichnen mit, damit ihr die Modelle (...) nicht so teuer kommen. Jetzt nimmt sie Fräulein Wening, eine Westfälin, die schon drei Jahre hier ist -Overbecks empfahlen sie uns sehr als ausgezeichnet brav und verständig. Auch eine Engländerin mußte schon mitzeichnen, eine ziemlich alte reiche Dame. 62 Eine junge Frau aus den Albaner Bergen diente als Modell für das bereits erwähnte Bild des zu Frau und Kind heimkehrenden Jägers (Abb. 3). Obwohl nur von Barbara Popp signiert, handelt es sich dabei um eine Gemeinschaftsarbeit mit Louise Seidler. 63 Da beide in München bei Robert von Langer studiert hatten, verwundert es nicht, daß die Komposition der nahgesehenen Dreiergruppe an eine der bekanntesten Bilderfindungen des gemeinsamen Lehrers erinnert (Abb. 4). Auch für einige heute kaum mehr aufzuspürende Studien nach der Natur ist die Zusammenarbeit der beiden Malerinnen überliefert (Qu 12). Sie ergab sich einerseits durch die Enge des gemeinsamen Ateliers, war andererseits aber auch Ausdruck des nazarenischen Ideals einer religiös-künstlerischen Bruderschaft. Diesen Gedanken auch für die gemischt konfessionelle Werkstattgemeinschaft Popp-Seidler zu reklamieren, scheint legitim. Denn die Protestantin aus Sachsen-Weimar teilte das Anliegen der Nazarener, eine neue religiöse Kunst schaffen zu wollen. Der Weg dazu führte auch für sie über eine Rückbesinnung auf die ungetrübte Frömmigkeit des vorreformatorischen Christentums. Dessen Ästhetik galt es zu verinnerlichen, um die Folgen von Reformation und Gegenreformation mit den Mitteln der Kunst zu überwinden. In ihren Memoiren erinnert sich die Malerin: Ich (...) schwärmte für die einfachen, empfindungsvollen Florentiner, die ich als Grundlage der neu sich entwickelnden Kunst zu betrachten geneigt war: eine Meinung, welche geistreichere Kenner und warme Verehrer eines Ghirlandaio, Gaddi, Fiesole, Filippo Lippi, Andrea del Castagno, Giotto usw. mit mir teilten. 64 Mit einigen dieser Gesinnungsgenossen war sie gut bekannt, seitdem sie während ihres ersten Romaufenthalts Tür an Tür mit Julius Schnorr von Carolsfeld und Friedrich Olivier gelebt hatte. Nach ihrem Umzug in den Palazzo Guarnieri wohnte Philipp Veit drei Etagen über ihr. Alle drei Maler gehörten zum Kreis der Lukasbrüder und damit zur Keimzelle der nazarenischen Kunst. Schnorr und Olivier waren überzeugte Protestanten, nur Veit war schon 1810 konvertiert. 65 Wie konsequent auch Louise Seidler die Hinwendung zur vorreformatorischen Frömmigkeit vollzogen hatte, beweist ihre Beschäftigung mit ,katholischen' Bildthemen. Für die Rochuskapelle bei Bingen schuf sie das 1814 von Goethe gestiftete Altarblatt mit einer Darstellung des Kirchenpatrons, der die Züge des Dichters trägt, und 1822 arbeitete sie mit Inbrunst an einer Almosen spendenden hl. Elisabeth. 66

62 Das Popp-Zitat nach Sepp, 17.

64 Das Zitat nach Seidler (1964), 268; zu ihrer Skepsis gegenüber dem "orthodoxen" Katholi-

zismus vgl. ebd. 129.

65 Zu den Nachbarn ebd. 160, 162; zu ihrer Zugehörigkeit zum Lukasbund s. Kat. Nürnberg 1991/92, 427f. (Nr. 315).

66 Das Zitat nach Seidler (1964), 273; zum Rochusbild s. Heinz Claassens: Die Rochuskapelle

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Die Signatur lautet: *Barbara Popp pinxit Romae 1833*. Zur Beteiligung Seidlers s. Qu 12. – Das Gemälde wurde 1836 von Fürst Maximilian Karl von Thurn und Taxis für seine "Bildergalerie" im Regensburger Schloß erworben (Inv.-Nr. St. E. 10998); dazu Staudinger, 264–266.

Für die Katholikin Popp waren die Inhalte der nazarenischen Kunst selbstverständlich; ihr Wesen aber konnte sie wohl nur zum Teil begreifen. Denn die romantische Sehnsucht nach einer auf der Basis des Christentums erneuerten vaterländischen Kunst war vor allem auf protestantischem Boden entstanden. Aus katholischer Sicht stellte sich die Frage nach einer neuen patriotisch-christlichen Kunst nicht. So konnte Sailer auch seine berühmte, 1808 an der Landshuter Universität gehaltene Rede Von dem Bunde der Religion mit der Kunst mit der These beginnen, daß die sinnlich wahrnehmbare Kunst das Medium zur Vermittlung der unsinnlichen Heilsbotschaft sei. <sup>67</sup> In der protestantischen Kirche dagegen dominierte seit der Reformation das – allenfalls gesungene – Wort. Daher war es konsequent, wenn die selbsternannten Erneuerer der christlichen Kunst dort anknüpften, wo der Bruch entstanden war: vor 1517. So gesehen, hat das romantisch-nazarenische Konvertitentum letztlich auch ästhetische Gründe.

Die Teilnahme an den hohen Kirchenfesten war für die katholischen Regensburgerinnen ein zentraler Bestandteil ihres Romerlebnisses. Ihren Aufzeichnungen nach zu schließen, hinterließ allerdings weniger die sakrale Handlung als vielmehr das prächtige Zeremoniell tiefen Eindruck. Der analytische Blick der Malerin offenbart sich, wenn sie feststellt, daß Papst Gregor XVI. von Würde und Hoheit umgeben sei, ohne daß eben seine Gestalt selbst ausgezeichnet wäre. 68 Das visuelle Erlebnis bestimmte vermutlich auch die Auswahl der besuchten Kirchen. So notierte Mina, man sei am Morgen des 24. Dezember in die Lateransbasilika gegangen, weil Babette die Berge sehen wollte. 69 Die vollständige Synthese von religiöser Andacht und Naturbetrachtung ermöglichte ihnen ein Vierteljahr später die Öffnung in der Kuppel des Pantheon. Als die beiden Schwestern am Karfreitag Abend von der Sixtinischen Kapelle nach Hause gingen, nahmen sie den Weg über die Piazza Navona und die Piazza della Rotonda, wo an beleuchteten Buden allerlei Delikatessen verkauft wurden. Die Rotunde war, so Barbara Popp, von eben diesen Läden ganz hell beschienen und hätte sich so wunderschön für ein Gemälde gemacht. Zu unserer freudigsten Überraschung fanden wir die Türe noch offen und traten ein. (...) An jedem Altar brannte eine Lampe, was über die ganze Kirche bis zur Kuppel hinauf eine angenehme Dämmerung verbreitete und die schönen Formen und Verhältnisse des Gebäudes vorteilhaft hervorhob. Über diesem Gewölbe von Menschenhänden gebaut, zeigte sich das geheimnisvolle Gewölbe des Firmaments mit seinen funkelnden Sternen. (...) Es ist als flüsterten die Mauern dem Eintretenden zu: Komm in unsere Mitte, wir bewahren dich vor allem Weltgetümmel, öffne nur dein Herz dem Einen, Höchsten, gleichwie auch wir nur von dem einen Punkte Licht und Luft einlassen! 70 Die Wanderung des andächtigen

bei Bingen (Schnell & Steiner Kunstführer Nr. 711), München-Zürich 1959, 11, 15 (mit Abb.). Zum (verschollenen) Elisabethbild s. Kovalevski 1998, 67 u. Abb. 1.

67 Sailer, bes. 164–166; vgl. dazu Gajek: Dichtung und Religion, 76 ff. Zu Titel und Aussage von Sailers Rede vgl. das bereits 1800 von August Wilhelm Schlegel veröffentlichte Gedicht Der Bund der Kirche mit den Künsten, in: Ders.: Gedichte, Tübingen 1800, 143 f., 150–156.

68 So der beim Patrozinium von S. Carlo al Corso (4.11.) gewonnene Eindruck; das vollstän-

dige Zitat bei Sepp, 13.

<sup>69</sup> Vgl. auch die Schilderung der optischen und akustischen Erlebnisse, die Karfreitags- und Osterliturgie den Schwestern Popp bescherten (Sepp, 19–20), bes. die Schilderung des Ostersonntags: Dem Hochamt selbst konnten wir der Unruhe in der Kirche wegen und um guten Platz zum Segen zu finden, nicht ordentlich beiwohnen. Wie besahen also außen die verschiedenen Volkstrachten und Gruppen der Landleute (...).

Das vollständige Zitat bei Sepp, 19f.

Blicks über das Kuppel- ins Himmelsgewölbe vollzog sich auf einem Weg, den evangelische Pastoren im späten 18. Jahrhundert geebnet hatten, indem sie ihre Gemeinden dazu anregten, die Herrlichkeit Gottes in der freien Natur zu erkennen. <sup>71</sup> Beschritten wurde dieser Weg der pietistischen Entgrenzung des Kirchengebäudes zumindest verbal auch von Johann Michael Sailer und Melchior Diepenbrock. Hatte Sailer schon 1808 den Sternenhimmel als die große Domkirche des Naturtempels bezeichnet und den Blick darauf als Metapher für die Inspiration des christlichen Künstlers verwendet, fand sein Schüler Diepenbrock noch eindeutigere Worte. In seiner Festpredigt anläßlich der Wiedereröffnung des restaurierten Regensburger Doms 1839 ermahnte er die Gläubigen, über der Großartigkeit dieses Tempels nicht den Tempel des Herrn in der Natur zu vergessen: Und nun wendet Euch mit mir zu den Hochgebirgen; welchen Tempeldes Herrnerschauen wir dort! (...) Und nun wiederum blicket in einer klaren Nacht über Euch nach den Sternen; welch ein anderer Tempel Gottes eröffnet sich Euch dort? Ausgespannt ist die unermeßliche Veste des Aethers, Räume umfassend, deren Ausdehnung unsermirdischen Sinne unergründlich, unausdenkbarist (...) <sup>72</sup>

Wie wenig die Romreise der zwei Regensburgerinnen den ausschließlichen Charakter einer nazarenischen Pilgerfahrt hatte, zeigt sich sowohl an dem großen Interesse für das römische Alltagsleben als auch an dem nüchternen Urteil über Friedrich Overbeck. So sehr sie ihn als das Haupt der Nazarener respektierten und seinen künstlerischen Rat zu schätzen wußten, so distanziert standen sie der Realität seiner gelebten Frömmigkeit gegenüber. Nach dem ersten Besuch bei dem Meister, der seit 1832 mit seiner Frau Nina und dem damals dreizehnjährigen Sohn Alfons im Palazzo Cenci wohnte, notierte Mina: Der etwa zehn- bis zwölfjährige Sohn Overbecks ist ein hübscher Knabe, aber gar zu schüchtern, was wahrscheinlich in seiner Erziehung liegt. Außerdem hatte sie den Eindruck, daß die Frau bei aller Frömmigkeit doch das Regiment führe. 73 Dieser scharfe Blick auf das religiöse Kunstleben der Familie Overbeck mag durch kritische Aussagen der Münchner Akademiefreunde Riedel und Schwanthaler - ersterer mochte die Nazarener nicht, letzterer bezeichnete sich selbstironisch als Heide (Qu 19) - fokusiert gewesen sein. Er zeugt jedenfalls von einer selbstbewußten und kritischen Haltung gegenüber dem lebenden Inbegriff des christlichen Malers, der seine eigene Familie nach dem Muster der Heiligen Familie zu gestalten versuchte. Als Beato Angelico der modernen Malerei bezeichnete ein späterer Besucher des Palazzo Cenci, Ferdinand Gregorovius, das Haupt der Nazarener. Treffend schilderte der Historiker die Simmung im Atelier, welches stille Menschen still betreten wie ein Allerheiligstes, und wo ein blasser Mann mit langem gescheitelten Haar, liebenswürdig, sanft, kaum hörbar (...) die Heiligenbilder auf den Staffeln erklärt. Auch diese sind still und tonlos; (...) entleibte Menschen, entleibte Kunst (...). 74

72 Sailer, 166; Melchior Diepenbrock: Der Tempelbau Gottes in der Menschheit. Rede bei der feierlichen Wiedereröffnung des Domes zu Regensburg am heiligen Pfingsfest 1839, in: Ders.: Gesammelte Predigten, Regensburg 1841, 85–110; dazu Traeger: Kirche der Natur, 195 f., und Loichinger, 302 f., der jedoch die innere Nähe der Predigt zum Protestantismus nicht erörtet.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Vgl. Christoph Christian Sturm: Betrachtungen über die Werke Gottes im Reiche der Natur und der Vorsehung auf alle Tage des Jahres, Halle <sup>4</sup>1794. Zur kunstgeschichtlichen Tragweite dieser populären Predigtensammlung Traeger: Kirche der Natur, 184f. – Als eine Quelle der protestantischen Naturandacht vgl. Calvins Frage, welch ein Künstler es doch sein mußte, der die Unzahl der Sterne am Himmel so wohl geordnet und gefügt hat, daß kein erhabeneres Schauspiel erdacht werden kann; zit. nach ebd. 193.

Das vollständige Zitat aus dem Tagebuch Minas (Anfang Januar 1833) bei Sepp, 16.
 Ferdinand Gregorovius: Wanderjahre in Italien. Figuren, Geschichte, Leben und Szenerie

Mit derselben unvoreingenommenen Urteilskraft, mit der Barbara und anscheinend vor allem Mina Popp den Hauptmeistern der deutsch-römischen Kunstwelt gegenübertraten, äußerten sie sich über die echten Römer. Sofern diese nicht im Raster ihrer Maleraugen hängenblieben und schlicht als pittoresk empfunden wurden, waren sie der Kritik preisgegeben. Diese traf den Jesuitenprediger ebenso wie den einfachen Mann auf der Straße. Der Theologe kam nicht schlecht davon: Was er sagte, war auch gewiß sehr gut, sehr mäßig und wäre vor der ganzen Welt zu verteidigen gewesen. (...) Nur uns, die an die frommen, rührend einfachen Predigten unseres Bischofs Wittmann gewöhnt sind, konnte dieser sehr studierte Vortrag weniger ansprechen. 75 Ärger traf es einen namentlich nicht überlieferten jungen Künstlerkollegen, der Regensburg für eine Stadt in Portugal hielt und auf dieses Vergehen offenbar genauso gelassen reagierte wie viele seiner Landsleute in ähnlichen Situationen: (...) und wenn sie so etwas, wie die Lage eines Landes, oder einer Stadt, oder andere jederman (sic) bekannt sein sollende Dinge nicht wissen, sagen sie bloß ganz graziös: chi lo sa? oder: Dio lo sa und geben sich zufrieden. Daß solche Worte allerdings nicht Ausdruck deutscher Überheblichkeit waren, sondern wiederum die Folge genauer Beobachtung, beweist der Zusatz, daß man hier auch bei den gemeinsten Leuten selten so ein plumpes bäuerisches Wesen findet, wie bei uns häufig, und da sich kein Stand weiter durch besondere Bildung auszeichnet und die Menschen überhaupt hier mit glücklichen Anlagen geboren scheinen, so mag wohl kaum irgendwo der Unterschied der Stände so wenig bemerklich sein als hier. Inwieweit freilich dieses Urteil von der Topik der zeitgenössischen Reiseliteratur beeinflußt ist, kann hier nicht erörtert werden. 76

Nach Ostern traf ein höchst willkommener Geldzuschuß aus Regensburg ein, an dem sich auch der Eichstätter Onkel David Popp beteiligt hatte. <sup>77</sup> Der Gedanke an die drohende Heimreise war damit erst einmal abgewendet, so daß sich die beiden Schwestern vorerst noch unbeschwert ihrer Kunst widmen konnten. Besondere Fortschritte scheint dabei Mina gemacht zu haben, deren – leider zur Gänze verschollene – Landschaftsbildchen auch von Josef Anton Koch gelobt wurden. *Brav, brav, das ist gut, hätt's auch nicht besser machen können*, soll der alte Herr mehrmals gesagt haben. <sup>78</sup> Anerkennungen dieser Art scheinen ihr, die ja keine reguläre künstlerische Ausbildung genossen hatte, genügend Selbstvertrauen gegeben zu haben, um sich nach der Rückkehr nach Regensburg offiziell als Landschaftsmalerin zu bezeichnen. <sup>79</sup>

Noch bevor der Sommer kam, verließen August Riedel und Louise Seidler Rom. Riedel fuhr in Gesellschaft von drei Dänen nach Süditalien, die Weimarer Freundin kehrte nach Deutschland zurück. <sup>80</sup> Für gesellschaftliche Abwechslung sorgte nun vor allem die Bekanntschaft mit dem Landschaftsmaler Johann Martin von Rohden, der seit 1815 mit Caterina Coccanari, der Tochter des Sibyllenwirts in Tivoli, verheiratet war. Außer dem Sohn Franz, der damals in der Werkstatt Kochs arbeitete und 1903 als

aus Italien, Bd.1, Leipzig 1870, 114; zu Overbecks Familienleben vgl. auch Andreas Blühm: Familienbild, in: Kat. Lübeck 1989, 132.

<sup>75</sup> Brief B. Popps an den Onkel David Popp (Fastenzeit 1833); zit. bei Sepp, 18.

<sup>77</sup> Sepp, 21.

<sup>78</sup> Ebd. 22; zu den mehrmaligen Besuchen Kochs vgl. auch ebd. 25.

80 Sepp, 22f.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Ebd.; zit. nach Sepp, 19. Zur Topik vgl. z.B. Heinrich Heine: Reisebilder, 3. Teil. Von München nach Genua (1828), u. a. Kap. XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Vgl. die Einträge in den Familienbögen *Pop, Franz Alois* – erstellt zwischen 1833 u. 1841 und *Popp, Barbara* – erstellt nach 1846 (SAR).

,letzter Nazarener' in Rom sterben sollte, hatte er noch eine allerliebste lustige Tochter, die noch bis mindestens 1836 Neuigkeiten aus der römischen Künstlerrepublik

nach Regensburg meldete. 81

Für Zeitvertreib sorgten auch gemeinsame Ausflüge mit Schwanthaler und dessen Münchner Bildhauerfreund Peter Schöpf, der sich 1832 bei den Bewerbungen um ein kgl. Reisestipendium gegen Barbara Popp durchgesetzt hatte. In Rom arbeitete er zunächst bei Thorvaldsen, um später zu Johann Martin von Wagner zu wechseln, an dessen Walhallafries er mitarbeitete. 82 Die erste dieser Exkursionen führte an die Via Appia Antica. Sie begann, so Barbara Popp in einem Brief an den Eichstätter Onkel, mit dem Heidentum, dem Tal der Egeria und dem Grabmal der Cäcilia Metella, und endigte mit den heiligsten Erinnerungen aus der Christenheit, den Katakomben von S. Sebastiano, und Sie wären, liebster Onkel, gewiß um so lieber mit uns gewesen, da einer unserer Führer, der Bildhauer Schwanthaler, ein ebenso leidenschaftlicher Alterthumsfreund ist wie Sie selbst. 83 Der zweite Ausflug führte am Pfingstmontag nach S. Paolo fuori le Mura, wo sich die Schwestern an den Kreuzgang von St. Emmeram in Regensburg erinnert fühlten. Dabei ist unklar, ob sich diese Bemerkung auf den reinen Stimmungswert bezieht oder auf architektonische Übereinstimmungen, wie sie etwa in dem zumindest für Regensburg markanten Motiv der Arkaden mit gekuppelten Säulchen bestehen. 84 Auf dem Rückweg kehrten die Ausflügler in der spanischen Weinschänke an der Ripa Grande ein, um den Blick über den Tiber auf den Aventin zu genießen. Das Lokal, das einem gewissen Don Rafael Anglada gehörte, war spätestens seit den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts ein beliebter Künstlertreffpunkt und wurde durch ein stimmungsvolles Gemälde Ludwig Catels verewigt, das den bayerischen Kronprinzen Ludwig dort in geselliger Runde zeigt (München, Neue Pinakothek). 85

<sup>81</sup> Das Zitat aus einem Brief B. Popps an David Popp nach Sepp, 23; vgl. auch Qu 18. Die Bezeichnung ,letzter Nazarener' nach der Inschrift am Rohden-Grabmal auf dem Campo Santo Teutonico. Zu Rohden grundlegend Ruth Irmgard Pinnau: Johann Martin von Rohden. Leben

und Werk, Bielefeld 1965, hier bes. 39-43.

<sup>82</sup> Sepp, 15, 23; zu Schöpf noch immer am ausführlichsten Hyacinth Holland: Schöpf, Peter, in: ADB 32, 355–358; s. auch Günter Lorenz: Römischer Werkstattbetrieb des Klassizismus. Entwurf und Ausführung von Johann Martin von Wagners "Walhallafries" (1822–1837), in: Kat. Nürnberg 1991/92, 249–258 (hier: 256, 258 Anm. 18), u. Harald C. Tesan: Deutsche Bildhauer bei Thorvaldsen in Rom, ebd. 259–277, bes. 268 mit Abb. 10 (= Ausschnitt aus dem Walhallafries: Szene der Christianisierung der Sachsen durch Karl den Großen; mit Selbstbildnis Schöpfs).

<sup>83</sup> Das Zitat nach Sepp, 23; die letzten Worte beziehen sich auf David Popps historische Forschungen. Er war ein Gründungsmitglied des Regensburger Historischen Vereins (VHVO I [1831], 32) und verfaßte u. a. die Festschrift zum 1100. Gründungsjubiläum der Diözese Eichstätt: Anfang und Verbreitung des Christentums im südlichen Teutschland, Ingolstadt 1845.

<sup>84</sup> Ausführlicher zum Ausflug nach den Aufzeichnungen in Minas Tagebuch Sepp, 23; vgl. auch Schindler, 219. Zum gemeinsamen Säulenmotiv vgl. bes. die Mittelarkade des Nordflügels

im Emmeramer Kreuzgang.

<sup>85</sup> Einige der auf dem Bild versammelten Künstler gehörten auch zu Barbara Popps römischem Bekanntenkreis: Thorvaldsen sitzt auf der linken Bank in der Mitte, Martin von Wagner beugt sich stehend über den Tisch, neben ihm sitzt lesend Philipp Veit, und Catel hat sich am vorderen Tischende selbst mit dem Skizzenblock dargestellt. Die Identifizierung der Künstler nach Catels eigener Bildbeschreibung in einem Brief an den Kunstschriftsteller J. G. von Quandt in Dresden (Rom, 20.3.1824), zit. u. a. in: Erich Steingräber: Die Neue Pinakothek München, München 1981, 34 (mit Farbabb.).

Überliefert sind ferner ein Ausflug nach Tivoli sowie Exkursionen in Gesellschaft des Malers Edward von Steinle und des Bildhauers Lotsch. Von Cornelius wurden die beiden Regensburgerinnen bald nach dessen Ankunft in Rom im Mai 1833 zu einer Soirée mit Musik und Tanz eingeladen. 86 Doch im Sommer fingen die Eltern an, zur Heimkehr zu drängen. Als sich die ins Auge gefaßte Möglichkeit einer gemeinsamen Rückfahrt mit dem Münchner Hofkapellmeister Kaspar Aiblinger zerschlug, da dieser den kürzesten Weg nahm, war die Trauer der Schwestern nicht groß. Denn um den Besuch von Assisi, Perugia und vor allem Venedig wollten sie sich keinesfalls bringen lassen. 87 Zudem waren einige Bilder gerade begonnen - ein geschicktes Argument, um den Vater noch etwas zu vertrösten. Im selben Brief berichtet Barbara von einem Besuch bei Overbeck und meint, es dürfte Herrn von Brentano interessieren, daß das Bild für Frankfurt untertuscht sei (Qu 16). Damit kann nur Overbecks programmatisches, an Raffaels Disputa anknüpfendes Gemälde Der Triumph der Religion in den Künsten (Abb. 5) gemeint sein, an dem der Nazarener seit 1829 arbeitete, nachdem er vom Städelschen Kunstinstitut den Auftrag für ein Werk nach freier Wahl des Themas erhalten hatte. 88 Es scheint nicht ausgeschlossen, daß Overbeck der Regensburgerin eine seiner zahlreichen Vorstudien schenkte oder ihr die Erlaubnis gab, selbst eine Skizze danach anzufertigen. Ihr 1848 für David Popp gemaltes Altarbild (Abb. 11), auf das noch zurückzukommen sein wird, weist jedenfalls bemerkenswerte motivische Übereinstimmungen auf. 89

Mit dem 14. September 1833 kam der Tag der endgültigen Abreise. August Riedel blieb die undankbare Aufgabe, die angefangenen Bilder zum Trocknen einstweilen zu sich zu nehmen und sie dann gut verpackt nach Regensburg zu schicken. 90 In S. Maria degli Angeli unterhalb von Assisi besichtigten die Schwestern Overbecks 1829 geschaffenes Giebelfresko an der Portiuncula-Kapelle, das mit dem darüber gewölbten Teil der Kirche allein noch von dem Erdbeben (1832, Anm. d. Verf.) verschont blieb, d.h. mit einigen Sprüngen davonkam. Der übrige Teil der Kirche ist gänzlich eingefallen, wird aber wieder aufgebaut. Den Rahmen des Freskos hatte der damals neunzehnjährige Edward von Steinle gemalt, der Barbara und Mina Popp beim Aus-

flug nach Tivoli begleitet hat. 91

Vom 20. September bis zum Morgen des 1. Oktober hielten sich die Schwestern in Florenz auf. Dort kam es zu ihrer großen und freudigen Überraschung zu einem Wiedersehen mit dem Ehepaar Veit, das sich nach einem längeren Besuch in Frankfurt, wo Philipp Veit damals das Städelsche Kunstinstitut leitete, nun wieder auf dem Rückweg nach Rom befand. Kennengelernt hatten sie sich ja bereits durch Overbeck. In Florenz, das Barbara Popp jetzt weit besser gefiel als ein Jahr zuvor, unternahm man gemeinsame Besichtigungen und eine sehr schöne Spazierfahrt. Besonderen Eindruck

86 Sepp, 23.

87 Ebd. 24. Zu Aiblinger, der 1833 im Auftrag von Kronprinz Maximilian in Rom Materialien

zur Musik des 16. Jahrhunderts aufspürte, s. ADB 1, 163-165.

89 Vgl. dazu S. 438f.

90 Genauere Angaben zur Route und zu den Weggefährten bei Sepp, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Zum Verständnis des Bildes grundlegend Overbecks eigene Deutung: Friedrich Overbeck's Triumph der Religion in den Künsten. Oelgemälde, im Besitze des Städel'schen Kunstinstituts zu Frankfurt am Main. Erklärung vom Meister selbst, Frankfurt 1840; vgl. auch Berthold Hinz: Der Triumph der Religion in den Künsten, in: Städel-Jahrbuch, N. F. 7 (1979), 149–170.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Das Zitat (ebd. 27) aus einem Brief M. Popps an David Popp, geschrieben in Florenz Ende September 1833. Zum Fresko s. Kat. Lübeck 1989, 39 (Abb.) u. 230 f. (Text).

machten auf die Regensburger Malerin die reich ausgestatteten gotischen Kirchen, deren Architektur sie an die Heimat erinnerte, und die Galerie des Palazzo Pitti; nicht genug loben könne man auch die Liberalität und die Bequemlichkeit, womit überall,

sogar ohne die kleinste Ausgabe, der Zutritt gestattet ist. 92

In Bologna gehörte die ganze Aufmerksamkeit der Pinakothek und darin vor allem Raffaels Hl. Cäcilia (Abb. 6). Das 1514 für die Kirche S. Giovanni in Monte gemalte Altarbild, von Napoleon nach Paris verschleppt und seit 1815 wieder in Bologna ausgestellt, galt damals als das bedeutendste Tafelbild der Renaissance. Schon Vasari hatte es in höchsten Tönen gelobt, und durch Goethes Lobpreis war das Bild auch für deutsche Italienreisende zu einem Ziel der Kunstwallfahrt geworden. Barbara Popp hatte das Gemälde anhand von Reproduktionen bereits 1825/26 rezipiert (Abb. 2). So gesehen, wirken ihre Empfindungen im Angesicht des Originals folgerichtig und verständlich: Mit Küssen und Tränen in den Augen nahmen wir von der heiligen Cäcilia Abschied, die eben von der Wand herunter genommen auf einer Staffelei stand: um so schmerzlicher war der Abschied, als wir auf unserer Reise vielleicht kein Raphael'sches Bild mehr zu sehen bekommen werden. 93 Die aus diesen Worten sprechende Raffael-Begeisterung ist durchaus zeittypisch, in ihrer uneingeschränkten Form aber für eine Künstlerin, die eben erst Overbeck und Veit verlassen hatte, insofern bemerkenswert, als in den Augen der Nazarener neben den Malern des 15. Jahrhunderts nur der junge, sittlich und künstlerisch unverdorbene Raffael als Vorbild für die Erneuerung der religiösen Malerei tauglich war. So hatte Overbeck 1827 anläßlich der bevorstehenden Einrichtung des Städelschen Kunstinstituts geäußert, daß er es für nützlicher halten würde nach Masaccio zeichnen zu laßen als nach Raffael oder gar Michel-Angelo. Kunst müsse, so Overbeck in einem Schreiben an Johann David Passavant, geistlich seyn wie der Christ selber ein geistlicher Mensch und nicht ein fleyschlicher seyn soll, sie muß keusch, heilig, demüthig seyn, fern von aller Lüsternheit (...). Und eine solche Kunst, sehen wir sie nicht an den Werken des dreyzehnten, vierzehnten und fünfzehnten Jahrhunderts vor Augen? 94 Auf den 1483 geborenen Raffael trafen diese Kriterien, nicht nur aus zeitlichen Gründen, kaum noch zu.

Barbara Popps uneingeschränkte Raffael-Verehrung war weder nazarenisch-eindimensional noch dem Urteil der Klassizisten verpflichtet, die im Werk des Urbinaten die edle Einfalt und stille Größe der griechischen Kunst erreicht sahen. Sie gründete auf dem Idealbild des heiligmäßigen Malers, das die Nachwelt bald nach seinem Tod am Karfreitag 1520 zu entwerfen begonnen hatte. Seinen hagiographischen Höhepunkt erreichte es mit der romantischen Raffael-Schwärmerei. In August Wilhelm Schlegels holprigem Gedicht vom Bund der Kirche mit den Künsten etwa werden Raffael und Michelangelo, von der auf die Erde zurückgekehrten Ecclesia weissagend nach Engeln benannt, als Vorbilder für die neue Kunst proklamiert. 95 Auch Mina

<sup>92</sup> Die Zitate nach B. Popp bei Sepp, 27. Zur ersten Begegnung mit Veit s. o. Anm. 61.

Denkschrift und Begleitschreiben an Passavant vom 12.5.1827 (Stadt- und Universitätsbibliothek Frankfurt/Main) publ. bei Frank Büttner: Oberbecks Ansichten von der Ausbildung zum Künstler. Anmerkungen zu zwei Texten Friedrich Overbecks, in: Kat. Lübeck 1989, 20–

95 Schlegel (Anm. 67); zur Eindimensionalität des nazarenischen Raffael-Bildes vgl. Jörg Traeger: Raffael, Luther und die römische Kirche. Zur Reformation der Bilder, in: Martin Luther.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Zu Raffaels Bild grundlegend Andrea Emiliani: Indagini per un dipinto. La Santa Cecilia di Raffaello, Bologna 1983; zur Rezeption durch Vasari und insbesondere durch Goethe vgl. auch Andreas Beyer in: Kat. Frankfurt/Weimar 1994, 16f. (mit Farbabb.). Das Popp-Zitat nach Sepp, 27.

Popp hatte, offenbar unbeeindruckt von Overbecks Forderungen, nach der Karfreitagsliturgie in der Sixtinischen Kapelle gefragt, ob man Schöneres und Höheres noch auf Erden finden und genießen könne, als wenn Ohr und Herz mit Entzücken sich den himmlischen Melodien öffneten und das Auge auf die erhabenen Gestalten Michel-

angelos gerichtet sei. 96

Die in Bologna geäußerte Befürchtung, hier endgültig von Raffael Abschied nehmen zu müssen, bewahrheitete sich. Nach einem viertätigen, nicht weiter dokumentierten Aufenthalt in Venedig erreichten Barbara und Mina Popp am 16. Oktober 1833 München, wo sie von der befreundeten Familie des Staatsrats Clemens von Neumayr empfangen wurden. Am 18. Oktober nahmen sie an der Enthüllung des ehernen Obelisken teil, den König Ludwig zum Gedenken an die 30000 in Rußland gefallenen Bayern auf dem Karolinenplatz hatte errichten lassen. Von München fuhren die zwei Schwestern zunächst noch nach Eichstätt, um den Onkel zu begrüßen. Am 24. Oktober trafen sie in Regensburg ein. 97

### Vier Jahrzehnte in Regensburg

Mit dem Ortswechsel von Rom nach Regensburg vollzog Barbara Popp auch den Wechsel zwischen den konträren sozialen Existenzformen eines Künstlers im 19. Jahrhundert. Auf das gesellige, bisweilen turbulente Leben in der 'Künstlerrepublik' folgte ein weitgehendes Eremitendasein. <sup>98</sup> Daß dieser Rückzug in die Ateliergemeinschaft mit der Schwester nicht gewollt war, auch wenn er gut zum Klischee der christlichen Malerin paßt, beweisen Barbara Popps Anstrengungen, sich auch überregional als Historienmalerin einen Namen zu machen, ebenso wie ihre Klage, *immer nur dieselben Bilder in mehr oder weniger guten Wiederholungen* malen zu müssen (Qu 24).

Noch vor der Romreise war Barbara Popp von ihrer Mutter dazu angehalten worden, für ihre Portraits auch Geld zu nehmen. <sup>99</sup> Jetzt, da sie ihren Lebensunterhalt tatsächlich als Malerin verdienen und davon auch ihre beiden gleichfalls unverheirateten Schwestern ernähren wollte, erwies sich die damalige mütterliche Initiative als glücklich. Dafür, daß auch Mina Popp, die offiziell den Beruf der Landschaftsmalerin ausübte, eigene Werke verkauft hat, gibt es keine Belege. Ein Hinweis darauf könnte allenfalls ihre Beteiligung an der Regensburger Kunstausstellung 1835 sein. <sup>100</sup>

Das Leben als freischaffende Künstlerin hatte, abgesehen von dem wirtschaftlichen Risiko, vor allem gesellschaftliche Konsequenzen. Weite Kreise des biedermeierlichen Bürgertums empfanden es als geradezu unschicklich, wenn eine Frau nicht nur im Zeichnen oder Malen dilettierte, sondern tatsächlich von ihrer Kunst lebte. Dazu kam eine weit verbreitete Skepsis gegenüber weiblicher Kunstkompetenz überhaupt. Sogar Goethes Kunstberater Heinrich Meyer, der selbst für eine Verbesserung des Zeichen-

Eine Spiritualität und ihre Folgen (Schriftenreihe der Universität Regensburg, Bd. 9), Regensburg, 123–170 (hier: 142–144).

Das Zitat nach Sepp, 19.

<sup>97</sup> Die Daten der Rückreise ebd. 27; zum Obelisken (das Datum der Inauguration bei Sepp falsch) Reidelbach, 265, u. Oswald Hederer: Leo von Klenze. Persönlichkeit und Werk, München <sup>2</sup>1981, 216–218.

98 Grundsätzliches zu dieser Thematik bei Siegfried Gohr: Der Kult des Künstlers und der

Kunst im 19. Jahrhundert, Köln 1975, bes. 129ff.

99 Sepp, 5; danach erhielt sie für ein Bildnis drei bis fünf Louisdor.

100 S. o. Anm. 79 u. Qu 17.

unterrichts für Frauen plädierte und junge Künstlerinnen ausdrücklich ermunterte, bemerkte lapidar: Ausgezeichnet gut erfundene Werke der bildenden Kunst von Frauenzimmern herrührend lassen sich freylich nicht nachweisen. 101 Dieses für das gesamte 19. Jahrhundert repräsentative Urteil wurzelt zum einen in der von der Aufklärung entfachten anthropologischen und pädagogischen Diskussion um die Bestimmung der Geschlechter, zum andern in der seit dem 15. Jahrhundert entwickelten Klassifizierung der Bildgattungen, nach der die Historienmalerei den höchsten Platz einnimmt. Zur Deckung gebracht, ergeben diese beiden Traditionsstränge bezüglich der künstlerischen Ausbildung von Frauen ein klares Bild: Zeichenunterricht für Mädchen sei, so schon Rousseau, durchaus sinnvoll, da diese Kunst jener, sich mit Geschmack zu kleiden, nahe verwandt sei. Als Motiv käme alles in Frage, was dazu geeignet sei, einem Kleidungsstück eine elegante Linie zu geben. Vom Landschafts- oder gar Figurenzeichnen aber hätten Mädchen die Finger zu lassen. 102 Damit waren, zumindest in der pädagogischen Theorie, dem systematischen Kunstunterricht ein Riegel vorgeschoben und die Frau von den höheren Weihen der Historienmalerei ausgeschlossen. Deren Inhalte wurden als hehr, groß, gewaltig, ernst, mit einem Wort als männlich angesehen, während einer Frau, so Heinrich Meyer, immer noch das Schöne und Zarte blieb, alles was in das ergiebige Feld friedlicher Gegenstände von Liebe und Gegenliebe zwischen Gatten, Müttern und Kindern (etc.) fällt. Von den Nazarenern wurde das Thema offenbar nicht weiter erörtert, doch ist bezeichnend, daß Overbeck in seiner Denkschrift Über die Einrichtungen einer Kunstanstalt ausschließlich vom Unterricht an Knaben spricht. 103

Nach dieser geschlechtsspezifischen Konzeption der künstlerischen Betätigung muß es nahezu etwas Revolutionäres gehabt haben, wenn eine Frau als selbständige Künstlerin auftrat und sich obendrein noch Historienmalerin nannte – selbst dann, wenn sie aufgrund ihrer Ausbildung dazu legitimiert war. Warum Barbara Popp dies tat, obwohl der weitaus größte Teil ihres Werks aus Heiligendarstellungen und Portraits besteht, ist nicht ganz klar. Ihre späten, 1862 gegenüber Louise Seidler geäußerten Klagen, daß sie immer dieselben Bilder malen müsse und daß bedeutendere Arbeiten in Regensburg durchaus nicht gekauft würden (Qu 24), können immerhin als Indiz dafür gelten, daß sie mit den eingeschränkten künstlerischen Entfaltungsmöglichkeiten nicht zufrieden war. Darin im Gegenzug eine Geringschätzung ihrer eigenen religiösen Malerei erkennen zu wollen, wäre jedoch kurzsichtig. Zu wichtig war für sie, in biographischer wie in künstlerischer Hinsicht, der religiöse Faktor. Die Nazarener

waren ihr Vorbild oder, besser noch, ihre geistigen Brüder.

Eine äußerliche Entsprechung fand die angestrebte Nazarenität in der zeitweisen Nutzung der mittelalterlichen Dorotheenkapelle am Frauenbergl als Atelier. <sup>104</sup> Der idyllische Eindruck ist freilich trügerisch und läßt keinen Rückschluß auf die tatsäch-

102 Jean-Jacques Rousseau. Œuvres complètes. IV: Émile. Édition publiée sous la direction de

Bernard Gagnebin et Marcel Raymond, Paris/Dijon 1969, 707f.

Meyer (Anm. 101), 303. Aufschlußreich auch das Urteil der Zeitgenossen über Emilie Linder; dazu Meier, 50, 52. Overbecks Text publ. von Frank Büttner in Kat. Lübeck 1989, 23–31.
 Sepp, 31 Anm. 1; die ebd. gemachte Angabe, B. Popp habe dort auch lange gewohnt, widerspricht jedoch der Aktenlage (s. u. Anm. 105). Zu dem (1944 zerstörten und 1953/54 wiederaufgebauten) Gebäude s. BAP V, 127 f. u. Abb. 249 f.

Johann Heinrich Meyer: Entwurf einer Kunstgeschichte des achtzehnten Jahrhunderts, in: Winkelmann und sein Jahrhundert in Briefen und Aufsätzen, hrsg. von Goethe, Tübingen 1805, 302; dazu und zum folgenden Ruth Nobs-Greter: Die Künstlerin und ihr Werk in der deutschsprachigen Kunstgeschichtsschreibung (Diss. Univ. Zürich 1984), Zürich 1984, 37–44.

lichen Lebensumstände der Malerin zu. Zum einen dürfte die Arbeit in dem alten Gemäuer der Gesundheit kaum zuträglich gewesen sein, zum andern waren Barbara Popp und ihre Schwestern nicht zuletzt aus wirtschaftlichen Gründen zu zahlreichen

Wohnungswechseln gezwungen. 105

Die Auftragslage nach der Rückkehr aus Rom war zunächst nicht gut. Die für die Familie Schenk ausgeführten Portraits blieben von der Öffentlichkeit unbemerkt, und es bedurfte der Ermunterung durch die Freunde, vor allem durch August Riedel, um die Malerin von ihren Selbstzweifeln zu befreien. Der Durchbruch gelang ihr 1835 mit dem als Geschenk für den Eichstätter Onkel geschaffenen posthumen Doppelportrait der Bischöfe Sailer und Wittmann (Qu 17, Abb. 31), das eine Reihe weiterer kirchlicher Aufträge nach sich zog. <sup>106</sup> Eine Replik des Erinnerungsbildes bestellte Sailers treuer Schüler Melchior von Diepenbrock, der ab 1835 das Amt des Domdechanten bekleidete. Es hatte ihn schwer getroffen, als am 8. Februar 1833, nicht einmal ein Jahr nach dem Tod seines Lehrers, mit Bischof Wittmann auch dessen Nachfolger starb. <sup>107</sup> Das Bild befand sich im Besitz von Diepenbrocks Schwester Apolonia, die im Frühjahr 1834 nach Regensburg gekommen war, um sich der Krankenpflege zu widmen und ihrem Bruder den Haushalt zu führen. Als dieser 1845 auf den erzbischöflichen Thron von Breslau berufen wurde, blieb Apolonia zurück. Sie hatte in Regensburg, wo sie ein reiches karitatives Wirken entfaltete, eine zweite Heimat und in Barbara Popp eine Freundin gefunden. <sup>108</sup>

Anders als bei ihrem Onkel David Popp, der freilich redlich bemüht war, seiner Nichte immer wieder Aufträge zukommen zu lassen, konnte die Malerin aus dem guten Kontakt zu Melchior und Apolonia von Diepenbrock einen doppelten Nutzen ziehen: Zum einen bestellte der Theologe noch bis zu seinem Tod 1853 von Breslau aus Bilder bei Barbara Popp, zum andern stellte die Freundschaft mit Apolonia eine willkommene Möglichkeit dar, sich über die christliche Kunstszene außerhalb Regensburgs zu informieren. Die Westfälin war zwar selbst nicht künstlerisch tätig, hatte aber schon während ihrer Koblenzer Jahre im Dienst der Barmherzigkeit eng mit Karoline Settegast zusammengearbeitet und dabei mit Sicherheit deren Bruder, den Maler Josef Anton Nikolaus Settegast, kennengelernt. Dieser wichtige Vertreter des Nazarenismus im Rhein-Main-Gebiet heiratete 1844 Dorothea, die Tochter Philipp Veits, den Barbara Popp ja schon aus Rom und Florenz kannte. 109 Vor allem aber pflegte Apolonia Diepenbrock innigen Kontakt zu Clemens Brentano und dessen Freundin Emilie Linder. Das Münchner Haus dieser mit Overbeck gut bekannten und gleichfalls konvertierten Malerin kann als gesellschaftlicher Mittelpunkt des bayerischen Nazarenerkreises gelten. 110 Da sie alljährlich mehrere Wochen bei ihrer sehr liebe[n] Freundin Apolonia Diepenbrock in Regensburg weilte und 1856 sogar ein

<sup>110</sup> S. o. Anm. 17.

Nach den im SAR erhaltenen Unterlagen ergeben sich – gemäß der alten Litera-Nummern – folgende Adressen: G 53 (Kapellengasse 2), G 41 (nicht erhalten, heute Am Brixener Hof 3; um 1829), C 115 (Blaue-Stern-Gasse 7/7a; ab Februar 1837 [vgl. auch Qu 18]), F 7 (Baumburger Turm; ab/nach 1846), G 109 (Schäffnerstraße 21 [nicht erhalten]), C 132 (Obere Bachgasse [nicht erhalten], um 1862), F 117 (Nordwestecke des Bischofshofs), C 51 (Marschallstraße 10).
 Sepp, 28; das Bild dort allerdings falsch (1836) datiert; vgl. Qu 17.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Zu Diepenbrocks Reaktion auf Sailers und Wittmanns Tod Loichinger, 225 f., 238.

Ebd. 249–252; Plank, 654; Finken, 260f.; vgl. auch Sepp, 28, 32, und oben Anm. 17.
 S.o. Anm. 61 u. 92. Zum Verhältnis A. Diepenbrock-K. Settegast u. a. Reinhard, 10, 76;
 Loichinger, 133, 222. Zu J. A. N. Settegast allg. Kat. Mannheim 1993, 189–232.

Altarbild für die Kirche auf dem Dreifaltigkeitsberg malte (Abb.7), dürfte es genügend Gelegenheiten zum Erfahrungsaustausch mit Barbara Popp gegeben haben. <sup>111</sup> Ein wertvoller Beleg für diese dokumentarisch verständlicherweise kaum nachweisbaren Gespräche ist die im Mai 1859 in einem Brief an Louise Seidler enthaltene Bemerkung, Emilie Linder habe nicht genug sagen können, wieviel Rühmendes sie erst wieder von der so schön aufgestellten Gallerie [sic] Dresdens u. seiner übrigen Kunstwerke

gehört habe (Qu 23).

Ein regelmäßiger Gast bei Emilie Linder war ihr Lehrer, der 1831 zum Akademieprofessor ernannte Münchner Maler Josef Schlotthauer. Er hatte sich vor allem bei der
Freskierung der Glyptothek als Mitarbeiter von Cornelius hervorgetan, so daß dieser
ihn als seinen fünfzehnten Nothelfer bezeichnet haben soll. 112 Als Anfang 1838 im
Zuge der Regotisierung des Regensburger Doms trotz leerer Kassen neue Bilder für
die sieben Nebenaltäre beschafft werden mußten, befahl der König, die Bauinspektion
solle Zeichnungen der Altäre nach München schicken, um durch Schüler des Professor Schlotthauer Bilder dazu um billige Preise fertigen lassen zu können. Nachdem
Bischof Schwäbl die Themen festgelegt hatte, genehmigte Ludwig I. am 5. Januar 1839
die Bereitstellung des von der Akademie geforderten Gesamthonorars von 2100 Gulden. 113 Einer der sieben Aufträge ging an Barbara Popp. Da sie keine Schülerin Schlotthauers war, dürfte dieser über Emilie Linder von ihren Fähigkeiten erfahren haben.
Daß für ihn auch die soziale Komponente bei der Vergabe von Aufträgen eine große
Rolle spielte, ist mehrfach belegt. 114 Das von Barbara Popp ausgeführte Bild (Abb. 15)
wird weiter unten noch ausführlich zu besprechen sein.

In der zweiten Hälfte der 1830er Jahre erlebte Regensburg vergleichsweise bedeutende künstlerische Ereignisse, so die Purifizierung und Regotisierung des Doms, die Erbauung der Thurn und Taxisschen Gruftkapelle, die Erweiterung der Kirche auf dem Dreifaltigkeitsberg und schließlich die Gründung des Kunstvereins 1838. Seine Räumlichkeiten befanden sich, ebenso wie die des 1830 gegründeten Historischen Vereins, in der ehemals fürstprimatischen Residenz am Domplatz. Dort fanden nun regelmäßig kleinere sowie, einmal jährlich, größere Ausstellungen statt. Als erster

111 Die Bezeichnung sehr liebe Freundin für A. Diepenbrock in zwei Briefen der Linder an Overbeck (München, 12.2. 1839 [Howitt II, 34]; Regensburg, 10. 12. 1843 [ebd. II, 41]. Zu dem Bild und seiner Entstehungsgeschichte J. A. Endres: Das St. Rochusbild auf dem Dreifaltigkeitsberge bei Regensburg, in: Literarische Beilage zur Augsburger Postzeitung Nr. 5 (6.2. 1914); Jent, 117. Der Kontakt Linder-Popp erstmals Anfang 1837 belegt (Qu 18).

112 So Howitt I, 535. Erste kunsthistorische Würdigung bei Athanasius Graf von Raczynski: Geschichte der neueren deutschen Kunst (3 Bde.), Bd. 2, Berlin 1840, 300; vgl. auch Johann Nepomuk Sepp: Ludwig Augustus, König von Bayern und das Zeitalter der Wiedergeburt der Künste, Regensburg <sup>2</sup>1903, 517, 545 f.; Reidelbach, 69, 206; Herbert von Einem: Die Ausmalung der Festsäle durch Peter Cornelius, in: Kat. München 1830–1980, 214–233 (hier: 221).

113 Das Zitat nach Aktennotiz vom 13.3.1838 (Kultusstiftung, Geheime Ratsakten, Staatsministerium des Innern, Dom Regensburg); die Bildthemen in einer Mitteilung der Regierung des Regenkreises an den König vom 9.8.1838 (ebd.); Honorarforderung und Genehmigung durch den König am 5.1.1839 (ebd.); vgl. hierzu auch Loers, 254, und zusammenfassend Raasch, 206. Die von B.Angerer, 29, vorgeschlagene Datierung des Bildes auf 1836 ist somit zu korrigieren.

<sup>114</sup> Beispiele bei Hyacinth Holland: Schlotthauer, Joseph, in: ADB 31, 554–561 (hier: 556). Die anderen beauftragten Künstler waren der Münchner (!) Maler Hans Kransberger, Fidelis Schabet, Ulrich Halbreiter, Ludwig Hailer, Josef Holzmaier und Ludwig Moralt, der zwei Bil-

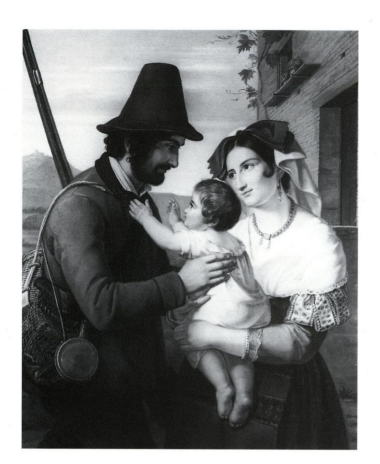
der lieferte; vgl. dazu Schuegraf II, 39f. u. jeweils ThB, s. v.



1 B. Popp: Maria mit Kind, 110 × 80 cm, 1823 (Regensburg, Bischöfl. Hauskapelle)



2 B. Popp: Hl. Cäcilia, 220 × 127 cm, 1825/26 (Niederviehbach, Dominikanerinnenkloster St. Maria an der Isar)



3 B. Popp u. L. Seidler: Heimkehr des Vaters von der Jagd, 91 × 74 cm; bez. auf der Rückseite: Barbara Popp pinxit Romae 1833 (Regensburg, Fürstl. Schloß Thurn und Taxis; Inv.-Nr. St. E. 10998)

4 R.v. Langer: Vermählung der hl. Katharina, 77 × 65 cm, 1820 (München, Bayerische Staatsgemäldesammlungen; Inv.-Nr. 7608)





5 S. Amsler nach F. Overbeck: Der Triumph der Religion in den Künsten, 1829–40 (Radierung)



6 Raffael: Die hl. Cäcilia mit den hll. Paulus, Johannes Ev., Augustinus und Maria Magdalena, 1514 (Bologna, Pinacoteca Nazionale)



7 E. Linder: Hl. Rochus, 1856 (Regensburg-Steinweg, Pfarrkirche zur Hl. Dreifaltigkeit)



8 B.u. M. Popp: Madonna im Grünen, 88 × 50 cm; bez. links auf Stein: *BMP* (ligiert) 1846 (Herzogsreut, Pfarrkirche St. Oswald)



9 B. Popp: Maria unter dem Kreuz, 88 × 50 cm, 1846 (Herzogsreut, Pfarrkirche St. Oswald)







12 Rationale, 1. Viertel 14. Jh., Detail der Vorderseite (Regensburg, Domschatz)



11 B. u. M. Popp: Maria als Beschützerin Eichstätts, 170 × 130 cm; bez. unten links: M.B. Popp 1848 (Eichstätt, Benediktinerinnen-Abtei St. Walburg)



13 B. Popp: Herz Mariä, 190 × 100 cm, 1846 (Hirschau, Pfarrkirche Mariä Himmelfahrt)



14 B. Popp: Herz Jesu, 190 × 100 cm, 1866 (Hirschau, Pfarrkirche Mariä Himmelfahrt)



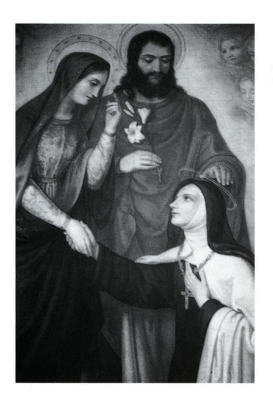
15 Die Anbetung des Kindes durch die Heiligen Drei Könige, 1839 (verschollen; ehem. Regensburg, Dom)



16 L. Seidler: Maria mit dem schlafenden Jesusknaben, 1821 (Gotha, Schloßmuseum)



7 B. Popp: Anbetung des Kindes durch die Heiligen Drei Könige, 243 × 144 cm, 1853 (Piekar, Pfarrkirche)



18 B. Popp: Vision der hl. Theresia von Avila (Ausschnitt), bez. unten links: *Barbara Pop 1838* (Würzburg, Karmelitenkirche)



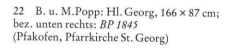
19 B. Popp: Hl. Philomena, 90 × 57 cm, 1841 (Ried bei Jachenhausen, Dorfkapelle)



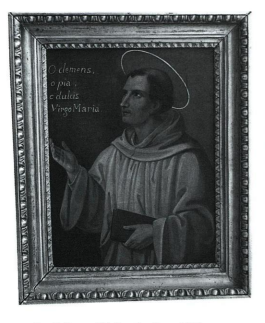
B. Popp: Hl. Klara im Gebet,  $180 \times 120$  cm, 1843 (Regensburg, St. Klara)



21 B. Popp: Hl. Oswald, 195 × 145 cm; bez. unten rechts: *B Popp 1844* (Herzogsreut, Pfarrkirche St. Oswald)







23 B. Popp: Hl. Bernhard von Clairvaux, 42 × 32 cm, (nach?) 1850 (Augustiner-Chorherrenstift Reichersberg am Inn)



24 B. Popp: Hl. Thomas von Aquin, 1851/52 (Eichstätt, Bischöfliches Seminar)



25 B. u. M. Popp: Hl. Kunigunde, 185 × 146 cm; bez. unten rechts: MB [ligiert] Popp pinx. 1862 (Tirschenreuth, Pfarrhof)



26 B. Popp: Hl. Aloysius, 112 × 75,6 cm; bez. unten links am Pult: Popp 1869 (Riekofen, Pfarrkirche St. Johannes)



27 B. u. M. Popp: Christus als Auferstandener, 91 × 105 cm; bez. links am Grab: BMP [ligiert], 1836 (Eichstätt, Bischöfliches Seminar)



28 B. Popp: Bischof Johann Michael Sailer, 75 × 59 cm; bez. rechts Mitte: Barbara Pop pinxit, um 1830/31 (Regensburg, Bischöfliches Palais)



29 B. Popp: Bischof Johann Michael Sailer auf dem Paradebett, Radierung, Platte 17,2 × 26,4 cm; bez. unten rechts: *Nach dem Tode gezeichnet und radiert von Babette Pop* (Regensburg, Historisches Museum)



30 B. Popp: Bischof Georg Michael Wittmann, 75 × 59 cm; bez. unten links: *Barbara Pop*, 1832 (Regensburg, Bischöfliches Palais)



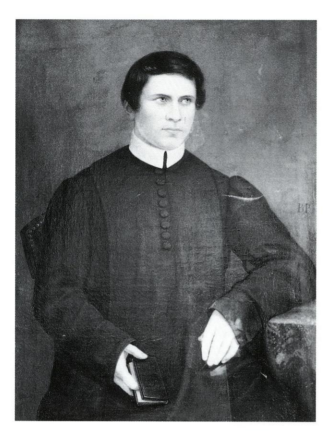
32 B. Popp: Bischof Franz Xaver Schwäbl, 75 × 59 cm; um 1839/40 (Regensburg, Privatbesitz)



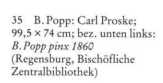
31 B. Popp: Johann Michael Sailer und Georg Michael Wittmann; 88,5 × 74,5 cm; bez. oben links: Barbara Popp p. 1835 (Eichstätt, Bischöfliches Palais)



33 B. Popp (?): Bischof Franz Xaver Schwäbl, 75 × 59 cm, um 1835 (Regensburg, Bischöfliches Palais)



34 B.Popp: P.Bernard Macdonald, 111 × 68 cm; wohl 1843; bez. Mitte rechts: BMP [ligiert] (Regensburg, Priesterseminar)





Vorstand fungierte der kgl. Regierungsassessor Frhr. von Berchtolsheim, die ersten Konservatoren waren der Maler Hans Kranzberger und der Bildhauer Anton Horchler. Mit Rücksicht auf die bürgerlichen Käufer und deren Wohnverhältnisse lag der Schwerpunkt der Ausstellungen auf kleinformatiger Landschafts- und Genremalerei. 115 Allein schon aus diesem Grund kam der Kunstverein nur sehr bedingt als Forum für die Malerei von Barbara Popp in Frage, so etwa 1840 für ihr Historienbild Ludwig der Bayer gibt dem in der Schlacht bei Mühldorf 1322 besiegten Gegenkönige Friedrich von Österreich nach dessen mehr als zweijähriger Gefangenschaft im Schlosse Trausnitz die Freiheit. 116 Daß sie freilich auch dann, wenn sie selbst nicht ausstellte, die Auswahl der Bilder stets kritisch verfolgte, beweist ihre in einem Brief an Louise Seidler enthaltene Besprechung der Jahresausstellung 1862 (Qu 24).

Die Möglichkeit, anläßlich des zehnten Jahrestags der Dürerfeier von 1828 auf der Nürnberger Burg 1838 ein Frauenbildnis zu zeigen, verdankte Barbara Popp vermutlich dem Kunstverein. <sup>117</sup> Insgesamt aber stand sie dem Verein bzw. seinen Vorsitzenden eher skeptisch gegenüber. Während sie von ihren wenigen Regensburger Künstlerkollegen nichts hielt (Qu 18), gab sie viel auf das Urteil von Louise Seidler, die 1838 und 1846 zu Besuchen nach Regensburg kam, und insbesondere auf die Empfehlungen von Ludwig Schwanthaler. Immer wieder holte sie sich bei dem Bildhauer Rat in kompositorischen Fragen, so für das eben erwähnte Historienbild und für die Vision

der hl. Theresia (Abb. 18). 118

In den vierziger Jahren ist ein rapider Anstieg an Aufträgen zu beobachten. Dieser war, vor allem nach dem Altarbild für den Dom, gewiß eine Folge wachsender Bekanntheit, wohl aber auch bedingt durch die Notwendigkeit, auch ohne finanzielle Zuwendungen der Eltern – der Vater starb am 13. August 1841, die Mutter am 14. Juli 1846 – für sich und die beiden Schwestern den Lebensunterhalt zu verdienen. <sup>119</sup> Barbara Popp lieferte ihre Bilder nun nicht mehr nur in die Diözesen Regensburg und Eichstätt, sondern auch in die Diözese Passau sowie in die Erzdiözesen Freising-München und Breslau. Dazu kamen zu Beginn der fünfziger Jahre einzelne Bestellungen für das Augustiner-Chorherrenstift Reichersberg (Oberösterreich) und für die westfälische Stadt Bocholt.

Diese weite geographische Streuung war vor allem das Resultat persönlicher Verbindungen. Verdankte Barbara Popp die Aufträge aus Eichstätt ihrem bereits mehrfach genannten Onkel, so war in der Diözese Passau Pfarrer Johann Baptist Dullinger

<sup>115</sup> Zum Kunstvereinswesen allg. Joachim Grossmann: Verloste Kunst. Deutsche Kunstvereine im 19. Jahrhundert, in: Archiv für Kulturgeschichte76 (1994), Heft 2, 351–364. Speziell zum Regensburger Kunstverein s. Ludwig Schorns Besprechung der ersten großen Ausstellung im Winter 1838/39, in: Morgenblatt für gebildete Leser/ Kunstblatt, Jg. 20 (1839), 66f.

116 Ausführliche Bildbeschreibung ebd. Jg. 21 (1840), 347 f.; vgl. auch Sepp, 29; Boetticher II/1, 299. Das heute verschollene Bild war 1847 im Leipziger Kunstverein ausgestellt (Kat. Leipzig 1847, 18 [Nr. 167]), danach verliert sich seine Spur. Das ausgefallene Thema legt eine Beeinflussung durch Joseph Wintergersts Gemälde gleichen Themas von 1816 (Lübeck, Behnhaus) oder durch die diesem zugrundeliegende Federzeichnung Franz Pforrs (Frankfurt a. M., Städt. Galerie) nahe. Zu Wintergersts Bild Jensen, 27–29 (mit Abb.). Allg. zur Ausstellung von Werken Münchner Akademieschüler in Leipzig s. Dieter Gleisberg: Wie die Münchner Bilder in das Leipziger Museum kamen, in: Kat. Leipzig 1992, 20–31.

Jahrbuch des Albrecht-Dürer-Vereins in Nürnberg, Nürnberg 1838, 16, Nr. 197; vgl.

Kat. Nürnberg 1973, 109, u. Kovalevski 1998, 70.

118 Sepp, 28f.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Die Todesdaten nach Familienbögen (Anm. 24).

ihr großer Förderer. Für sämtliche Orte seines seelsorgerischen Wirkens (Herzogsreut, Vornbach und Fürstenzell) ließ er bei der Regensburger Nazarenerin insgesamt fünf Bilder anfertigen. Die drei für Herzogsreut ausgeführten Werke (Abb. 8, 9, 21) stießen auf so großen Beifall, daß auch die Nachbarpfarrei Waldkirchen zwei Arbeiten bei Barbara Popp bestellte, und die von ihr nach Vornbach gelieferte Mariendarstellung zog wiederum die Aufträge für Reichersberg (Abb. 10, 23) nach sich, da der dor-

tige Dekan mit Pfarrer Dullinger bekannt war. 120

Nachdem Melchior von Diepenbrock 1845 schweren Herzens die Wahl zum Fürstbischof von Breslau angenommen hatte, vergaß er Regensburg nicht. Seine Schwester Apolonia blieb hier zurück, um sich weiter der Kranken- und Armenpflege zu widmen. Bei ihrer malenden Freundin bestellte der Fürstbischof gleich nach seinem Amtsantritt für seine Hauskapelle im Breslauer Bischofspalais ein Altarblatt, eine Kopie des von ihr für den Regensburger Dom gemalten Dreikönigsbildes (Abb. 15). Mit dem Resultat war er offenbar so zufrieden, daß er dieses Sujet noch zweimal in abgewandelter Form wiederholen ließ: zunächst für die Hauskapelle seiner Sommerresidenz, Schloß Johannesberg, und dann auch noch für die Kapelle, die er in seinem 1852 dem Bocholter St.-Agnes-Hospital geschenkten Elternhaus einrichten ließ (Qu 22). <sup>121</sup> Nach dem Tod Diepenbrocks am 20. Januar 1853 ließ Pfarrer Fiecek, der sich um die Wiederbelebung des Katholizismus im stark industrialisierten Oberschlesien große Verdienste erworben hat, für die von ihm erbaute und von Diepenbrock 1849 konsekrierte Pfarrkirche von Deutsch-Piekar (Piekary Slaskie) ebenfalls eine Variation des Dreikönigsthemas anfertigen (Abb. 17). <sup>122</sup>

Ab Mitte der fünfziger Jahre machten sich bei Barbara Popp erstmals Anzeichen eines Augenleidens bemerkbar, das in den letzten Lebensjahren zur völligen Erblindung eines Auges führen sollte. Vorerst aber blieb sie durchaus unternehmungslustig und plante für 1859 sogar einen Besuch bei der Weimarer Freundin. Dieses Vorhaben wurde jedoch durch den Krieg Österreichs gegen Frankreich und Sardinien zunichte gemacht. Denn neben die allgemeine Angst vor einem drohenden Weltbrand gesellten sich sehr berechtigte Bedenken hinsichtlich der wirtschaftlichen Folgen des Krieges, da die Hälfte des Poppschen Vermögens in österreichischen Papieren angelegt war (Qu 23). Wohl vor allem aus diesem Grund gerieten die Schwestern vorübergehend in so große Not, daß die Fürstl. Thurn und Taxissche Generalkasse der Künstlerin 1861 eine Unterstützung von 200 Gulden anwies. 123 Erst das Jahr 1862 brachte den drei Schwestern wieder etwas Abwechslung und Erholung in Form eines mehrwöchigen Urlaubs in Amberg, Sulzbach und Tirschenreuth – freilich nicht sehr interessant, wie Barbara Popp lakonisch kommentierte. Allein die große Ausstellung des Regens-

Dullinger (geb. 1806 in Schwannenkirchen) war 1836–44 Expositus in Herzogsreut, 1844–54 Pfarrer in Vornbach und 1854–77 Pfarrer in Fürstenzell; dazu Ludwig Heinrich Krick (Bearb.): Chronologische Reihenfolgen der Seelsorgevorstände und Benefiziaten des Bistums

Passau, Passau 1911, 285, 307, 534. Zu den Aufträgen Sepp, 30.

122 Zu Piekar und Pfarrer Fiecek s. Aleksandra Witkowska: Art. Piekar, in: MLex. V, 214

(mit Lit.)

<sup>121</sup> Ebd. 31 f. Die Absicht Diepenbrocks zur Bocholter Stiftung und zur Einrichtung der Kapelle erstmals nachzuweisen in einem Brief an seinen Bruder Bernhard v. 31. 12. 1851 (Stadtarchiv Bocholt, Diepenbrock-Slg.); vgl. dazu Reigers, 154–156, u. Bröker, bes. 70 f. Das offenbar in Eichstätt gemalte Bild (Qu 22) ist heute unauffindbar und scheint 1985 beim Umzug des Krankenhauses in den Neubau abhanden gekommen zu sein.

<sup>123</sup> Als Grund für die Zahlung wurde angegeben, die Malerin sei völlig unversorgt (FZA, Generalkasse 1861/62, Nr. 415/16 [Staudinger, 266 Anm. 5]).

burger Kunstvereins gab ihr die Gelegenheit, sich mit dem zeitgenössischen Kunstschaffen auseinanderzusetzen. Am meisten gefielen ihr dabei noch die Alpenlandschaften des Wieners Anton Hansch. Nichts abgewinnen konnte sie dagegen all den auf vordergründige Effekte ausgerichteten figürlichen Bildern, die ohne allen inneren Impuls nur rein als hübsche Komposition entstanden seien, wie etwa die virtuos gemalten Pilger des beim bürgerlichen Publikum damals sehr erfolgreichen Augsburger

Genremalers Johann Geyer (Qu 24). 124

Durch den Tod von Louise Seidler am 7. Oktober 1866 verlor Barbara Popp eine wichtige Kontaktperson, die ihr seit der Rückkehr aus Rom die Möglichkeit geboten hatte, sich im vertrauten Ton über künstlerische wie private Anliegen auszutauschen. <sup>125</sup> Bereits 1824 mit der Oberaufsicht über die Weimarer Gemäldegalerie betraut und 1837 zur Großherzoglich Sächsischen Hofmalerin ernannt, hatte die Seidler zudem einen sozialen Status erreicht, der für eine Frau im Kunstbetrieb des 19. Jahrhunderts außergewöhnlich war. Auch aus diesem Grund dürfte ihre Freundschaft Barbara Popp viel bedeutet haben. Diese griff 1866 nach einer längeren, vorwiegend gesundheitlich bedingten Schaffenspause wieder zum Pinsel. Es entstanden nun noch mehrere Bilder für Kirchen der Regensburger Umgebung und als letztes Werk ein posthumes Portrait Diepenbrocks. Dieses Bildnis ihres großen Förderers konnte sie nicht mehr vollenden. Sie starb am 28. Dezember 1870. Mina folgte ihr am 28. April 1873, Eleonore am 27. Juli 1879. <sup>126</sup>

Die drei Schwestern fanden ihre letzte Ruhe in der Popp'schen Familiengruft am katholischen Lazarusfriedhof. Heute fehlt von dem Grab jede Spur. Nachdem bereits ab 1909 keine Bestattungen mehr auf diesem Friedhof vorgenommen wurden, bildet er seit 1952 einen Teil des Regensburger Stadtparks. Ottilie Sepp hat die Grabstätte, die Barbara Popp nach dem Tod des Vaters mit einem Fresko geschmückt hatte, 1921 beschrieben: Man sieht darauf den Aufserstandenen mit Maria und St. Michael; vor ihnen kniet der Patron der Ärzte, St. Lukas, dem Babette wohl die Züge ihres verstorbenen Vaters gegeben haben wird. Das Grab ist heute aufgelassen; der Stein wurde nach Entfernung der Inschrift auf einer Grabstätte des neuen Friedhofs aufgestellt. 127

# III. Barbara Popp: Das religiöse Werk

Religiöse Themen und Portraits kirchlicher Würdenträger nehmen im Œuvre Barbara Popps den wichtigsten Platz ein. Ihnen verdankte sie ihren relativ großen Erfolg zu Lebzeiten und ihren Ruf als streng katholische Malerin. Innerhalb ihres religiösen Werks lassen sich mindestens zwanzig Marienbilder bzw. Darstellungen, in deren Zentrum die Gottesmutter steht, nachweisen. Einzelne Heilige sind kaum öfter ver-

Sepp, 34; die Daten zum Friedhof nach Bauer, 736.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Zu Geyers Erfolg vgl. Rudolf Oldenbourg: Die Münchner Malerei im neunzehnten Jahrhundert, I. Teil, München 1922, 142 f.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Zum sozialen Aspekt der Freundschaft zwischen Künstlerinnen vgl. Kovalevski 1997, 28.

<sup>126</sup> Die Todesdaten nach Familienbogen *Barbara Popp* (Anm. 24); zu den letzten Bildern Sepp, 34. – Vermutlich auf die erstmals 1862 aufgetretene Krankheit Minas (Qu 24) bezieht sich S. v. Franck in einem Brief (Amberg, 23. 4. 1873) an den Regensburger Domdekan Dr. Georg Jakob: *Von Frl. Apolonia [Diepenbrock] u. Frl. Pop habe ich erst recht liebe Briefe erhalten; leider ist erstere krank geworden, u. die gute Frl. Pop thut mir so leid, da sie, wie mir ihre Schwester schreibt, immer recht leidend ist.* (BZA, Nachlaß Dr. Jakob, Fasz. Briefe meist von befreundeten Adeligen).

treten, Szenen aus dem Leben Christi eher selten. Darstellungen der Heiligen Familie im engeren Sinne fehlen. Als Variante kann allenfalls die mehrfach behandelte Thematik der Anbetung durch die drei Weisen gelten. Auch das italienische Familienbild wird in diesem Zusammenhang zu untersuchen sein.

#### Marienbilder

Bereits die erste eigenständige und 1823 öffentlich ausgestellte Kompostion der Akademieschülerin Popp zeigt Maria mit dem Kind (Abb. 1). 128 Das durch sein warmes Kolorit beeindruckende Bild gibt mit dem stehenden Jesusknaben einen ikonographischen Typus vor, auf den die Malerin noch Jahrzehnte später zurückgreifen sollte (Abb. 10). Er ist insofern bemerkenswert als er seine Wurzeln nicht in der von den Romantikern und Nazarenern zum Vorbild erklärten mittelitalienischen Quattrocento-Malerei hat, sondern charakteristisch ist für den venezianischen Raum. Dort war das stehende und zunächst meist auch noch segnende Kind als motivisches Relikt der byzantinischen Ikonentradition bis ins frühe 16. Jahrhundert weit verbreitet, so daß es bereits damals von altdeutschen Malern übernommen wurde. 129 Barbara Popp wählte als Standfläche für den vor einer kosmischen Landschaft stehenden Jesusknaben ein truhen- oder kastenartiges Möbel, das als Allusion auf einen Sarg und damit auf den bevorstehenden Kreuzestod verstanden werden darf. Denn auch der inhaltliche Konnex von Geburt, Tod und Auferstehung ist in venezianischen Darstellungen der Gottesmutter mit dem stehenden Kind vorgeprägt. 130 Inwieweit diese Konnotation der jungen Akademieelevin bewußt war, ist freilich unklar. Das Motiv des stehenden Kindes begegnet nämlich in ihrem engsten künstlerischen Umfeld mehrmals: Bezüglich Haltung und Gewandung kann eines der bekanntesten Bilder ihres Lehrers Robert von Langer, die 1820 entstandene und u. a. von Marie Ellenrieder graphisch reproduzierte Vermählung der hl. Katharina (Abb. 4), als Vorbild gelten. <sup>131</sup> Die Malerin Electrine von Freyberg, eine ehemalige Schülerin Peter von Langers, schuf 1829 ein Marienbild gleicher Größe, in dem die von Barbara Popp gewählte Komposition seitenverkehrt wiederholt ist. 132

Bedingt durch die Romreise und den persönlichen Kontakt zu Overbeck und seinen nazarenischen Gesinnungsgenossen kam es um 1833 zu einem Stilwandel. Die warmtonige Farbigkeit und das leichte Sfumato, wie es dem lebensvollen Klassizismus Langers entsprach, machten einer kälteren Palette und härterer Zeichnung Platz. Die Künstlerin selbst berichtet in einem Brief an die Eltern von der für sie neuen, lasierenden Malweise. Man erreiche dadurch eine Klarheit und Kraft, die ihr immer gefehlt

128 KatAkM 1823, Nr. 535; vgl. auch Nagler XI, 511, u. Sepp, 4.

Vgl. etwa Albrecht Altdorfer: Hl. Familie mit Engeln, 1515 (Wien, Kunsthistorisches Museum); dazu und zur oberitalienischen Vorlage (Stich von Giovanni Antonio da Brescia) s. Franz Winzinger: Albrecht Altdorfer. Die Gemälde, München 1975, 87f. u. Tf. 29.

130 Vgl. etwa Marco Basaiti: Maria mit dem Kind, um 1500 (Vaduz, Slg. des Fürsten von

Liechtenstein); dazu Michaela Hermann in Kat. Vaduz 1994, 44f. (mit Farbabb.).

<sup>131</sup> Zu Langers Bild (Bayer. Staatsgemäldesammlungen, Inv.-Nr. 7608; derzeit in der Regensburger Filialgalerie im Leeren Beutel) s. Christoph Heilmann in: Deutsche Malerei des 19. Jahrhunderts. Staatsgalerie Regensburg, Regensburg 1986, 47 f.

<sup>132</sup> Zu diesem Bild (Bayer. Staatsgemäldesammlungen, Inv.-Nr. WAF 273; derzeit in der Regensburger Filialgalerie im Leeren Beutel) s. Schorn 1829 u. Heilmann (Anm. 131), 29 (mit

Abb. u. Lit.).

hätten (Qu16). Für den Stimmungswert der Andachtsbilder war dieser technische Wandel von fundamentaler Bedeutung. Er ging einher mit einer Reduzierung des emotionalen Gehalts. Die spezifisch christliche Aussage ließ die sentimentale Komponente der Mutter-Kind-Thematik in den Hintergrund treten. Das nazarenische Streben nach schlichter Wahrhaftigkeit und wahrer Frömmigkeit in der Kunst führte zu einer von malerischem Raffinement und kunstreicher Pose purifizierten Bildsprache. Deren gewollte Naivität verbindet auch die ansonsten so unterschiedlichen Darstellungen der Madonna mit dem Kind, die Barbara Popp für Herzogsreut und Reichers-

berg gemalt hat.

Das Herzogsreuter Bild (Abb. 8) zeigt Maria im Typus der Madonna im Grünen, das segnende Kind auf dem Arm, ganzfigurig in einer orientalischen, ins Halbdunkel der Dämmerung getauchten Landschaft. Außer dem hellen Streifen am Horizont und dem im Vordergrund symbolhaft leuchtenden Weiß einer Lilie sind nur das Inkarnat Mariens und der Jesusknabe Träger des Lichts. Dessen inhaltliche Bedeutung beweist ein Blick auf das Gegenstück dieses Bildes (Abb. 9). Es zeigt die trauernde Gottesmutter einsam unter dem Kreuz. Christus, das Licht der Welt, ist tot. Über die weite Landschaft bricht die Nacht herein. Über diesem vordergründigen Gegensatz von Geburt und Tod steht die von der mittelalterlichen Theologie entwickelte Vorstellung von der zweifachen Mutterschaft Mariens: Nachdem sie zuerst Jesus das Leben geschenkt hatte, schenkte sie durch ihre Compassio unter dem Kreuz vielen Kindern das Leben. Angesichts der tageszeitlichen Lichtsymbolik des Bildpaares scheint es legitim, als mögliche Textquelle die Schriften Heinrich Seuses in Betracht zu ziehen. Der Mystiker selbst hatte über Maria u. a. gesagt: Du bist meiner Seele erster Anblick, wenn ich aufstehe, du bist ihr letzter Anblick, wenn ich schlafen gehe. Die Gottesmutter sei der ewigen Sonne Glanz widerglänzender Spiegel. 133 Dass Barbara Popp mit dem metaphernreichen Marienlob Seuses vertraut war, kann als sicher gelten, hatte doch Diepenbrock dessen Schriften 1829 ediert. 134

Verglichen mit den Herzogsreuter Bildern wirkt die im Augustiner-Chorherrenstift Reichersberg befindliche Mariendarstellung bescheiden (Abb. 10). Die halbfigurig vor einem Wolkengrund sitzende Gottesmutter hält den nicht ganz überzeugend stehenden Jesusknaben, der sein Köpfchen an ihr Haupt schmiegt. Während Maria den Betrachter anblickt, scheinen die Augen des Kindes gedankenverloren ins Leere zu gehen. In der Linken hält es eine Passionsblume. Die Bestandteile dieser Pflanze wurden nach ihrer Entdeckung durch die christlichen Eroberer Amerikas im 16. Jahrhundert als die Leidenswerkzeuge des Herrn gedeutet. <sup>135</sup> Das Anknüpfen an das Prinzip der mittelalterlichen Blumensymbolik war in der nazarenischen Malerei, wie überhaupt in der Romantik, eine Folge der Wiederbelebung christlicher Themen und begegnet bei Barbara Popp auch im Eichstätter Auferstandenen (Abb. 27) sowie in dem leider verschollenen, 1862 gemalten Christkindchen, das Mina mit einem Kranz von Dornen u. wilden Rosen, in welchen Passionsblumen eingeschlungen sind, um-

35 Vgl. Frances Perry: Blumen der Welt, Köln 1972, 225.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Explizit ausformuliert findet sich der Gedanke der doppelten Mutterschaft z.B. bei Rupert von Deutz und Gerhoh von Reichersberg; vgl. MLex. VI, 29f. Die Seuse-Zitate nach ebd. III, 132f.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Heinrich Suso's, genannt Amandus, Leben und Schriften. Nach den ältesten Handschriften und Drucken (...), hg. von Melchior Diepenbrock. Mit einer Einleitung von Joseph Görres, Regensburg 1829 (<sup>2</sup>1837); dazu Loichinger, 145 f., 189 f., 210 f.

geben hat (Qu 24). 136 Wie schon in Herzogsreut besitzt der Jesusknabe des Reichersberger Bildes einen annähernd kreuzförmigen Strahlennimbus. Das Haupt Mariens dagegen ist von sechsstrahligen Pastiglia-Sternen umgeben. Dies ist eine originelle Kombination der aus der barocken Immaculata-Ikonographie bekannten Form des aus einzelnen Sternen gebildeten Nimbus mit dem viel älteren Brauch, den Heiligenschein der Gottesmutter plastisch zu gestalten. Vor allem in der sienesischen Malerei des 13. Jahrhunderts gab es die Tendenz, Maria durch einen mit echten oder imitierten Steinen verzierten Nimbus hervorzuheben. Ob Barbara Popp solche Bilder gekannt hat, scheint jedoch eher fraglich. Vielmehr dürfte ihr ganz allgemein das mittelalterliche Prinzip der Pastiglia-Applikation auf Tafelbildern vertraut gewesen sein. Ein Regensburger Beispiel, das ihr sicher bekannt war, ist die heute im Historischen Museum befindliche Darstellung der Madonna im Ährenkleid, bei der Nimbus, Gewandbesatz und Gürtel durch die Verwendung von Pastiglia bzw. Pergament plastisch hervortreten. 137 Durch dieses konsequente Anknüpfen an die Methoden mittelalterlicher Gestaltung verliert das scheinbar so anspruchslose Reichersberger Andachtsbild seine Unschuld.

Als Zentrum einer mehrfigurigen Komposition erscheint Maria in dem 1848 für die Hauskapelle des Onkels, des Eichstätter Dompropstes David Popp, von Barbara und Mina gemeinsam gemalten Altarbild (Abb. 11). <sup>138</sup> Flankiert vom Eichstätter Stadtpatron, dem hl. Willibald, und dessen Schwester, der hl. Walburga, thront die Gottesmutter auf einer Wolkenbank. Ihre Gewandung und der Sternennimbus zeugen von der zeitlichen Nähe zum Reichersberger Bild. Willibald empfängt vom Jesusknaben den Segen für die in der unteren Bildzone wiedergegebene Stadt und hält in seiner Linken ein aufgeschlagenes mittelalterliches Lektionar. Darin ist unter einer halbfigurigen Miniatur des Apostels Paulus eine Passage aus seinem ersten Brief an die Thessaloniker zu lesen (4,1). Den im Stil ottonischer Buchmalerei unter einer Arkade stehenden Heiligen kopierte die Malerin nach einer Darstellung des Apostels Jakobus auf einem mittelalterlichen Rationale im Regensburger Domschatz (Abb. 12). Die Identifizierung der attributlosen Nonne mit Walburga ergibt sich lediglich aus dem Bildzusammenhang. Als Vorlage für die von Mina gemalte Stadtansicht diente ein Stahlstich Johann Poppels nach einer Zeichnung von Heinrich Adam. <sup>139</sup> Das biedermeierliche

<sup>136</sup> Zur Blumensymbolik der Romantiker vgl. deren zentrale Bedeutung bereits bei Philipp Otto Runge; s. dazu Jörg Traeger: Philipp Otto Runge und sein Werk. Monographie und kritischer Katalog, München 1975, 52–54; vgl. zusammenfassend auch Luise Böhling: Art. Blumen, in: MLex. I, 510–513, bes. 513. Zur Verwendung der Passionsblume als Attribut des Jesusknaben in der nazarenischen Malerei vgl. bereits Overbecks erstes römisches Bild, die "Madonna vor der Mauer", 1811 (Lübeck, Behnhaus); dazu: Kat. Lübeck 1989, 118f. (mit Abb.).

137 Die Ährenkleid-Madonna gelangte 1869 (mit ihrer damals noch nicht abgetrennten Rückseite) aus dem Besitz des BGR Dr. Kraus an den HV; vgl. dazu VHVO 26 (1869), 435, u. Isolde Lübbeke in: Regensburg und sein Mittelalter. Katalog der Abteilung Mittelalter im Museum der Stadt Regensburg, hg. von Martin Angerer, Regensburg 1995, 175 u. 204 (Abb.). Zu den sienesischen Bildern vgl. Gregor Maria Lechner: Art. Nimbus, in: MLex IV, 632–637 (hier: 633).

<sup>138</sup> Das Bild gelangte nach dem Tod D. Popps 1858 auf dessen Wunsch an die Benediktinerinnenabtei St. Walburg. Sein Wert wurde damals mit 100 fl beziffert (Brief des Kgl. Bezirksgerichts Eichstätt an die Abtei St. Walburg v. 12. 10. 1858 [Archiv der Abtei]); vgl. auch Sepp, 32.

139 Zum Rationale u. a. Achim Hubel: Domschatzmuseum Regensburg (= Schnell, Kunstführer Nr. 1040), München/Zürich 1975, 28f. (mit Abb.). Zu Adam s. AKL I, 286f., zu Poppel ThB XXVII, 266. Der Stahlstich 1843 veröffentlicht in dem Vedutenwerk Das Königreich Bayern in seinen alterthümlichen Schönheiten ... (Bd. 1, S. 203).

Streben nach historischer und topographischer Treue geht auf formaler Ebene einher mit der Übernahme eines von den Nazarenern besonders geschätzten Kompositionsschemas: der Pyramide als Grundvokabel einer betont schlichten und ausgewogenen Bildsprache im Sinne der frühen Renaissance. Sie findet sich beispielsweise auf Overbecks Programmbild Der Triumph der Religion in den Künsten (Abb. 5), das Barbara

Popp aus eigener Anschauung kannte (Qu 16). 140

Bar jeder narrativen Tendenz sind die ikonenhaften Herz-Mariä-Darstellungen, die sich im Werk der Malerin ab 1846 nachweisen lassen. Das früheste Beispiel schuf sie für die Pfarrkirche von Hirschau, wo das Bild bis um 1922 einen der beiden Seitenaltäre schmückte (Abb. 13). Am anderen befand sich eine erst 1866 ausgeführte Herz-Jesu-Darstellung (Abb.14). Den glatten Farbflächen außerhalb der Mandorla war in beiden Fällen das Schnitzwerk des neugotischen Rahmens vorgeblendet. In der Konzeption identisch mit dem Herz-Jesu-Bild, erscheint die ganzfigurige Gestalt der Himmelskönigin in strenger Frontalität über einer Wolke vor einer goldgrundigen Mandorla mit der Umschrift COR MEUM ET CARO MEA EXULTAVERUNT IN DEUM VIVUM Ps. 83.2. Während Maria ihre Rechte nach vorn geöffnet hat, verweist sie mit der Linken auf das vor ihrer Brust strahlende, von Lilienblüten umkränzte und von einem Schwert durchbohrte Herz. 141

Die Ikonographie dieses im 19. Jahrhundert so populären Bildtypus beginnt, anders als das Mandorla-Motiv suggerieren möchte, erst in nachmittelalterlicher Zeit. Vor allem durch die beiden französischen Heiligen Jean Eudes und Marguerite Marie Alacoque wurde die Herz-Mariä-Verehrung propagiert, so daß es ab dem 17. Jahrhundert allmählich auch zur Ausbildung entsprechender Verbildlichungen kam. Obwohl die Herz-Mariä-Verehrung erst 1805 erstmals gesamtkirchlich angenommen wurde, war die Ikonographie um die Mitte des 19. Jahrhunderts bereits soweit schematisiert, daß es für individuelle künstlerische Anliegen kaum mehr einen Spielraum gab. 142

## Das Altarbild für den Regensburger Dom

Eine zentrale Stellung nimmt die Gottesmutter auch auf der 1839 für den Regensburger Dom gemalten Anbetung des Kindes durch die drei Weisen ein (Abb. 15). Das Bild war für den im Zuge der Regotisierung der Kathedrale im Nordchor aufgestellten Dreikönigsaltar bestimmt, den es bis 1914 schmückte. 143

Um die in der Mittelachse des Bildes thronende Maria mit dem segnenden Jesusknaben sind in einem Innenraum mit gefliestem Boden vier Heilige in andächtiger

140 Vgl. auch Overbecks frühe, manifestartige Zeichnung Dürer und Raffael vor dem Throne

der Kunst (1810; Wien, Albertina).

José Maria Canal: Art. Herz Mariä. IV. Ikonographie, in: MLex III, 369–371 (mit Lit.).
 Zum Auftrag s. o. Anm. 113 u. BZAR, BDA 10013 (Inventar Domschatz und Angaben für zu malende Altarbilder). Zum Bild selbst vgl. Schuegraf II, 39; Niedermayer, 75; Walderdorff, 146; Singer; Boetticher; Sepp, 29 u. Abb. nach S. 24; Zahn, 59; ThB; Angerer, 29 (Abb.), 33.

<sup>141</sup> Der Psalmentext: Mein Herz und mein Fleisch jubelten zum lebendigen Gott. – Die Hirschauer Bilder erwähnt bei Sepp, 34; weitere Bildpaare malte Popp 1848 für die Seminarkirche in Eichstätt (kam später in die 1887 im Ostflügel der ehemaligen Benediktinerabtei Heidenheim geweihte Kapelle [Sepp, 30; Schrott /Aman, 145]; das Weihedatum als terminus post für die Transferierung nach Heidenheim nach KDB Mittelfranken VI. Bez.-Amt Gunzenhausen, 161), ebenfalls 1848 für die Pfarrkirche von Waldkirchen (wohl 1862 beim Brand der Kirche zerstört [Sepp, 30]) und 1869 für die Kirche von Ellingen (ebd. 34).

Haltung versammelt: zwei Könige knien im Vordergrund, der dritte König und der hl. Josef stehen in Höhe der Madonna. Weitere, entsprechend dem in mittelalterlicher Manier angewandten Bedeutungsmaßstab kleiner dargestellte Personen nähern sich der Szene von den Seiten und aus der weiten, lichten Hintergrundlandschaft. Diese erscheint in einer breiten, gedrückten Bogenöffnung, die durch die hohe Lehne des Throns zweigeteilt wirkt. Knapp unter bzw. vor der Decke des icht ganz nachvollziehbar konstruierten Raumes schwebt eine symmetrisch angeordnete Dreiergruppe adorierender Engel. Dem spitz zulaufenden, in sich nicht weiter differenzierten Him-

melssegment war Maßwerk vorgeblendet. 144

Durch die gleichmäßige Ausrichtung der Komposition auf Maria ist die Anbetungsszene zu einer Sacra Conversazione geworden. Dieser auf der Basis der frühmittelalterlichen Marienmajestas im 15. Jahrhundert in Venedig entwickelte Bildtypus nach Theodor Hetzer eine repräsentative Vereinigung ruhiger Heiliger um die erhöht thronende Madonna oder einen anderen thronenden Heiligen in auf die Mittelachse bezogener Symmetrie und strenger Zentralperspektive - war aufgrund seiner kompositionellen Klarheit den Nazarenern besonders lieb. Hinzu kam seine vielfältige Rezeption nicht nur in der mittelitalienischen, sondern vor allem in der altdeutschen Malerei, was ihn zu einer Präfiguration des romantischen Ideals von der Verschwisterung italienischer und deutscher Kunst machte. 145 Ein Blick auf venezianische Sacre Conversazioni ist auch für das Verständnis der eigenwilligen Architektur erhellend. Häufig und im Rang einer Pathosformel begegnet dort nämlich der im Rücken der Madonna hoch aufragende Thron, sei es als stelenartig ausgebildete Lehne, als konstruktives Element des Bildraums oder als Kombination aus beidem. Dabei führte die achsialsymmetrische Konzeption oft dazu, daß sich in der Mitte der Rückwand ein Mauerpfleiler zwischen zwei Bogenöffnungen befindet. 146 Dieses Raumschema übernahm u. a. Louise Seidler in ihre 1821 im Stil Raffaels gemalte Maria mit dem schlafenden Jesusknaben (Abb. 16). Spräche nicht die Quellenlage (Qu 18) dagegen, könnte man sogar vermuten, Barbara Popp habe das Bild der Weimarer Freundin gekannt, denn außer der Ähnlichkeit der Architekturmotive ist auch die Figurendisposition grundsätzlich gleich: Den auf der Höhe der Madonna stehenden Engeln entsprechen nun bei nahezu identischer Gestik der hl. Josef und einer der drei Weisen, während der bildeinwärts kniende Engel und der leicht bildauswärts gewandte Johannesknabe nun zu den beiden anderen Weisen geworden zu sein scheinen. Diese enge Verwandtschaft der beiden Gemälde ist symptomatisch für die nazarenische Malerei der zweiten Generation. Das eklektische Schöpfen aus den gleichen Quellen und deren Wiederbelebung unter annähernd gleichen Prinzipien führten geradezu zwangsläufig zu Parallelen und Überschneidungen.

144 Der Altar mit dem Gemälde abgebildet bei Jakob, Tf. IX.

<sup>146</sup> Vgl. u.a. Zoppo: Madonna mit zwei Adoranten, vor 1478 (Wien, Kunsthistorisches Museum); Alvise Vivarini: Sacra Conversazione, 1480 (Venedig, Accademia); Bartolomeo

Montagna: Madonna mit den hll. Sebastian und Hieronymus, 1507 (ebd.).

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Theodor Hetzer: Venezianische Malerei. Von ihren Anfängen bis zum Tode Tintorettos (Schriften Theodor Hetzers, hg. von Gertrude Berthold, Bd. 8), Stuttgart 1985, 240. Zur Rezeption in der altdeutschen Malerei vgl. etwa Dürers Rosenkranzfest (Prag, Nationalgalerie); dazu-Schindler, 98. Nicht unmittelbar in diesen Kontext gehört das im 19. Jh. gleichwohl oft kopierte Kölner Dombild Stefan Lochners (um 1440/45), da seine direkten Vorläufer in den Niederlanden liegen. Zur Rezeption in der mittelitalienischen Malerei vgl. die auch bezügl. des Thron-Bogen-Verhältnisses interessante Pala Ansidei Raffaels, 1504–06 (London, National Gallery).

Durch die Anbringung des Bildes am Dreikönigsaltar 1839 wurde ein dahinter befindliches gotisches Relief mit dem Martyrium der hl. Ursula verdeckt. Deshalb forderte bereits Hugo Graf von Walderdorff nachdrücklich die Entfernung des Bildes. 147 Am 1. August 1911 wandte sich das Kgl. Generalkonservatorium der Kunstdenkmale und Altertümer Bayerns mit demselben Anliegen an das Regensburger Landbauamt, dessen Leiter dann am 8. August 1911 dem Domkapitel mitteilte, daß der Altar ohne das aus dem 19. Jahrhundert stammende Bild, das keinen besonderen Kunstwert besitzt, (...) weit besser und stimmungsvoller als bisher wirke. Das Landbauamt empfahl daher dem Domkapitel, der dauernden Entfernung des Bildes, das im Kapitelhaus oder anderswo einen würdigen Platz finden könne, zuzustimmen. Auch namhafte hiesige Kunstkenner und Historiker hätten sich für die Entfernung ausgesprochen, um die originale Wirkung des gotischen Altars nicht zu beeinträchtigen. Dem entgegnete Dompropst Hierl, man sei aus liturgischen Gründen nicht in der Lage, das Bild vom Altar zu nehmen, weil der Altar auf diesen Titel nunmehr konsekriert ist und nach liturgischen Vorschriften irgendein Bild dieses Titels tragen soll. Es wird sich aber das jetzige Gemälde so anbringen lassen, daß das interessante alte Steinrelief leicht besichtigt werden kann. 1913 machte das Domkapitel den Kompromißvorschlag, das Bild zu entfernen, dafür aber in das Maßwerk des Baldachins ein Holz- oder Steinrelief mit einer Darstellung der Heiligen Drei Könige einzufügen. Das Angebot wurde akzeptiert, und am 31. Januar 1914 teilte Konservator Karl Döttl dem Domkapitel mit, man beabsichtige, daß alle Figuren vollständig in Glanz vergoldet werden sollten mit Ausnahme der Köpfe und Hände, für welche wohl am besten die natürliche Farbe in jener Idealisierung, wie sie die Spätgotik liebte, zur Anwendung kommt. Zwei Wochen später übersandte das Landbauamt dem Domkapitel eine entsprechende Skizze, ausgeführt von dem Regensburger Bildhauer Georg Schreiner. Dessen hölzerne Gotikimitation wurde gutgeheißen, und am 11. März 1914 meldete Dompropst Hierl dem Landbauamt die Entfernung des Altarbildes. Letztmals nachgewiesen ist es 1921 im Sitzungssaal des Domkapitels. 148

Bei den insgesamt vier Wiederholungen bzw. Variationen des Bildes, die Barbara Popp von 1846 bis 1853 für Melchior Diepenbrock und Pfarrer Fiecek angefertigt hat, ging sie dazu über, Maria mit dem segnenden Jesusknaben aus der Bildmitte zu nehmen (Abb. 17). Diese drehbühnenartige Verschiebung der zentralen Gruppe an den rechten Rand hat eine suggestive Öffnung des Bildes und eine Dynamisierung der Komposition zur Folge, die auf barocke Gestaltungsprinzipien weist. Die Quelle für dieses Verfahren ist Tizians Pesaro-Madonna und damit ein Bild, das einerseits dem nazarenischen Schlichtheitsideal widerspricht, andererseits aber in seiner Vorbildfunktion als ein weiterer Beleg für Barbara Popps Auseinandersetzung mit der vene-

zianischen Malerei zu gelten hat.

Unklar ist die Frage nach der Beteiligung der Malerin an einem zweiten Altarblatt für den Regensburger Dom. Ottilie Sepp erwähnt eine wohl mündliche Überlieferung, wonach auch das 1839 für den damaligen Abendmahls- und heutigen Albertusaltar geschaffene Bild von ihrer Hand stamme. Als Indiz hierfür könnte Louise Seidlers brieflicher Glückwunsch gewertet werden: Altarblätter [!] für den Dom! Kann man sich etwas Schöneres wünschen! 149 Da die 1838 von dem Münchner Maler Josef Holzmaier für den Abendmahlsaltar ausgeführte Darstellung der Auferstehung

149 Sepp, 29; danach auch das Zitat.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Walderdorff, 146.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> BZAR, BDK 9859. Der Kapitelsaal als Standort bei Sepp, 29.

Christi später gegen ein Abendmahlsbild ausgetauscht wurde, besteht zumindest theoretisch die Möglichkeit, daß Barbara Popp zu dessen Ausführung herangezogen wurde. 1932 mußte auch dieses Bild weichen. An seiner Stelle befindet sich seitdem eine Darstellung des hl. Albertus Magnus. 150

## Bilder von Heiligen

Im letzten Jahr ihrer Akademieausbildung schuf Barbara Popp eine großformatige Darstellung der hl. Cäcilia (Abb. 2). Das 1826 in München ausgestellte Bild ist das früheste künstlerische Dokument der Freundschaft zwischen der Malerin und Therese von Schenk, der Frau des damaligen Ministerialrats und späeteren Innenministers Eduard von Schenk. Die Beamtengattin stand Modell für die Patronin der Kirchenmusik, ihre Kinder für die Engel. Als Maria, die älteste Tochter, 1843 als Schwester Amanda in das Regensburger Dominikanerinnenkloster eintrat, nahm sie das Bild dorthin mit. Es sollte sie, trotz seiner beachtlichen Maße, auch begleiten, als sie 1847 zur ersten Oberin des wiederbegründeten Filialklosters Niederviehbach ernannt wurde. <sup>151</sup>

Formal ist die Darstellung der lebensgroßen Heiligen in dem schlichten, karg ausgestatteten Bildraum dem Klassizismus verpflichtet. Wie an anderer Stelle bereits bemerkt, erinnert die Körperhaltung an die mittelitalienische Malerei um 1500, und das Blickmotiv setzt die Kenntnis von Raffaels Bologneser Cäcilienbild voraus. Trotz dieser für eine Akademiearbeit charakteristischen Anspielungen und Zitate entschied sich Barbara Popp für zwei signifikante und für ihre späteren Heiligendarstellungen wegweisende Änderungen: die Isolierung der Figur aus dem szenischen Zusammenhang und ihre Übertragung aus landschaftlicher Weite in die Enge eines wenig tiefen Innenraums, der sich zum Betrachter hin öffnet. Dieser erhält gleichsam Zutritt in das vom göttlichen Geist durchdrungene Interieur. Dahinter verbirgt sich ein rezeptionsästhetisches Prinzip, das im Andachtsbild des gegenreformatorischen Katholizismus gründet und erstmals von Guido Reni konsequent verfolgt wurde. 152 Für die Kunsttheorie der Romantik hatte Johann Michael Sailer als einer der ersten den Gedanken vom Abbau der Distanz zwischen dem frommen Betrachter und dem heiligen Gegenstand seiner Betrachtung aufgegriffen. In seiner Rede Von dem Bunde der Religion mit der Kunst stellte er folgende These auf: Wenn nun aber die Religion neben dem Leben, das nach Außen geht, auch ein Leben hat, das zurück und nach Innen, und in die bewegten Gemüther tief einwärts geht: so hat die Eine heilige Kunst eine neue Dignität; sie ist nicht bloß ein Organ der Religion nach Außen, sie ist auch ein Organ der Religion nach Innen. Kunst diene, so Sailer weiter, nicht nur zur Offenbarung der Religion nach außen, sondern auch dazu, dem Leben des einzelnen Selbsterhaltung, Stärkung und Erhöhung zu geben. 153 Auf die Malerei bezogen, hatte ein Bild als

153 Sailer, 170f.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Zum Auftrag an Holzmaier s. o. Anm. 114; VHVO XII, 40; ThB XVII, 421; KDB Regensburg I, 105 u. Abb. 46 (mit Abendmahlsbild!); vgl. auch Loers, 254.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Zur Ausstellung KatAkM 1826, Nr. 356, zu den Modellen Sepp, 4; vgl. auch Bauer, 327; Angerer, 30; Kat. Regensburg 1995/96, 20 (mit Abb.) u. 41 Anm. 63. Zu Schwester Amanda vgl. Apollonius von Maltitz: Als Eduard's v. Schenk Tochter den Schleier nahm, in: Charitas 1844, 208.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Hierzu erstmals Alois Riegl: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), München 1977, 182.

Organ der Religion also auch die Aufgabe, das Gemüt des einzelnen möglichst unmit-

telbar anzusprechen.

Es kann als sicher gelten, daß Sailers religionsphilosophisches Plädoyer für das Andachtsbild im Kreis der Regensburger Romantiker bekannt war. Daher dürften die Gedanken des Theologen neben dem an der Münchner Akademie gepflegten, vom romantisch-christlichen Bekenntnis unterwanderten Klassizismus Barbara Popp nicht unerheblich beeinflußt haben. Bis an ihr Lebensende schuf die Malerin zahlreiche Andachtsbilder und vor allem andachtsbildartige Altarblätter, die einen einzelnen Heiligen im Moment des Innehaltens und des Gebets zeigen. Die physischen und psychischen Barrieren zum Betrachter sind auf ein Minimum reduziert. Häufig öffnet sich der Bildraum zentralperspektivisch nach vorn, stets sind die Heiligen durch historisch getreue Gewandung als Menschen ihrer Epoche gekennzeichnet. Dem erhaltenen Bilderbestand nach zu urteilen, ist nur ein einziges Mal das irdisch-faßbare Ambiente zugunsten 'himmlischer' Immaterialität aufgegeben. Gerade diese thematisch bedingte Ausnahme markiert den Anfang von Barbara Popps Karriere als Altarbildmalerin: die Vision der hl. Theresia für die Regensburger Karmelitenkirche.

Zuvor sei jedoch noch eine verschollene Darstellung der Almosen spendenden hl. Elisabeth erwähnt. Eine Analyse des 1829 in München und 1830 in Dresden, angeblich auch in Leipzig, ausgestellten Gemäldes wäre insofern besonders interessant

als auch Louise Seidler dieses Thema behandelt hat. 154

Obwohl sich das bischöfliche Konsistorium bereits 1826 beim König für die Wiedererrichtung des säkularisierten Regensburger Karmelitenklosters eingesetzt hatte, erging erst zehn Jahre später der entsprechende Beschluß der Regierung. Die Kirche war inzwischen zur Mauthalle umfunktioniert, ihre Einrichtung zum großen Teil verkauft, so daß der gesamte Bau ab 1836 grundlegend renoviert und neu ausgestattet werden mußte. Den Hochaltar und die Querhausaltäre übernahm man aus dem damals regotisierten Dom, die Altäre der vorderen Langhauskapellen aus der 1838 abgebrochenen Augustinerkirche. Die Bilder für die beiden letzteren wurden bei Barbara Popp und ihrem Lehrer Robert von Langer bestellt. Während Langer 1840 die Christusvision des hl. Johannes vom Kreuz darstellte, malte seine Schülerin noch 1838 die hl. Theresia von Avila, der Maria und Josef erscheinen, um sie des besonderen Schutzes bei der Gründung ihres ersten Reformklosters zu versichern (Abb. 18).

Für die Komposition der Dreiergruppe aus Theresia, für die Apolonia Diepenbrock Modell stand, Maria und Josef holte Barbara Popp Rat bei Schwanthaler ein. Dieser freute sich zwar über das Lebenszeichen der Regensburger Freundin, äußerte aber doch wohl nicht ganz ernst gemeinte Bedenken bezüglich seiner Kompetenz. Als Bildhauer und Heide solle er sich schließlich nicht an die hl. Theresia, geschweige denn an Maria und Josef wagen. Die Gruppierung aber sei sehr schön, auch stünde der

<sup>155</sup> Brunner, 37–40, 53–55 (mit Abb. der Altäre); vgl. auch Hammermayer, 298 Anm. 117, und Otho Merl OCD: Karmelitenkirche St. Joseph Regensburg (= Schnell, Kunstführer Nr. 1309), München-Zürich 1982, 8–10. Speziell zu Popps Bild s. auch Singer; Boetticher (Theresia mit Katharina verwechselt); Sepp, 28f.; KDB Regensburg II, 150; Foerstl; Bauer, 328.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> KatAkM 1829, Nr. 375; Schorn 1829, 367; Kat. Dresden 1830, Nr. 497; Prause, s. v. Die außerdem bei Sepp, 4f. und danach bei Angerer, 30 erwähnte Ausstellung des Bildes auf der Kunstschau der Leipziger Jubiläumsmesse 1830 ließ sich nicht verifizieren. Als letzter Besitzer ist Sigismund Felix Frhr. von Ow-Felldorf, Bischof von Passau, überliefert (Sepp, 5); danach verliert sich die Spur des Bildes. Es befindet sich heute weder im Besitz der Diözese Passau noch der Familie von Ow. Zu Seidlers Bild s. o. Anm. 66.

Theresa das Knieen besser als wenn sie in so hoher Gesellschaft säße (Qu 19). <sup>156</sup> Offenbar hatte Barbara Popp zunächst erwogen, die Heilige, wohl in Anspielung auf ihre schwache Gesundheit, in sitzender Haltung darzustellen. Dies wäre in der Tat ungewöhnlich gewesen, wie überhaupt die Wahl des Themas kaum Vorbilder in der Theresia-Ikonographie besitzt. In aller Regel nämlich meint Vision hier die Erscheinung des Engels, der den Pfeil der göttlichen Liebe auf das Herz der Mystikerin richtet. <sup>157</sup> Doch nicht wegen seiner thematischen Eigenwilligkeit, sondern aus ästhetischen Gründen wurde das Bild 1932 durch ein Gemälde gleichen Themas von einem Maler namens Mayer ersetzt. Das Popp-Bild fand 1953, von Erwin Schöppl restauriert, in der wiederaufgebauten Würzburger Karmelitenkirche eine neue Verwendung. <sup>158</sup>

Nach ihrem kurzen, an anderer Stelle bereits beschriebenen Exkurs in die Historienmalerei vollendete die Malerin 1841 gleich drei Heiligendarstellungen: einen hl. Johannes von Nepomuk und einen hl. Sebastian für Altäre im Regensburger Niedermünster, sowie eine hl. Philomena für den Altar der damals neu erbauten Kapelle von Ried bei Jachenhausen (Abb. 19). 159 Der Reiz dieses recht flüchtig gemalten Bildes liegt im Sujet, konnten doch die Verehrung und somit auch die Ikonographie der hl. Philomena damals erst auf eine kurze Tradition zurückblicken: Nachdem der neapolitanische Dorfpfarrer Francesco De Lucia auf der Grundlage einiger 1802 in den Katakomben der hl. Priscilla gefundener Text- und Zeichenfragmente Rückschlüsse auf das Martyrium einer Filumena geschlossen und seine Ergebnisse in Form einer Vita veröffentlich hatte, verbreitete sich die Verehrung der inzwischen als wundertätig verehrten römischen Jungfrau rasch über die gesamte katholische Welt. Papst Gregor XVI. gestattete 1835 die Feier ihres Festes am 11. August. 160 Barbara Popp konnte für ihre Darstellung der seit 1961 wieder aus dem liturgischen Kalender getilgten Philomena auf keine kodifizierte Ikonographie zurückgreifen, und wie es scheint, war ihr auch die ,Vita' nur unzureichend bekannt. Zwar liegen auf dem Boden zwei der Pfeile, die der Legende nach von den Soldaten Diokletians vergeblich auf die Märtyrerin abgeschossen wurden; das signifikantere Attribut des Ankers, an dem sie im Tiber ertränkt werden sollte, fehlt jedoch, und die Gewandung ist nicht altrömisch, sondern an mittelalterlichen und neuzeitlichen Herrscherbildnissen orientiert. An die Stelle des Szepters ist eine Lilie getreten. Diese ikonographische Unverbindlichkeit ist

<sup>157</sup> Vgl. LCI VIII, Sp. 466f.

"Mayer" (gemeint wohl der Regensburger Kunstmaler Anton Maier) genannt im Visitationsprotokoll vom 6.10.1932 (Archiv des Klosters St. Josef, Regensburg); die Angaben zu Restaurierung und Abgabe des Bildes nach Würzburg nach der Klosterchronik, 276f. (ebd.). Für freundlich gewährte Hilfe danke ich P.Wilfried OCD, Regensburg, und Dr. Ulrich Dobhan OCD, Würzburg.

159 Zum Exkurs s.o. Anm. 116. Zum J.-v.-Nepomuk-Bild (Verbleib unbekannt) s. Sepp, 29, und danach Schrott (Aman), 145. Das Sebastiansbild wurde von der Sebastiansbruderschaft als Altarbild bestellt, jedoch in eine Kirchenfahne umgearbeitet (Sepp, 29). Zum Philomenenbild und zur Rieder Kapelle s. Brief des Jachenhausner Pfarrers Johann Leer an das Bischöfl. Ordinariat v. 24.2.1842 (BZAR, Pfarrakten Jachenhausen, Kirchen und Kapellen, Dorfkapelle Ried); die Umschrift im Nimbus: Sancta Filomena ora pro nobis.

Eugen Trapp: Philomena. Ein Beitrag zur christlichen Kunst des 19. Jahrhunderts, in: Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte 86, Heft 3–4 (1991), 252–260; vgl. zuletzt auch Ekkart Sauser: Art. Philomena, in: Biographisch-bibliogra-

phisches Kirchenlexikon, Bd. 7, 521-523.

<sup>156</sup> Nach Sepp, 29, waren dem Brief kleine Zeichnungen Schwanthalers beigefügt.

insofern bemerkenswert als Barbara Popp sonst bis ins Detail um historische Authentizität bemüht war.

Zwei Jahre später vollendete sie ein Altarbild für die Regensburger Klarissen, die 1811 eine neue Heimat im säkularisierten Kapuzinerkloster an der Ostengasse gefunden hatten (Abb. 20). <sup>161</sup> Die Ordensgründerin, die wiederum die Züge Apolonia Diepenbrocks zu tragen scheint, kniet im Garten ihres Kirchleins San Damiano und betet mit ihren Schwestern vor dem Allerheiligsten gegen die Sarazenengefahr. Einige Belagerer sind bereits im Begriff, die Klostermauer zu erklimmen, wodurch eine der Nonnen aus ihrem andächtigen Gebet gerissen wird. Sie wendet ihr Haupt irritiert zur Mauer und macht durch diese spontane Geste das Geschehen umso glaubwürdiger. Bildtheoretisch gesprochen, verleiht die ängstliche Nonne dem ohnehin narrativen Grundzug des Gemäldes eine anekdotische Pointe. Verglichen mit den von innerer Ruhe getragenen, andachtsbildartigen Altarblättern, die den Betrachter zur Meditation anregen wollen, ist hier die Grenze zur Gattung des religiösen Historienbildes überschritten.

Anders als beim Philomenenbild konnte Barbara Popp in diesem Fall auf eine konkrete und verbindliche Textvorlage, die 1256 von Thomas von Celano verfaßte Vita der hl. Klara, zurückgreifen und, ihrem künstlerischen Ethos entsprechend, das Geschehen mit dem Anspruch auf historische Wahrhaftigkeit wiedergeben. Durch die stilistische Charakterisierung des Klostergartens gelang ihr die Transponierung der Szene ins 13. Jahrhundert durchaus überzeugend, wenngleich die architektonischen und plastischen Schmuckformen mit der bescheidenen Baulichkeit von San Damiano wenig zu tun haben. So ist etwa das aufwendig gearbeitete, mit Bänderwerk überzogene Wulstkapitell der Skulptur von St. Jakob in Regensburg nachempfunden. <sup>162</sup>

Das 1844 unter Mithilfe Minas gemalte Hochaltarbild für die Kirche von Schmidmühlen ist heute leider verschollen. Noch im Jahr seiner Anbringung fand es als sehr schönes, wahres Kunstgemälde Eingang in die damals verfaßte Ortsbeschreibung. Es handelt sich um eine Darstellung des Kirchenpatrons Ägidius, der die Züge des damaligen Pfarrers Frank tragen soll. 163

Im selben Jahr lieferte Barbara Popp eine gleichfalls als Hochaltarbild bestimmte und sehr positiv aufgenommene Darstellung des hl. Oswald an die Kirche von Herzogsreut bei Freyung (Abb. 21). <sup>164</sup> Der junge König von Northumbrien, der im 7. Jahrhundert im Kampf um die Christianisierung seines Landes gefallen ist, kniet mit gesenktem Schwert vor dem Kreuz und weist seine Gefolgsleute auf das Heilszeichen hin. In einem Flußtal der weiten Hintergrundlandschaft ist das heranrückende heidnische Heer zu sehen. Die Physiognomie des bärtigen Heiligen legt nahe, daß sich die Malerin auch hier wieder an einem für sie naheliegenden mittelalterlichen Regens-

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Zum (ehem.) Klarissenkloster im Überblick: KDB Regensburg II, 176–184; Paul Mai: Vom St.-Matthias-Kloster der Kapuziner zum Orthodoxenzentrum Regensburg, in: Regensburger Bistumsblatt Nr. 41 v. 10. 10. 1976 (mit Abb. der Altäre). Speziell zum Bild vgl. Sepp, 29f.; Foerstl; Schrott (Aman), 145.

<sup>162</sup> Vgl. bes. KDB Regensburg II, Fig. 252.

<sup>163</sup> Johann Baptist Kolb: Beschreibung des Schulortes Schmidmühlen und der dazu gehörigen Dorfschaften, 1844 (HV, Ms O 521), fol.2; Sepp, 30; Schrott (Aman), 145. Bedauerlicherweise waren weder Pfarr- noch Gemeindeamt zu einer Stellungnahme über den Verbleib des Bildes bereit.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Sepp, 30; eine Wiederholung des Bildes entstand 1853 für die Kirche von Litzlohe bei Neumarkt/Opf. (dazu ebd. 33); s. o. Anm. 120.

burger Vorbild orientiert hat: der frühgotischen Oswaldstatue aus dem Dollingersaal (heute Historisches Museum). <sup>165</sup> In der Trägerin des Kreuzbanners scheint sich die

Malerin selbst porträtiert zu haben.

Nach dem narrativ angelegten Oswaldbild markiert das 1845 für die Kirche von Pfakofen ausgeführte Hochaltarbild mit dem hl. Georg (Abb. 22) eine Rückkehr zum Typus des isolierten, andächtig innehaltenden und zum Himmel blickenden Heiligen. Der Drache zu seinen Füßen ist ihm rein attributiv beigegeben, und auch der Schimmel ist kein Indikator für einen Handlungsverlauf. Seine Aufgabe ist vielmehr kompositioneller Art und besteht in der Vermittlung zwischen dem detailreich geschilderten Vordergrund und der folienhaften Bergszenerie des Hintergrunds. Abermals stand bei diesem Bild Mina Popp ihrer Schwester als Malerin der Landschaft zur Seite. <sup>166</sup> Die Auftragserteilung für das Altarblatt war wohl schon im Hinblick auf die 1846 unter Pfarrer Anton Meyringer durchgeführte Erweiterung der Pfakofener Pfarrkirche erfolgt. Diese war notwendig geworden, da das einst zur Pfarrei Schierling gehörende Nachbardorf Rogging damals der Pfarrei Pfakofen inkorporiert wurde. Das Gemälde schmückte bis zum Abbruch der Kirche im Juli 1929 den Hochaltar. In dem am 27. April 1930 geweihten, nach Plänen Georg Holzbauers errichteten Neubau hat es keinen Platz mehr gefunden. <sup>167</sup>

Kurz nach 1845 entstanden zwei Darstellungen des hl. Aloysius, eine auf Bestellung der Abtei St. Walburg in Eichstätt, die andere wurde nach Tirschenreuth geliefert; eine dritte folgte 1849 für das Studienseminar von St. Emmeram. Sie war das Pendant zu einem ebenfalls 1849 gemalten Cäcilienbild und diente zusammen mit diesem lange Zeit als Fassadenschmuck bei der Fronleichnamsprozession. <sup>168</sup> Diese vier Bilder sind heute verschollen, ebenso wie die 1850 an die Pfarrkirche von Neumarkt/Opf. gelieferten Arbeiten: eine *Taufe Christi* und eine *Krönung Mariens* als Altarbilder sowie

ein hl. Florian und ein hl. Franz Xaver als Tabernakelbilder. 169

Die 1850 oder wenig später für das Augustiner-Chorherrenstift Reichersberg am Inn gemalte Darstellung des hl. Bernhard von Clairvaux (Abb. 23) überrascht durch ihre Schlichtheit. Gerade angesichts der episodenreichen Vita des Zisterziensers, die zur Grundlage einer reichen Ikonographie geworden ist, wirkt die Kargheit der bildnerischen Mittel umso demonstrativer: Formatfüllend erscheint die nach halblinks gewandte Halbfigur des dozierenden Heiligen vor einer monochrom dunkelgrünen Hintergrundfolie, die lediglich durch das linear eingesetzte Gold des Nimbus und der Schrift belebt wird. Deren unbeholfene Buchstabenfolge macht den primitivistischen Zug der Arbeit offenkundig. Sie sucht die Anbindung an jene scheinbar anspruchslosen Bildnisse des 15. Jahrhunderts, die ihren vitalen Charakter aus der präzisen Zeichnung der nicht raumgebundenen Figur beziehen. Die dem Heiligen in den Mund

166 Sepp, 30.

<sup>168</sup> Sepp, 30, 32; Schrott (Aman), 145.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Zu dieser Skulptur zuletzt Martin Angerer in: Regensburg im Mittelalter, Bd. 2 (Katalog der Abteilung Mittelalter im Museum der Stadt Regensburg), Regensburg 1995, 62 u. Tf. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Zur Geschichte der Pfakofener Kirche s. Mohr; dort auch eine alte Innenansicht mit Blick zum früheren Hochaltar. Beim Wiederfinden des Bildes war mir Herr Dr. med. Georg Mohr (†), Pfakofen, eine wertvolle Hilfe. Ihm und Herrn Pfarrer Janusz Kloczko sei an dieser Stelle herzlich gedankt.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Sepp, 32; Schrott (Aman), 145, bezeichnet alle vier Arbeiten fälschlich als Altarbilder.

gelegten Worte O clemens, o pia, o dulcis Virgo Maria sind dem Salve Regina entnom-

men, als dessen Verfasser Bernhard angesehen wird. 170

Ähnliche kunstgeschichtliche Wurzeln hat die Darstellung des hl. Thomas von Aguin, die Barbara Popp 1851/52 für den großen Hörsaal des Bischöflichen Seminars Eichstätt schuf (Abb. 24). 171 Das quattrocenteske Motiv der Brüstung, die den Bildraum vom realen Raum trennt, kehrt hier, biedermeierlich verfremdet, in Gestalt des Studiertischchens wieder, von dem sich der Heilige erhoben hat, um durch den Gestus der Rechten auf das Kreuz an der Wand hinzuweisen. Dabei wendet er selbst sich aber nicht dem Kruzifixus zu, sondern blickt den Betrachter an. Dessen andächtige Haltung nimmt der Engel, ein traditionelles Symbol der engelgleichen Reinheit des Scholastikers, exemplarisch vorweg. Eine Draperie an der Rückseite des Raums hinterfängt den Heiligen. Dieses bekannte, von der mittelalterlichen Malerei entwickelte Würdemotiv hat jedoch seine Formelhaftigkeit verloren: Der Vorhang schützt die Bücher des Scholastikers vor profanem Staub. Damit wurde er der gleichen Konkretisierung unterzogen wie die durch das verzierte Tischtuch zum biedermeierlichen Möbel umfunktionierte Raumbarriere der quattrocentesken Originale. Das Verfahren, traditionelle Grundvokabeln der Bildstruktur in einen semantischen Zusammenhang zu bringen, ist seinerseits bereits im 15. Jahrhundert grundgelegt und gerade im Fall der den Bildraum nach vorn abschließenden Brüstung durch prominente Beispiele zu belegen. 172

Ebenfalls zu Beginn der fünfziger Jahre malte Barbara Popp für die von Apolonia Diepenbrock gegründete Josefsanstalt ein Bild der seligen Dominikanerin Emilia. <sup>173</sup> Es muß ebenso als verschollen gelten wie die 1854 nach Inkofen bei Moosburg gelieferte Darstellung des hl. Martin und ein zwischen 1855 und 1857 für die Salesianerin-

nen von Pielenhofen ausgeführtes Bild des hl. Franz Regis. 174

Einen späten Höhepunkt bezeichnet das 1862 vollendete Altarblatt der ehemaligen Kirche der Armen Schulschwestern in Tirschenreuth (Abb. 25). <sup>175</sup> Das Bild zeigt die hl. Kunigunde, die Gemahlin Kaiser Heinrichs II., als fromme Stifterin in ihrem Palast. Mit der Rechten präsentiert sie die auf einem Wangentisch im Stil des frühen 16. Jahrhunderts ausgebreiteten Gründungsdokumente (Urkunde, Grundriß) des Bamberger Doms. Dieser erscheint auch in dem Landschaftsausschnitt, der durch das Zwillingsfenster in der Rückwand zu sehen ist und von Mina Popp gemalt wurde. Rechts im Hintergrund fällt der Blick durch ein romanisches Portal in die Palastkapelle. Dort liegt über einem Betstuhl ein Ordensgewand als Hinweis darauf, daß Kunigunde sich nach Heinrichs Tod 1024 in das von ihr gegründete Benediktinerinnenkloster Kaufungen zurückgezogen hat. Noch deutlicher wird das Streben nach

<sup>171</sup> Sepp, 33.

173 Sepp, 33; Schrott (Aman), 145.

<sup>175</sup> Allg. zum Bild vgl. Regensburger Zeitung, 17.6.1862; Sepp, 33f.; Angerer, 33; speziell zur Aufstellung des Altars und zur Anbringung des Bildes im Herbst 1862 s. Qu 24.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Sepp, 32f.; Theodor Maas-Ewerd: Art. Salve Regina II. Liturgiewissenschaft, in: MLexV, 649; s. auch Otto Stegmüller/Helmut Riedlinger: Art. Bernhard v. Clairvaux, ebd. I, 445–447 (mit Lit.).

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Vgl. Antonello da Messina: Maria der Verkündigung, 1473/74 (München, Alte Pinakothek); Raffael: Bildnis des Fedra Inghirami, 1515/16 (Florenz, Galleria Palatina).

Zum Inkofener Bild Sepp, 33; zum Pielenhofener Bild ebd. 33 u. danach Schrott (Aman),
 Zur Franz-Regis-Verehrung in Bayern s. Historia Collegii Straubingani, hg. von Alfons Huber, in: Straubinger Hefte 27 ff. (hier: Heft 28 [1978], 66f.).

historischer Treue in der Kleidung der Kaiserin: Ihre Ornamentik folgt bis ins Detail den sog. Heinrichsgewändern, die im Kirchenschatz der Alten Kapelle in Regensburg aufbewahrt noch im 19. Jahrhundert gelegentlich irrtümlich mit Heinrich II. und Kunigunde in Verbindung gebracht wurden. <sup>176</sup> Nur im Schatten der Figur plaziert ist dagegen das der Legende entnommene Attribut der Pflugscharen. Bekanntlich ging Kunigunde unbeschadet über glühende Pflugscharen und bewies so ihre Unschuld.

Auf diese verweisen auch die Lilien in der Rechten der Heiligen.

Nach einem 1868 an die Pfarrkirche von Burglengenfeld gelieferten Altarblatt mit dem hl. Sebastian 177 wandte sich Barbara Popp 1869 letztmals der Heiligenikonographie zu. Die für die Pfarrkirche von Riekofen gemalte Darstellung des hl. Aloysius (Abb. 26) ist ihre vierte Auseinandersetzung mit der Gestalt des Jesuiten. 178 Ob und inwieweit sie dabei auf die drei früheren, verschollenen Aloysiusbilder zurückgegriffen hat, ist unklar. Nachweisbar aber sind Bezüge zum Thomasbild (Abb. 24): Trotz der unterschiedlichen Komposition ist das Motivrepertoire nahezu identisch. Beide Heilige erscheinen in Gesellschaft eines lilientragenden Engels in einem bildparallel konzipierten Raum, an dessen Rückwand ein Vorhang den Blick auf ein Regal mit Büchern freigibt, und verweisen auf Christus, der in Gestalt eines Kruzifixes präsent ist. Während sich Thomas dabei aktiv an den Betrachter wendet, kniet Aloysius in stiller Andacht vor dem Gekreuzigten. Diese nahezu konträre Charakterisierung der Heiligen, die beide der studierenden Jugend als Patrone empfohlen waren, ist bedeutsam für die Beurteilung der zwei Bilder. Denn die Motivanalogien, die zunächst wie Selbstzitate der Malerin als Resultat mangelnder Inventionskraft wirken, erscheinen angesichts der unterschiedlichen Handlungsweisen der Heiligen als werkimmanente Voraussetzung für deren Vergleich.

#### Christus als Bildthema

Relativ selten stellte Barbara Popp Szenen aus dem Leben Christi dar, die nicht primär in den Kontext der Marienikonographie gehören. Im Auftrag von David Popp schuf sie 1836 ein Altarbild, das Christus als Auferstandenen zeigt (Abb. 27). Sepps Angabe, das Gemälde habe als Altarblatt im Eichstätter Dom gedient, scheint fraglich; allenfalls könnte es temporär, d. h. zu Ostern, als solches Verwendung gefunden haben. Nach dem Tod des Auftraggebers 1858 erhielt die Tafel einen neuen Rahmen, wobei sie oben und unten leicht beschnitten wurde. 179

Das Werk besteht aus einem hellen inneren und einem dunklen äußeren Bild. Dieser Kontrast entspricht dem inhaltlichen Gegensatz von Tag und Nacht, von Leben und Tod. Außen ranken sich vor dunklem Grund Passionsblumen an einem Gestänge

Das Bild befand sich 1921 in einer Seitenkapelle (Sepp, 34) und ist heute verschollen. Bedauerlicherweise waren weder Pfarr- noch Gemeindeamt zu einer Stellungnahme über den

Verbleib des Bildes bereit.

<sup>178</sup> Sepp, 34; Trapp 1997, 19-21 (mit Abb.).

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Die Verbindung der Gewänder mit Heinrich und Kunigunde u. a. in: Ratisbona Monastica. Clösterliches Regenspurg. Erster Theil (...), Regensburg <sup>4</sup>1752, 242; Johann Carl Paricius: Allerneueste und bewährte Nachricht von der des Heil. Röm. Reichs Freyen Stadt Regensburg, Regensburg 1753, 349; vgl. auch KDB Regensburg II, 46 u. Abb. 34f.; Kat. Regensburg 1989, 163f., 382–384 (Abb.).

Unten am Rahmen die Inschrift: P[ost]. M[ortem]. David Popp, praepositus. o[bitus]. 1858.

empor. Formal, aber auch hinsichtlich ihrer symbolischen Beziehung zum Innenbild stehen sie in der Tradition von Philipp Otto Runges achsensymmetrisch angelegten Arabesken. Neben der Malerei des protestantischen Romantikers dürfte jedoch auch die Illustrationskunst ihres ehemaligen Münchner Studienkollegen Eugen Napoleon Neureuther als Quelle für Barbara Popp in Frage kommen. Dafür spricht auch der vielfältige Einsatz von Text im Innenbild. Die Nazarener dagegen wandten diese Kombination aus rahmender Arabeske und Schrift – wie Neureuther angeregt durch die ab 1808 lithographisch vervielfältigten Randzeichnungen Dürers im Gebetbuch Kaiser Maximilians – nur selten an, und es ist fraglich, ob Barbara Popp eines dieser

Beispiele kannte. 180

In der Mittelachse der inneren Figurenkomposition erhebt sich vor einer leuchtenden Mandorla der Auferstandene, die Kreuzfahne in der Linken und die Rechte zum Segen erhoben. Als Standfläche Christi dient eine flache Wolkenbank über dem offenen Grab. Dieses Motiv und vor allem der formstrenge, achsialsymmetrische Aufbau lassen erkennen, daß der Komposition Vorbilder aus der mittelitalienischen Malerei um 1500 zugrundeliegen, in erster Linie Peruginos Auferstandener in der Vatikanischen Pinakothek. Barbara Popp hat dieses Hauptwerk nachweislich gesehen und möglicherweise sogar Zeichnungen danach angefertigt. <sup>181</sup> Zur Rechten Christi kniet, dem Betrachter frontal zugewandt, ein Engel mit aufgeschlagenem Buch; darin zu lesen sind die Worte Jesu über das ewige Leben der an ihn Glaubenden (Joh 5, 24). <sup>182</sup> Das vor dem Engel aus dem Wiesengrund sprudelnde Wasser ist somit symbolisch als fons vitae zu deuten. Auf der anderen Seite des Grabes kniet, den Blick zum Auferstandenen erhoben, der Erzengel Michael in ritterlicher Gewandung mit Schwert und Seelenwaage in Händen. Zu seinen Füßen liegt die Posaune, mit der er die Toten erweckt.

Auch die restlichen, z. T. recht umfangreichen und wohl von David Popp ausgewählten Inschriften sind zentrale biblische Aussagen über Auferstehung und ewiges Leben. 183 Ihr Eingreifen ins Bild ist aus der mittelalterlichen Kunst prinzipiell bekannt. Da einige Textabschnitte nur aus nächster Nähe zu entschlüsseln sind, bei einer Verwendung als Altarbild also unlesbar bleiben, muß man annehmen, daß allein der Hinweis auf die Existenz des göttlichen Wortes schon ein wesentlicher Teil der Bildaussage ist. Dies bedeutet andererseits, daß die ästhetische Bildbetrachtung nur ein Mittel ist zum Zweck der ins Wort gefaßten geistlichen Betrachtung. Die Methode, das Übersinnliche im sinnlich Wahrnehmbaren auszudrücken, hatte sich seit der Reformation entzweit: Während die katholische Malerei allein mit bildneri-

181 S.o. Anm. 56; vgl. auch Qu 15.

Amen amen dico vobis[,] quia qui verbum meum audit et credit ei[,] qui misit me[,] habet

vitam aeternam et in judicium non venit[,] sed transiit a morte in vitam.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Vgl. etwa Overbecks Zeichnung Verkündigung und Heimsuchung, 1814 (Öffentl. Kunstsammlungen Basel, Kupferstichkabinett); dazu Gerhard Gerkens in: Kat. Lübeck 1989, 203 f. (mit Abb.). Zur Relevanz von Dürers Randzeichnungen für Neureuther vgl. u.a. Kat. Mannheim 1993, 54 f.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Im Kreuznimbus Christi: Ego sum resurrectio ac vita (Joh 11, 25); an der Stirnseite des Grabes unter dem Christus-Monogramm: traditus est propter delicta nostra et resurrexit propter justificationem nostram (Röm 4,25); auf dem Schriftband: Coelum et terra transibunt. Verba autem Mea non praeteribunt (Mt 24, 35) et viderunt [sic]Filium hominis venientem in nubibus coeli cum virtute multa et majestate et emittet [sic]Angelos suos cum tuba et voce magna (Mt 24, 30. 31).

schen Mitteln die Heilslehre zu verkünden begann, wurde die Kombination von Wort und Bild zu einem Charakteristikum der protestantischen Kunst. <sup>184</sup> Manches spricht dafür, daß die Verwandtschaft des Eichstätter Auferstehungsbildes zu diesem Traditionsstrang nicht nur phänotypischer Art ist: Zum einen legt die Freundschaft mit Louise Seidler und August Riedel nahe, daß Barbara Popp nicht in engen konfessionellen Schranken dachte. Zum andern finden sich im Eichstätter Bild Reflexe von Ostendorfers Reformationsaltar aus der Regensburger Neupfarrkirche. Sie bestehen im Einsatz mehrerer Evangeliumszitate, wobei eine der Inschriften von der Strahlengloriole bzw. Mandorla in der Mittelachse überschnitten wird. <sup>185</sup>

Somit ergibt sich für das Auferstehungsbild ein Bezugsgeflecht, das von der mittelitalienischen Malerei um 1500 über die frühe protestantische Ikonographie bis zur Romantik und zur zeitgenössischen Illustrationskunst reicht. Die Erscheinung des

Auferstandenen ist zur Epiphanie von Kunstgeschichte geworden.

Inwieweit Barbara Popp in dem bereits erwähnten Auferstehungsfresko, mit dem sie 1841 das Grab ihres Vaters schmückte, auf das Eichstätter Bild zurückgriff, läßt sich nicht mehr sagen. In den thematischen Kontext der Auferstehung gehört auch noch das verschollene Emmaus-Bild, das die Malerin 1837 für den Hochaltar der Pfarrkirche von Altenthann geschaffen hat. <sup>186</sup> Ebenfalls nur dokumentarisch überliefert sind eine Darstellung des von zwei Engeln beweinten Christus im Grab, die sich im Regensburger Obermünster befand und bei der Bombardierung der Kirche 1945 zugrundegegangen sein dürfte, sowie ein 1850 für die Pfarrkirche von Neumarkt in der Oberpfalz gemaltes Altarbild mit der Taufe Christi. <sup>187</sup> 1862 malte Barbara Popp als Weihnachtsgeschenk für die Vorsteherin der Bischof-Wittmann-Stiftung, Gräfin Antonie Fugger, ein auf Stroh sitzendes, segnendes Christkind, das Mina mit einem Kranz aus Dornen, wilden Rosen und Passionsblumen umgab (Qu 24). <sup>188</sup> Fünf Jahre später fertigte sie im Auftrag des Eichstätter Domdechanten Dirnberger eine Kopie nach Murillos *Gutem Hirten* in der Leuchtenbergschen Galerie. <sup>189</sup>

Eine eigene Gruppe innerhalb der Christusikonographie bilden die formelhaften Herz-Jesu-Darstellungen (Abb. 14), die in aller Regel als Pendants zu Herz-Marien-Bildern entstanden sind. <sup>190</sup> Ein Einzelauftrag ist lediglich in Gestalt eines 1845 als Ex Voto für die Stadtpfarrkirche von Rosenheim bestellten Bildes überliefert. <sup>191</sup>

Sepp, 28; Tyroller, 3; Schrott (Aman), 145.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Vgl. hierzu u. a. Hans Carl v. Haebler: Das Bild in der evangelischen Kirche, Berlin 1957, 46; Martin Scharfe: Evangelische Andachtsbilder. Studien zu Intention und Funktion des Bildes in der Frömmigkeitsgeschichte vornehmlich des schwäbischen Raumes, Stuttgart 1969, 320–323.

<sup>185</sup> Der Altar kam nach seiner Entfernung aus der Neupfarrkirche im 17. Jh. ins Rathaus, ehe der Historische Verein ihn gegen 1840 erwarb und restaurieren ließ; dazu Carolin Schmuck: Neues zur Entstehung von Ostendorfers Reformationsaltar, in: Ausst.kat. 1542–1992. 450 Jahre evangelische Kirche in Regensburg (Museum der Stadt Regensburg, 15. 10. 1992–19. 1. 1993), Regensburg 1992, 89–95 (hier: 92); vgl. auch ebd. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Zu Christus im Grab: Sepp, 30; ThB; das Neumarkter Bild erwähnt bei Sepp, 32, und noch immer bei Schrott (Aman), 145.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Zu Antonie ("Tony") Fugger s. auch Nestler 1922, 38 (Empfehlung eines Mädchens aus dem Wittmannstift als Haushälterin Brentanos in München) u. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Sepp, 34. <sup>190</sup> S. o. Anm. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Sepp, 30; Schrott (Aman), 145.

## Die heilige Bauernfamilie

Während ihres Romaufenthalts, im Dezember 1832, entwarf Barbara Popp zusammen mit Louise Seidler das Bild eines von der Jagd zu Frau und Kind heimkehrenden Vaters (Abb. 3). <sup>192</sup> Aus einem Brief, den die Malerin damals an ihre Eltern schrieb (Qu 12), kann man schließen, daß die auf dem Gemälde verewigte, von Seidler 'entdeckte' hübsche Albanerin überhaupt erst der Anlaß zu dem Bild gewesen ist. Angesichts des durch Selbstäußerungen mehrfach belegbaren Interesses der Regensburgerin am römischen Volksleben ist dies gut vorstellbar. <sup>193</sup>

Das Thema der Heimkehr des Familienvaters ist in seiner intimen Nahsicht reizvoll behandelt, war um 1830 an sich aber nicht mehr orginell. Nachdem bereits das 18. Jahrhundert die Tugenden und Ideale der Familie propagiert und neben dem glorifizierenden auch einen sentimentalen Blick auf seine Heroen geworfen hatte, kam es gerade in der romantisch-biedermeierlichen Rückschau auf die glücklich überstandenen Befreiungskriege zu einer Reihe ähnlicher Formulierungen. 194 Das Sujet der Heimkehr des Helden verflachte zum Topos. Vor diesem Hintergund wirkt die von Popp und Seidler gewählte Bildaussage einfach und ehrlich: Ohne das Motiv der Rückkehr zur Familie durch irgendeinen historischen Bezug zu nobilitieren und damit letztlich zu verbrämen, erhoben sie das glückliche Wiedersehen des Mannes mit Frau und Kind und die damit verbundene emotionale Konnotation zum Thema.

Die fest in den Bildachsen verspannte Komposition der nahgesehenen Dreiergruppe variiert ein u. a. von Robert von Langer angewandtes Schema 195, besitzt jedoch dank der Verzahnung der Bewegungslinien um das Kind eine überzeugendere Kompaktheit. Individuelle Dreiheit ist zu familiärer Einheit geworden. Vergleicht man das Gemälde nun mit auch thematisch ähnlich gelagerten Darstellungen der Heimkehr eines Vaters, ergeben sich aufschlußreiche Übereinstimmungen und Abweichungen. Prinzipiell gleich ist zunächst einmal die Zuordnung der Frau zum häuslichen Bereich, während der Mann als Akteur vor dem Hintergrund einer weiten Landschaft erscheint. Diese Rollenverteilung entsprach den sozialen Realitäten der Zeit und ist somit nicht überraschend. Und doch ist sie insofern bemerkenswert, als sie in diesem Fall von einer Frau übernommen wurde, die selbst gegen diese Normen verstieß. Dafür, daß sie dies aus innerer Überzeugung tat, gibt es keine Anhaltspunkte, und es scheint daher legitim zu vermuten, daß sich in dem Bild auch die Sehnsucht der jungen Malerin nach eigenem Familienglück widerspiegelt.

Auffallend ist die Beschränkung auf drei Personen, denn sowohl bei Ereignis-, genauer gesagt Heimkehrerbildern, als auch in der verwandten Gattung des Familienbildes war ein größeres Figurenrepertoire üblich. Doch gibt es durchaus prominente

<sup>192</sup> Sepp, 14; Staudinger, 264-266 (mit Abb.); Eugen Trapp in: Kat. Gotha 1999.

<sup>193</sup> Vgl. die entsprechenden Ausführungen auf S. 419f.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Zum 18. Jahrhundert grundlegend Werner Busch: Das sentimentalische Bild. Die Krise der Kunst im 18. Jahrhundert und die Geburt der Moderne, München 1993. Als Bildbeispiele zu den Befreiungskriegen vgl. etwa Johann Peter Krafft: Die Heimkehr des Landwehrmannes, 1817 (Wien, Museum im Schottenstift); Jakob Placidus Altmutters Bildpaar Abschied und Rückkehr des Tiroler Landesverteidigers, 1817 (Oberbozner Schützengesellschaft; Abb. in: Ausst.-Kat. Jakob Placidus Altmutter [Südtiroler Landesmuseum Schloß Tirol, 16.6.–22.8.1993], Dorf Tirol 1993, Abb. 50f.). Direkte Themengleichheit bei Julius Schnorr v. Carolsfeld: Heimkehr des Jägers, Federzeichnung, 1819 (Norddt. Priv.-Bes.; Abb. in: Kat. Leipzig 1994, 106 [s. auch ebd. 207 Nr. 49]).

<sup>195</sup> Vgl. bes. Langers Vermählung der hl. Katharina; dazu s. o. Anm. 131 u. Abb. 4.

Ausnahmen wie etwa J.F.A. Tischbeins schönes Familienbild in Kassel oder, im nazarenischen Umfeld, Overbecks Lübecker Selbstportrait mit Frau und Sohn. Daß dem letztgenannten Werk, wie schon mehrfach betont, eine sakrale Stimmung zugrundeliegt, ist wenig erstaunlich, galt doch den Nazarenern die Heilige Familie gewissermaßen als Urbild der christlichen Familie. Diesem Analogieschluß ist es auch zuzuschreiben, daß andere Nazarener bemüht waren, Darstellungen der Heiligen Familie in die Sphäre des Alltäglichen zu transponieren. Genannt seien etwa die beiden 1817 entstandenen Bilder Heilige Familie am Werktag von Ferdinand Olivier (Schweinfurt, Slg. Schäfer) und Der Besuch der Familie Johannes des Täufers bei der Familie Christi von Julius Schnorr v. Carolsfeld (Dresden, Gemäldegalerie). 196

Bedingt durch den aus der eigenen Frömmigkeit erwachsenen sakralisierten Familienbegriff überschritten die nazarenischen Maler die Gattungsgrenzen zwischen profanem Familienbild und religiöser Thematik. So ist auch die Heimkehr des Vaters von der Jagd nicht nur dem Literalsinn nach lesbar, sondern auf einer zweiten Bedeutungsebene auch als Exempel für die Durchdringung der Lebensrealität mit den Inhalten des christlichen Glaubens anzusehen. Dabei wäre es überzogen, nach konkreten, entsprechend interpretierbaren Bilddetails zu suchen und z.B. den am Haus sich emporrankenden Weinstock in seiner eucharistischen Bedeutung auszuloten; vielmehr entspricht es nazarenischem Denken, in der idealisch gesehenen, anonymen Bauernfamilie eine Nachfolgerin der Heiligen Familie zu erkennen.

Das 1833 in Rom vollendete Bild war im folgenden Jahr im Münchner Kunstverein ausgestellt und wurde im März 1836 von Fürst Maximilian Karl von Thurn und Taxis für seine Galerie erworben. 197

## Portraits kirchlicher Würdenträger

Noch ehe Barbara Popp ab der Mitte der dreißiger Jahre zur vielbeschäftigten Altarbildmalerin wurde, konnte sie sich durch Portraits der Bischöfe Sailer und Wittmann sowie durch Bildnisse anderer kirchlicher Würdenträger beim Bischöflichen Ordina-

riat für weitere Aufträge empfehlen.

Eines ihrer frühesten nachweisbaren Portraits überhaupt ist das ihres Onkels David Popp. 198 Ob das um 1828 entstandene Bildnis des Eichstätter Domkapitulars damals in Regensburg zur Kenntnis genommen wurde, scheint jedoch mehr als fraglich. Wenig später hatte die Malerin, wohl auf Empehlung der Familie von Schenk, die Gelegenheit, Bischof Sailer zu portraitieren (Abb. 28). 199 Die Datierung des Bildes läßt sich aufgrund der Kürze von Sailers Episkopat auf den Zeitraum von Herbst 1829 bis Frühjahr 1832 einengen. Der Bischof ist in einem Augenblick dargestellt, da er die Feder aus der Hand legt, um sich dem Betrachter zuzuwenden. Der vor dem mono-

197 Kat. München 1834, 40, Nr. 119; der Erwerb dokumentiert im FZA, HMA 633 (dazu Staudinger, 266).

<sup>198</sup> Sepp, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Zu Overbecks Familienbild s. Kat. Lübeck 1989, 132f. (mit Abb.); zur Verquickung profaner und sakraler Elemente in Oliviers und Schnorrs Bildern aufschlußreich Angelika Lorenz: Das deutsche Familienbild in der Malerei des 19. Jahrhunderts, Darmstadt 1985, 111-120, bes. 113f. Vgl. auch Wintergersts Heimkehr des Kreuzritters, 1830 (Heidelberg, Kurpfälzisches Museum) als säkularisierte Variation seiner Heiligen Familie (ebd.); dazu Jensen, 29-31 (mit Abb.) u. 40 (mit Abb.).

<sup>199</sup> Kat. Regensburg 1982, 76 (Nr. 138); Eugen Trapp in Kat. Gotha 1999.

chromen Hintergund umso eindringlicher wirkende Blick aus dem naturalistisch gezeichneten Gesicht des alten Mannes verleiht dem Bildnis menschliche Nähe. Dieser Stimmung entspricht es auch, daß die auf die Würde des Dargestellten verweisenden Insignien Brustkreuz und Ring zwar detailgetreu erfaßt sind, in ihrer optischen Präsenz aber dem individuellen Ausdruck des Bischofs untergeordnet bleiben.

Nach dem Tod Sailers am 20. Mai 1832 zeichnete Barbara Popp den auf dem Paradebett Aufgebahrten. Die von ihr nach dieser Vorlage angefertigte Radierung (Abb. 29) ist das einzige bekannte Beispiel für ihre Auseinandersetzung mit dieser Technik. 200 Ihre mangelnde druckgraphische Praxis und die "falsche" Signatur Pop statt Popp gaben Anlaß zu der Vermutung, sie habe den Regensburger Kupferstecher Johann Bichtel damit beauftragt, die aus reproduktionstechnischen Gründen ja spiegelverkehrte Bildunterschrift auf der Platte anzubringen. Bekanntermaßen aber hat die Künstlerin die Schreibung Pop des öfteren selbst verwendet, so daß eine Beteiligung Bichtels an der Radierung reine Hypothese bleiben muß. 201

Die druckgraphische Umsetzung der Zeichnung beweist, daß es sich keineswegs nur um eine Ideenskizze oder Studie für ein Gemälde handelte, sondern um ein finales und somit reproduktionswürdiges Kunstwerk. Stilistisch nimmt es eine Mittelerrolle ein zwischen den klassizistischen Umrißzeichnungen aus der Zeit um 1800 und den illusionistisch durchmodellierten und somit sinnlich präsenteren Zeichnungen der akademischen Kunst. Deren Detailgenauigkeit verunklärte nach nazarenischem Emp-

finden die Idee der Wahrheit. 202

Weder das Sailer-Portrait noch erst recht die Radierung qualifizierten Barbara Popp in den Augen der führenden Romantiker zu der Aufgabe, den großen Bischof in einem gleichsam offiziellen posthumen Bildnis zu verewigen. Daher wandte sich Brentano am 11. Juli 1832 brieflich an Görres, er möge einen geeigneten Künstler – Josef Schlotthauer oder dessen Schüler Johann Schraudolph - nach Regensburg schicken, damit dieser nach der Totenmaske Sailers und seinem Ornat ein lebensgroßes Portrait anfertige. Die Wahl fiel auf Schlotthauer, dessen Zeichnung dann lithographisch vervielfältigt wurde. 203

Sailers Nachfolger auf dem Regensburger Bischofsthron, Georg Michael Wittmann, wurde ebenfalls von Barbara Popp portraitiert (Abb. 30). 204 Das Bildnis zeigt ihn in demütiger Gebetshaltung möglicherweise noch als Weihbischof. Dies kann man zumindest aus dem schlichten Brustkreuz folgern, denn als Bischof trug er als Zeichen der Verehrung zu seinem Vorgänger dessen aufwendiger gestaltetes Pektorale. 205 Andererseits ist es im Hinblick auf Wittmanns Persönlichkeit eher unwahrscheinlich,

<sup>200</sup> Maillinger, Nr. 1443; Sepp, 5; ThB; LdF; Bildniskatalog, Nr. 79484; Schiel, 55; Kat. Regensburg 1982, 150 (Nr. 300 a-c); Bauer 1997, 327. Nachgewiesene Exemplare: Regensburg, Historisches Museum (3); Regensburg, Diözesanmuseum (1); München, Stadtmuseum, Maillinger-Slg. (1); Vorzeichnung (Bleistift) u. Pause im Diözesanmuseum Regensburg.

Schrift: Johann Michael von Sailer/ Bischof von Regensburg, geb: 17 November 1751, gestorben 20" May 1832.; bez. unten rechts: nach dem Tode gezeichnet und radiert/von Babette Pop. - Bichtel als Verfasser der Schrift bei Bauer 1997, 327; zur Schreibung Pop s. o. Anm. 24,

<sup>203</sup> Kat. Regensburg 1982, 82; vgl. auch Schiel, 55. <sup>204</sup> Kat. Regensburg 1983, 76, Nr. 127 (Abb.).

<sup>79, 126.

202</sup> Vgl. hierzu Pia Müller-Tamm: "... durch Tradition gegeben und geheiligt." Das Kunst-3-25, bes. 21 f.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Kat. Regensburg 1982, 91, Nr. 187; zum Pektorale vgl. Abb. 28.

daß er sich vor seiner Ernennung zum Nachfolger Sailers überhaupt hat portraitieren lassen. Somit läßt sich für die Entstehungszeit des Bildes lediglich durch die Abreise der Künstlerin nach Rom der 1. Oktober 1832 als terminus ante quem festsetzen.

Die Nachricht vom Tode Wittmanns am 8. März 1833 erreichte Barbara Popp in Italien. Die Zuschreibung einer Litographie, die den Bischof auf dem Sterbebett zeigt, wird damit hinfällig. 206 Bald nach ihrer Rückkehr aus Rom Ende Oktober muß die Malerin den Plan zu dem schon mehrfach erwähnten posthumen Doppelportrait gefaßt haben, das die von ihr gleichermaßen verehrten Bischöfe Sailer und Wittmann bei der gemeinsamen Lektüre in der Heiligen Schrift zeigt (Abb. 31). Die erste, 1835 vollendete Fassung des Bildes schenkte sie ihrem Eichstätter Onkel David Popp, wohl als Dank für dessen vielfältige Unterstützung. 207 Die Ausstellung des Gemäldes in Regensburg im Juni 1835 (Qu 17) führte zur Bestellung zweier geringfügig veränderter, 1836 ausgeführter Wiederholungen: Die eine hing bei Apolonia Diepenbrock im "Josefshäuschen" und später in der Bischof-Wittmann-Stiftung, ehe sie in den Konvent der Armen Schulschwestern kam. 208 Eine zweite, bisher unbekannte bzw. nur dokumentarisch nachweisbare Replik gelangte aus der Sammlung des 1994 verstorbenen Pater Emmeram von Thurn und Taxis an das Diözesanmuseum Regensburg. 209 Als auffallendste Veränderung im Vergleich zum Eichstätter Vorbild besitzen die beiden Wiederholungen im Text des geöffneten Buches eine Miniatur, die Christus als Kinderfreund zeigt - wohl eine besondere Reminiszenz an den Kinderfreund Wittmann.

Das Doppelportrait der beiden Bischöfe hat als eines der vorzüglichsten Beispiele nazarenischer Bildniskunst in Bayern zu gelten. Dies liegt zunächst am Bildtyp selbst, der von den Nazarenern besonders geschätzt wurde, war er doch prädestiniert zur malerischen Manifestation von Freundschaft und Gleichheit der Gesinnung. Barbara Popp beschränkte sich jedoch nicht auf das aktionslose Nebeneinander zweier Portraitköpfe, wie es vor allem von Künstlerbildnissen bekannt ist <sup>210</sup>, sondern vereint die Dargestellten zusätzlich in der Handlung. Das Moment der brüderlichen Eintracht dominiert das der wesensmäßigen Verschiedenheit. Damit werden Sailer und Wittmann gleichsam zu theologischen Exponenten der nazarenischen Ideale von Freundschaft und gemeinsamer Arbeit in mönchisch-asketischer Umgebung. <sup>211</sup> Ihr Studium der Heiligen Schrift als Quelle für ihr Wirken in der Gesellschaft verband die Theologen mit den Nazarenern allgemein und mit Barbara Popp im speziellen. Wie die Lukasbrüder 1810 in das ehemalige Kloster San Isidoro übersiedelt waren, um dort in

 $<sup>^{206}</sup>$  Die Zuschreibung der Lithographie (20 × 30, 6 cm) an B. Popp in Kat. Regensburg 1983, 98, Nr. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Die Eichstätter Erstfassung galt bisher als Wiederholung der heute im Regensburger Konvent der Armen Schulschwestern befindlichen (Sepp, 28; ThB; Schiel, 55). Dem widerspricht jedoch Ou18.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Sepp, 28; ThB; Foerstl; Schiel, 55; Kat. Regensburg 1982, 95 (Nr. 196); Bauer, 313 (Abb.); Plank, 654; Angerer, 31 (Abb.).

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Die Datierung auch dieser Fassung vor Januar 1837 nach Qu 18.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Vgl. Peter Cornelius: Overbeck und Cornelius, Bleistift, 1812 (Privatslg. [Abb. in Kat. Lübeck 1989, 201]); Rudolf Suhrlandt: Overbeck und Cornelius, Bleistift, um 1815 (Berlin, Kupferstichkabinett [Abb. ebd. 251]); Johann Anton Ramboux: Die Brüder Franz und Konrad Eberhard, Öl/Lw., um 1822 (Köln, Wallraf-Richartz-Museum). Zum Bildtyp grundlegend Klaus Lankheit: Das Freundschaftsbild der Romantik, Heidelberg 1952.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Zum Kloster als Heimstätte der Kunst s. bereits Wilhelm Heinrich Wackenroder / Ludwig Tieck: Herzensergießungen eines kunstliebenden Klosterbruders (Berlin 1797), Stuttgart 1955, bes. 60–64.

Nachempfindung mittelalterlicher Mönche zu arbeiten und zu leben, so zogen sich Barbara und Mina Popp zeitweise in die einstige Dorotheenkapelle zum gemeinsamen Malen zurück. <sup>212</sup>

Mit Franz Xaver Schwäbl, dem Nachfolger Wittmanns, bestieg 1833 ein persönlicher Bekannter Overbecks den Regensburger Bischofsthron. Die beiden hatten sich im Sommer 1831, während des München-Aufenthalts des Nazareners, kennengelernt. <sup>213</sup> Es wirkt wie eine Ironie der Kunstgeschichte, daß gerade das von Barbara Popp gegen 1840 ausgeführte Schwäbl-Portrait keine spezifisch nazarenischen Merkmale besitzt (Abb. 32). Die nach halbrechts gewandte Halbfigur des Bischof steht vor einer monochromen Hintergrundfolie, in der mit dem Ring geschmückten Rechten das Brevier, während die Linke ungeschickt vom Bildrand überschnitten wird. Allein das schlaglichtartig beleuchtete Gesicht ist fein charakterisiert; die übrigen Partien, selbst die Spitzen des Chorrocks, sind stellenweise recht oberflächlich ausgeführt. <sup>214</sup>

Ein zweites, zeitlich etwas früher anzusetzendes Portrait Schwäbls stammt möglicherweise ebenfalls aus der Hand von Barbara Popp (Abb. 33). Es zeigt den Bischof in seitenverkehrter Haltung mit Hermelinstola und dem von Sailer übernommenen Pektorale. Dem repräsentativen Anspruch gemäß ist es entschieden differenzierter gearbeitet als das Gegenstück, zugleich aber auch kühler im Kolorit und von geringerer Ausdruckskraft. Das Weiß des Pelzes überstrahlt das Gesicht.

Ob auch Schwäbls Nachfolger Valentin Riedel von Barbara Popp portraitiert wurde, ist unklar. Sicher dagegen wissen wir, daß sie den Auftrag hatte, Ignatius von Senestréy zu portraitieren, der am 27. Januar 1858 von König Max II. zum Bischof von Regensburg ernannt wurde. Etwa ein Jahr später scheint die Malerin mit seinem Bildnis begonnen zu haben, denn im Mai 1859 berichtete sie Louise Seidler, daß sie die Arbeit an dem damals anscheinend gerade vollendeten Portrait bisher sehr aufgehalten habe. Aus demselben Brief geht hervor, daß als Vorlage für das Bild Photographien dienten, die der Bischof von sich hatte machen lassen (Qu 23).

Außer den Bischofsportraits und dem bereits erwähnten Bildnis ihres Onkels David sind in diesem Zusammenhang noch je zwei Portraits von Carl Proske und Bernard Mac Donald anzusprechen.

Der 1818 im schottischen Inch geborene Mac Donald war als zwölfjähriger Klosterschüler nach Regensburg gekommen, nachdem König Ludwig I., beeinflußt von Sailer und Schenk, sich bemüht hatte, Nachwuchs für das nicht säkularisierte, in seinem Fortbestand aber dennoch gefährdete Schottenkloster St. Jakob zu bekommen. Der Knabe war einer von sechs etwa gleichaltrigen schottischen Seminaristen, die ab 1830 in der Abtei lebten. Nach zwei tragischen Todesfällen war er Ende 1839 der einzige Novize des Klosters. Im März 1841 wurde er vorzeitig zum Priester geweiht. <sup>215</sup> Das erste, verschollene Portrait, das ihn in schottischer Nationaltracht zeigt, muß demnach zwischen 1830 und der Einkleidung 1839 entstanden sein, das zweite (Abb. 34) posthum. <sup>216</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> S.o. Anm. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Howitt I, 535; vgl. auch Trapp 1995/96, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Vgl. die ganzseitige Abb. bei Kohl, s.p.; ebd. 247 ein weiteres, anonymes Portrait Schwäbls im Bischöflichen Palais abgebildet.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Hahn, 138; Hammermayer, 322, 330, 343–345; ders. 322 Anm. 6 nennt unter den Klosterschülern zwei 1818 geborene Träger des Namens Mac Donald (John, Angus). Welcher später den Ordensnamen Bernard annahm, ist unklar.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Sepp, 5, reiht das erste Bild unter die 1830/31 entstandenen Werke ein. Das zweite, Sepp unbekannte Portrait trägt unten die Aufschrift: P. Bernardus Macdonald, Direct. Seminarii

Mit Dr. Carl Proske portraitierte Barbara Popp 1860 einen Freund der Familie (Abb. 34). 217 Der 1794 in Oberschlesien geborene Arzt hatte sich 1823 mit dem Wunsch, Priester zu werden, an Sailer gewandt. Daraufhin zog er nach Regensburg, wo er 1826 geweiht wurde und sich fortan, ab 1830 als Stiftskanonikus der Alten Kapelle, mit größtem Eifer der Reform der Kirchenmusik widmete. Der Kontakt Proskes zur Familie Popp setzte bald nach seiner Ankunft in Regensburg ein und ergab sich vermutlich sowohl durch den Arztberuf, den er mit dem Vater der Malerin teilte, als auch durch die musikalische Begabung Minas, die nach Kräften half, die Erneuerung der Musica sacra mit ihrer guten Stimme praktisch zu unterstützen (Qu 18). Auf dem Portrait erscheint der 66jährige Proske mit erstaunlich jugendlichen Zügen, die Zweifel an der – allerdings eindeutig lesbaren – Datierung aufkommen lassen, als Halbfigur im schwarzen Talar, dekoriert mit dem bayerischen Michaelsorden und dem preußischen Armeedenkzeichen von 1813/14, das an seine Verdienste als Freiwilliger in den Befreiungskriegen erinnert. Am roten Halsband trägt er den Kanonikerstern der Alten Kapelle. Auf sein Wirken als Reformer der Kirchenmusik verweisen der neugotische - und nicht barocke - Orgelprospekt sowie die rechts vorne gestapelten Bücher. Deren Titel bzw. Autorennamen stehen für Proskes Programm: Lassus (Orlando di Lasso), Praenestinus (Pierluigi da Palestrina), Josquinus (Josquin Despréz), S. Gregor M. (Gregor der Große). Als gemeinsame Grundlage dient ihnen die Bibel. Unter dieser stehen in einem Fach, nicht mehr dem aktuellen Gebrauch zugedacht, die Schriften von Hippokrates und Sydenham.

Das vergleichsweise jugendliche Aussehen des Sechsundsechzigjährigen hat seine Ursache möglicherweise in der Existenz eines zweiten, nicht bezeichneten, aber vermutlich ebenfalls von Barbara Popp stammenden Proske-Portraits im Bischöflichen Zentralarchiv. Dieses Brustbild zeigt den Kanonikus vor monochromer Hintergrundfolie und verzichtet auf attributives Beiwerk. Da jedoch die Physiognomie bis in Details der Schattenführung mit dem 1860 datierten Portrait übereinstimmt, scheint es gerechtfertigt, in diesem eine spätere, aufwendiger ausgearbeitete Replik des undatier-

ten, wohl erheblich früher entstandenen Bildes zu erkennen. 218

Wie bei den Bischöfen Sailer und Wittmann, ging auch bei Proske die malerische Auseinandersetzung mit dem Modell einher mit einer persönlichen Sympathie, die Barbara Popp dem Dargestellten entgegenbrachte. Zum einen war Proske für sie überhaupt ein sehr ausgezeichneter Mann, zum andern erkannte sie die Parallele zwischen seinem und ihrem eigenen künstlerischen Anliegen: Kompositionen voll wahrer Andacht, rührender Einfalt und großartiger Schönheit, deren Werth jedoch seit mehr als einem Jahrhundert nicht im mindesten mehr erkannt wird; es scheint mir ganz derselbe Fall wie mit der Mahlerey zu seyn (Qu 18).

## IV. Summa: Religiöse Empfindung und ästhetisches Erlebnis

Christenwerke sind nie meisterhaft, höchstens die von Cornelius, Kaulbach usw. Je n'en veux pas – auf den Meisterwerken ruht kein Duft des Herzens von innen heraus, (...)

Scot. ad S. Jacob. Ratisb./nat. in Inch i. Scot. 25 Sept. 1818, Ordin. profess. S. Bened. 9 Maj. 1839 Sacerd. 27 Mart. 1841,/obiit 19. Mart. 1843.

<sup>217</sup> Kraus/Pfeiffer, Nr. 374; Kat. Regensburg 1994/95, 151 (Nr. 119), 159 (Farbabb.); Kat.

Regensburg 1995/96, 98 (Abb.).

<sup>218</sup> Im Kat. Regensburg 1982, 117 (Nr. 237) ist das Bild, wohl etwas zu früh, um 1830 datiert.

ihr Tau ist kalter Niederschlag des Kennerlobes auf der glatten Fläche, die nicht immer nach gesundem Odem schmeckt.219

Diese Worte, die Clemens Brentano 1838 an Edward von Steinle gerichtet hat, könnten wie ein Motto über der Malerei von Barbara Popp stehen. Deren Analyse nämlich bringt, abgesehen von den im einzelnen untersuchten ikonographischen und gattungsspezifischen Besonderheiten, Qualitätsunterschiede zutage, die es zu hinterfragen lohnt. Während manche Werke, wie etwa die Heimkehr des Vaters von der Jagd (Abb. 3), das Doppelportrait der Bischöfe Sailer und Wittmann (Abb. 31) oder das für David Popp gemalte Altarbild (Abb.11) im Vergleich mit der zeitgleichen Malerei durchaus bestehen können, wird man andere Arbeiten schon auf den ersten Blick als hölzern komponiert und technisch unvollkommen bezeichnen. Diese Beobachtung trifft in erster Linie auf Altarbilder zu, also auf Werke, die für eine größere Öffentlichkeit bestimmt waren. Eine Erklärung für diesen scheinbaren Widerspruch hat Barbara Popp selbst gegeben, als sie eine technisch virtuos ausgeführte Pilgerdarstellung des Augsburger Genremalers Johann Geyer beschrieb: (...) dennoch läßt einen das Bild ganz kalt, da man zu deutlich merkt, wie es ohne allen inneren Impuls nur rein als hübsche Komposition entstanden ist (Qu 24). Kunst hatte demnach - vor allem dann, wenn sie den Anspruch auf eine religiöse Aussage erhob - den Betrachter emotional zu berühren. Dazu durfte sie nicht zu glatt und perfekt, nicht auf oberflächliche Effekte berechnet sein, sondern mußte Spuren der Individualität und damit auch Unvollkommenheit ihres Schöpfers erkennen lassen. Hierin liegt die Ursache für die primitivistische Strömung innerhalb der nazarenischen Malerei, die sich auch bei anderen Künstlern, etwa bei Franz Pforr, nachweisen läßt.

Bei der Wahl der künstlerischen Vorbilder folgte Barbara Popp nur bedingt dem Ideal der Lukasbrüder. Wie bei anderen Nazarenern der zweiten Generation hat dies vor allem zeitliche Gründe. Neben Wackenroders künstlerischem Traumpaar Raffael und Dürer hatten zwischenzeitlich auch Fra Angelico und die oberitalienischen Meister Stammplätze in der nazarenischen Bilderwelt erhalten. Diese zeitliche und regionale Weitung des Blickwinkels brachte außer einer archaisierenderen Stillage vor allem eine Vergrößerung des Motivfundus mit sich. Das eklektische Grundprinzip der nazarenischen Malerei blieb bestehen. Das Kriterium der künstlerischen Innovation war für die Nazarener und das kirchliche Kunsturteil ihrer Zeit nicht relevant. So wird beispielsweise das von Barbara Popp für den Regensburger Dom gemalte Dreikönigsbild (Abb. 15) von Georg Jakob in seinem 1857 erstmals erschienenen Handbuch Die Kunst im Dienste der Kirche noch als meisterhaftes Bild bezeichnet, während man ihm 1911 keinen besonderen Kunstwert mehr bescheinigte. 220

Die Beschäftigung mit dem volkstümlichen Italiengenre weist Barbara Popp als eine Malerin aus, die den neuesten künstlerischen Tendenzen offen gegenüberstand, selbst wenn sie dadurch in Konflikt mit der Ernsthaftigkeit und der didaktischen Programmatik der ,orthodoxen' Nazarener kam. Mit diesen verband sie aber auch Grundsätzlicheres, so das Malen von Repliken und die Gepflogenheit, ihren Heiligen portraithafte Züge zu verleihen. Ferner teilte sie mit ihnen das weitgehende, letztlich religiös

motivierte Desinteresse gegenüber der Antike.

Diese Beobachtungen erlauben es, Barbara Popp als eine Malerin zu bezeichnen, die der nazarenischen Kunst- und Lebensauffassung aus Überzeugung entsprach. Ihre

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Brief Clemens Brentanos an Edward v. Steinle (München, 3. 1. 1838); zitnach Seebass II, 354. <sup>220</sup> Jakob, 159 Anm.3; zum Zitat von 1911 s. o. Anm. 148.

Prinzipientreue war jedoch nicht uneingeschränkt und vor allem nicht unreflektiert. Es spricht für sie und die Glaubwürdigkeit ihrer Malerei, daß sie den Weg zum süßlich-nazarenistischen Reproduktionskitsch nicht beschritt. Dessen moralische Doppelbödigkeit dürfte sie, wenngleich der explizite Beweis dafür nicht zu erbringen ist, entlarvt haben. So äußerte sie 1862 gegenüber Louise Seidler ihr Mißfallen an der effekthaschenden, in Wahrheit aber emotionslosen Malerei der akademischen Großmeister und an den Schaufenstern mit den prächtig eingerahmten Farbendrucken (Qu 24). Die Quintessenz dieser Kritik ließ, knapp vier Jahrzehnte später, die 1901 von Thomas Mann in seiner Erzählung Gladius Dei kreierte Kunstfigur des Mönches Hieronymus als modernen Savanarola gegen die unter dem Deckmantel christlicher Thematik gemalte Sinnenfreude des Fin de Siècle ins Feld ziehen.

Die sich ab dem späten 19. Jahrhundert anbahnende Frontstellung zwischen sinnenreicher und vergeistigter christlicher Kunst erlebte Barbara Popp nicht mehr. Mit ihrem Tod 1870 endete, abgesehen von epigonenhaften Nachklängen, das nazarenische Kapitel der Regensburger Kunstgeschichte. Die Tatsache, daß es durch eine Frau repräsentiert wurde, ist bemerkenswert und sei noch einmal näher beleuchtet.

Schon durch den Gang an die Akademie hatte sich die Arzttochter den gesellschaftlichen Normen ihrer Zeit widersetzt. Vollends aber brach sie mit dem Stereotyp der zeichnenden und in der Malerei allenfalls dilettierenden Tochter aus gutem Haus, als sie sich entschloß, ihre in München erworbenen Kenntnisse nicht nur zum virtuosen Zeitvertreib, sondern zum Broterwerb einzusetzen. Darin unterschied sie sich auch von vielen ihrer Künstlerkolleginnen, angefangen von Angelika Kauffmann über Electrine von Freyberg bis zu Emilie Linder. Dennoch ist ihrem öffentlichen Wirken als Malerin eher eine pionierhafte, als eine revolutionäre Qualität beizumessen. Die von der feministischen Kunstgeschichtsschreibung formulierte These, wonach das Zurschaustellenwollen eines von einer Frau geschaffenen Werkes (...) der Preisgabe von Scheu, Scham, Ehrbarkeit und der Verletzung der guten Sitten gleichgekommen sei, kann nicht unwiderrufen bleiben. 221 Denn Barbara Popp erhielt ihre Aufträge ja gerade nicht aus liberalen, gesellschaftlichen Neuerungen gegenüber eher aufgeschlossenen Kreisen, sondern ausnahmslos aus dem Umfeld der katholischen Kirche, des Fürstlichen Hauses und des konservativen Bürgertums. Daß man in diesem Milieu auf einen Verstoß gegen soziale und moralische Konventionen besonders sensibel reagiert hätte, darf man unterstellen. Die Popp war kein enfant terrible der Regensburger Gesellschaft, sondern in dieser verankert. Ohne das soziale Netz, in das sie hier hineingewachsen war, wäre es ihr kaum möglich gewesen, mit ihrer Malerei für sich und ihre beiden Schwestern zu sorgen. Daß sie sich nach den Erfahrungen an der Münchner Akademie und vor allem in der römischen Künstlerrepublik in Regensburg verlassen fühlte und den Mangel an interessanten Aufträgen beklagte, steht auf einem anderen Blatt. Dies nämlich war primär nicht eine Folge ihres weiblichen Geschlechts, sondern – wie der analoge Fall ihres Zeitgenossen Hans Kranzberger beweist – das Resultat der relativen Provinzialität der Stadt. Die konfessionelle Entzweiung des damaligen Bürgertums spiegelt sich im Kunstbetrieb: Der Protestant Kranzberger bediente den Magistrat und die evangelischen Bürger, Barbara Popp war die Malerin der Katholiken.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Das Zitat nach Hildegard Westhoff-Krummacher: Als die Frauen noch sanft und engelsgleich waren (= Ausst.-Kat. Westfälisches Landesmuseum für Kunst und Kulturgeschichte Münster, 19.11.1995–11.2.1996), Münster 1995, 221.

## QUELLENANHANG

Qu 1 Akademiezeugnis für Barbara Popp

München, 2. Mai 1822

BHStA, MF 53679

Teilweise publiziert bei Sepp, 4, und Angerer, 30

Die Königlich Baier'sche Akademie der bildenden Künste in München bezeuget, daß Babette Popp von Regensburg die Akademie seit dem 4ten Dezember 1820 mit ganz vorzüglichen Anlagen zur Kunst als Schülerin mit unermüdetem Fleiße besucht, sich im Zeichnen und Malen nach der Antike und Natur geübet, sehr große Fortschritte gemacht, sich ausgezeichnet sittlich betragen habe, und bei der sorgfältigen Ausbildung ihres Geistes zu den schönsten Hoffnungen in der Kunst berechtige.

Statt des Generalsecretärs: J.P.v. Langer

Robert Langer

Qu 2 Stipendiengesuch von Dr. Alois Popp bei König Max Joseph

München, 15. Mai 1822

BHStA, MF 53679

Allerdurchlauchtigster Großmächtigster Koenig, Allergnädigster König und Herr! Nach beyliegenden [sic] Zeugniß widmet sich meine 19jährige Tochter mit besten [sic]Erfolge der Kunst des Zeichnens und Malens. Sie kostet mich jährlich 400f und meine Einkünfte reichen spärlich für den Familienunterhalt hin. Ich bin nun außer Stande gesetzt länger das zu leisten, was ihre fernere Ausbildung bedarf.

Damit dieses anerkannte Talent nicht untergehe, bitte ich Euer Königl. Majestät allerunterthänigst: Allerhöflichst Dieselben wollen geruhen ihr auf die wenige[n] Jahre, wo sie die Academie

frequentirt, einen jährlichen Unterstützungsbeytrag anweisen zu lassen.

In allertiefester Ehrfurcht mich zu allerhöchsten Hulden und Gnaden empfehlend

Euer Königl. Majestät

Allerunterthänigst treugehorsamst Dr. Fr. Al. Pop K. Kreis-Medizinal Rath in Regensburg

 $\rm Qu\,3$  Empfehlung eines Kgl. Stipendiums für Barbara Popp durch das Finanzministerium

München, 22. Dezember 1822

BHStA, MF 53679

Der Kreismedizinalrath Dr: Popp in Regensburg bittet allerunterthänigst um Bewilligung einer Unterstützung für seine 19jährige Tochter Babette, welche sich hier seit 2 Jahren bei der Akademie der bildenden Künste der Mahlerey widmet. Er stellt vor, daß er, mit mehreren Kindern beladen, bei einem Gehalte von 900fl: ohne die erbethene allerhöchste Gnade nicht länger im Stande sey, den Kosten-Aufwand für den Unterhalt seiner Tochter in München zu bestreiten, und selber die Fortsetzung ihrer Bildung möglich zu machen.

Das vorliegende Zeugniß der K: Akademie der bildenden Künste lautet dahin, daß erwähnte

Barbara Popp (... [Zitat von Qu1]).

In dieser Hinsicht, und da auch der Vater der zu Unterstützenden, Kreismedizinal-Rath Popp, wegen mehrjährigen angestrengten Diensten bei der Landesdirektion in Amberg, und gegenwärtig bei der Regierung in Regensburg allergnädigste Rücksicht verdient, glaubt sich der ehrerbietigst Unterzeichnete den Antrag erlauben zu dürfen:

daß erwähnter Babette Popp zu Fortsetzung ihrer Kunstbildung eine Unterstützung von jährlich 100fl: /:Einhundert Gulden:/ aus dem Hofelemosinariate bei dem K. Obersthofmeister-Stabe für drei Jahre, verlaufendes Etats-Jahre 1822/23 anfangend, allergnädigst bewilliget und angewiesen werde, und zwar um so mehr, als diese Ausgabe durch die heimgefallene Pension der Schloßdieners-Witwe Zacherl mit 50 fl: und der Hofmahlers-Witwe Edlinger mit 60 fl: gedeckt wird. (...) [Unterschrift unleserlich]

Qu4 Genehmigung des Stipendiums durch König Max Joseph

München, 22. Dezember 1822

BHStA, MF 53679

M[aximilian] J[oseph] K[önig] an den k. Obersthofmeisterstab

die Tochter des Kreismedicinalraths Popp betr.

Wir finden uns bewogen, der Tochter unsers Kreis Medicinalrathes Dr. Popp in Regensburg, Babette, welche seit 2 Jahren die hiesige Academie der bildenden Künste als Schülerin besucht, und über ihren Fortgang ein ausgezeichnetes Zeugniß vorgelegt hat, zu Fortsetzung ihrer Kunstausbildung bey erwähnter Academie, eine jährliche Unterstützung von 100 f: (Ein Hundert Gulden) auf drey Jahre, vom laufenden Etats-Jahr 1822/23 anfangend, aus dem Hofelemosinariats-Fonde bey unserm Obersthofmeisterstab allergnädigst zu bewilligen ...

Max. Jossephl.

Qu 5

Akademiezeugnis für Barbara Popp

München, 17. August 1825

BHStA, MF 53679

[Text wie Qu 1, aber mit dem Zusatz:] ... und durch einige Bilder eigener Erfindung ihr Talent bereits bewährt habe.

Der Akademie Director P. Cornelius

Statt des Generalsekretärs: R. v. Langer

Ou 6

Antrag Barbara Popps auf Verlängerung des Stipendiums

München, 1. September 1825

BHStA, MF 53679

Allerdurchlauchtigster Großmächtigster Koenig, Allergnädigster König und Herr!

Eure Königliche Majestät geruhten mir allerunterthänigst Unterzeichneten durch Allerhöchstes Reskript vom 22ten Dezember 1822 zur Fortsetzung meiner Kunstausbildung bey der k. Academie der bildenden Künste dahier eine jährliche Unterstützung von 100f auf drey Jahre aus dem Hofelemosinariats-Fonde Allergnädigst zu bewilligen.

Zum Belege, daß ich auf's Eifrigste bemüht war, dieser Allerhuldvollsten Aufmunterung meines Talents durch unausgesetzte Fortschritte zu entsprechen, wage ich es, mich auf das anliegende Zeugniß der k. Academie der Künste allerunterthänigst zu beziehen, zugleich aber an Eure Königliche Majestät die allerunterthänigste Bitte zu stellen:

Allerhöchst die selben wollen geruhen, nach dem mit dem laufenden Etatsjahre die durch erwähntes Allerhöchstes Reskript mir angegönnte dreyjährige Unterstützung nunmehr zu Ende geht, mir zur erwünschten Vollendung meiner Kunststudien und mindestens für ein Jahr noch den Fortgenuß dieser Unterstützung Allergnädigst zu bewilligen.

Zu welch Allerhöchster Huld und Gnade mich empfehlend ich in allertiefster Ehrfurcht ersterbe

Eurer Königlichen Majestät

Allerunterthänigst treugehorsamste Babette Pop K. Kreis-Medizinalraths Tochter aus Regensburg Qu7

Genehmigung der Stipendiumsverlängerung durch König Max Joseph

Tegernsee, 9. September 1825

BHStA, MF 53679

M[aximilan] J[oseph] K[önig] an den k. Obersthofmeisterstab

die Tochter des Kreis-Medizinalraths Popp betr.

Wir finden uns bewogen, der Tochter unseres Kreis-Medizinalrathes, Dr. Popp in Regensburg, Barbara, welcher wir zu Fortsetzung ihrer Kunst-Ausbildung bey der hiesigen Academie der bildenden Künste unterm 22ten December 1822 eine jährliche Unterstützung von 100 f. auf drey Jahre aus unserm Hof-Elemosinariats-Fonde bewilligt haben, bey dem über ihren Fortgang im Zeichnen und Mahlen nach der Antike und Natur neuerlich vorgelegten ausgezeichnetem [sic] Zeugnisse der erwähnten Academie, diese nämliche Unterstützung von 100 f. (Ein Hundert Gulden) noch für das nächstkommende Etats-Jahr 1825/26 allergnädigst zu bewilligen.

Max. Jos.

Ou 8

Atelierbesuche bei den Bildhauern Tenerani und Finelli

Rom, November 1832

Aus dem Tagebuch Barbara Popps (Sepp, 11)

Außer Canova hat wohl kaum jemand den Marmor mit soviel zarter Weichheit zu behandeln verstanden, wie Tenerani. Doch abgesehen davon ist alles, was wir von ihm sahen, von schöner Zeichnung, edlem Stil, voll Sinn und innigem Ausdruck; ein für Chateaubriand gefertigtes Basrelief, eine Szene aus seinem Genie du Christianisme darstellend, nimmt vor allem Auge und Gemüt gefangen. Von da gingen wir zu Finelli, wo wir gleichfalls viel Schönes sahen; sehr ansprechend und ausdrucksvoll eine Gruppe von Amor und Psyche und eine andere von 3 tanzenden Horen.

Ou 9

Barbara Popp über den Maler August Riedel

Rom, November 1832

Aus dem Tagebuch der Künstlerin (Sepp, 10 f.)

Unter dem Tore \* trafen wir mit H. Riedel, unserm einzigen Bekannten in dem weiten Rom, zusammen; er begleitete uns und ist seitdem unser Führer. Auf dem Weg und in der Villa \*\* fanden wir ein Gedränge von Wagen und Menschen aus allen Ständen, nur die Landleute, die durch ihre Tänze das Ganze sonst erst zu einem malerischen Feste gemacht hatten, fehlten ganz. [...] Riedel, von dem wir zwar nicht die gewohnten Höflichkeiten und kein lebhaftes Interesse oder Eifer um uns zu sein zu erwarten haben; im Gegenteil, er zählt die Stunden recht wohl [,] die er unsertwegen seinem Studium oder seiner Bequemlichkeit entzieht, läßt uns auch wohl über einen Graben springen oder einen Berg hinaufsteigen ohne nur die Hand zu bieten, aber dennoch oder vielleicht gerade deswegen ist es mir unsäglich angenehm, mit jemandem umzugehen, dessen Redlichkeit geprüft ist und dem ich in allem, was er anrät und vorschlägt, folgen kann ohne ängstliche Bedenken.

\* Porta Pinciana; \*\* Villa Borghese

Qu 10

Dank für Empfehlungsschreiben, Besuch bei Josef Anton Koch

Rom, Winter 1832/33

Aus einem Brief Barbara Popps an die Eltern (Sepp, 12f.)

Herrn von Schenk bitte ich unsern innigsten Dank zu sagen für seinen Brief an Spaur, der uns ihm wohl sehr empfohlen haben muß, indem der Herr Graf noch an demselben Abend, wo wir den

Brief abgegeben hatten, zu uns kam, sich nach allen unseren Angelegenheiten sehr im Detail erkundigte und uns seinen Rat und seine Hilfe in allem, wo wir sie nötig haben würden, anbot. (...) Von den Empfehlungskarten des Herrn Direktors Cornelius konnte ich bisher, außer bei Koch, noch nicht Gebrauch machen. Thorwaldsen war nicht hier (...) Zu Overbeck und Bunsen wären wir am vergangenen Sonntag gegangen, wenn wir nicht die beiden Damen, die uns dort aufführen wollten, verfehlt hätten, einstweilen sind wir angekündigt. Bei Overbeck sind wir, wie ich gehört habe, durch Brentano noch besonders empfohlen, wofür ich Herrn von Diepenbrock in unserem Namen sehr zu danken bitte. Die beiden Damen jedoch sind die bekannte Fräulein Seidler aus Weimar und ein Frau von Bardeleben aus Berlin; wir trafen sie schon in Florenz und hier wieder im Vatikan. Sie haben uns auch schon beide besucht und abends zu sich eingeladen und scheinen es sich überhaupt zur Pflicht gemacht zu haben, uns auf alle Weise mit Gefälligkeiten entgegen zu kommen. Doch wollen wir besonders mit unserer Zeit und den Abenden ein wenig geizig sein, da es doch nicht gar angenehm ist, in Rom sich nach Berlin zu versetzen (...). Herr von Wagner, an den ich einen Brief von Dillis hatte, hat uns gleich die ersten Tage besucht und wir werden nächstens in seiner Werkstatt seinen Besuch erwidern. Vor einigen Tagen hat Riedel uns zu dem alten Koch geführt, wo wir mehrere treffliche Landschaften sahen; wirklich findet man Italien darin wiedergegeben wie kaum in einem anderen Bild. Wir kamen den ganzen Nachmittag nicht mehr fort; er las uns Stellen aus dem Nibelungenlied im Urtext und aus Dante vor, zeigte uns eine Menge Zeichnungen. Er ist ein sehr sonderbarer, aber höchst aufgeweckter und wie es scheint gutmütiger Mann.

## Qu 11 Besuch bei Johann Christian Reinhart

Rom, Dezember 1832

Aus dem Tagebuch von Mina Popp (Sepp, 13)

Reinhart ist ein angenehmer Mann und ein wahrer Künstler, der die schwersten Aufgaben auf die angenehmste Art zu lösen vermag, davon zeugt ein eben vollendetes Bild von ihm, ein Teil des Gartens der Villa Pamfili (sic). In seinem Zimmer sieht es ziemlich künstlerisch aus: Papiere, Gemälde, Tier- und Menschenschädel, alles aufeinander gehäuft und mit Staub bedeckt. Reinhart selbst ist in dem allerschlichtesten Jagdanzug; er macht noch die weitesten und beschwerlichsten Gänge, obwohl er über siebzig oder gar schon achtzig Jahre hat.

#### Qu 12 Erste römische Arbeiten

Rom, 15. Dezember 1832

Aus einem Brief Barbara Popps an die Eltern (Sepp, 14)

Ich hätte die unsäglichste Lust, im Vatikan mir mehreres zu zeichnen. (...) Wie haben am vorigen Freitag auch einen kleinen Versuch gemacht und es dort ganz behaglich gefunden. (...) An Plänen fehlt es mir überhaupt nicht; für mein größtes Glück würde ich es erachten, wenn ich hier ein paar größere Bilder ausführen könnte. Einstweilen habe ich gestern mit Fräulein Seidler den Entwurf zu einem Bilde gemacht, das wir nach einer hübschen Albanerin, die Fräulein Seidler aufgefunden hat, zeichnen wollen; die Stellung macht sich sehr schön und es müßte ganz gewiß ein schönes Bildchen geben. Bisher habe ich bloß einige kleine Studien nach der Natur gemacht, zum Teil mit Seidler, zum Teil allein und Minas Porträt untermalt (...).

#### Qu 13

## Atelierbesuche bei Bertel Thorvaldsen und Martin von Wagner

Rom, 15.(?) Dezember 1832

Aus einem Brief Barbara Popps an die Eltern (Sepp, 15)

(...) in Thorwaldsen's Werkstätte entzückten uns hauptsächlich die Gruppen zu einem großen Giebelfeld, die Predigt Johannes des Täufers darstellend; vorige Woche waren wir auch in Wagners Atelier und ganz überrascht von der Schönheit der Basreliefs, die für die Walhalla bestimmt sind.

Qu 14

#### Gemeinsames Atelier mit Louise Seidler

Rom, Januar 1833

Aus einem Brief Barbara Popps an die Eltern (Sepp, 17)

Ich will nun keinen Augenblick mehr verlieren, um so mehr, als ich durch Fräulein Seidler's Geschäftigkeit, die mir wörtlich genommen Tag und Nacht keine Ruhe ließ, mit ihr ein Atelier gemietet habe, wo ich gutes Licht und einen guten Ofen besitze.

Ou 15

## Arbeiten im Frühjahr 1833

Rom, Frühjahr 1833

Aus einem Brief Barbara Popps an die Eltern (Sepp, 22)

Ich werde in Tagen, wo man nicht im Vatikan arbeiten kann, ein anderes Bild mit kleinen ganzen Figuren: die Königin Theodolinde, wie sie ihre Kinder beten lehrt, anfangen oder doch die Zeichnung dazu machen, damit der Kunstverein auch was zu speisen bekommt, wenn er etwa so gnädig sein wird. (...) Mina ist auch hier zur Ölmalerin geworden und hat eine Aussicht von unserm Hof auf den ersten Versuch so schön gemalt, daß es alle, die es noch sahen, bewundern und ich sie eingeladen habe, auch das Haus auf meinem Bild zu malen, welches ihr entgegen schmachtet.

Qu 16

## Ratschläge von Overbeck und Riedel

Rom, Anfang August 1833

Aus einem Brief Barbara Popps an die Eltern (Sepp, 25)

(...) Das, was ich mir hier in den kurzen Tagen erwerbe, ist ja der Schatz, wovon ich dann mein ganzes Leben auf unserm, ich weiß nicht, soll ich sagen glückseligen oder unglückseligen Eiland Regensburg zu zehren habe. Ich arbeite unermüdlich den ganzen Tag, meine Schwester benutzt ebenso ängstlich jede Stunde. (Herr Koch, der Freude an ihren Arbeiten hat, kommt von Zeit zu Zeit uns zu besuchen.) (...) Unter wenigstens 14 Tagen ist unsre Abreise unmöglich, da unsre Arbeiten zum Aufrollen fast trocken sein müssen und ich wenigstens die Köpfe hier fertig machen muß. Ich habe das letzte Bild, die Madonna, auf eine ganz neue Art zu malen angefangen; es wird alles auf Lasuren berechnet und manche Farbe ganz anders unterlegt. Man erreicht dadurch eine Klarheit und Kraft, die mir bisher immer fehlte. (...) Riedel hat sein letztes Bild, das so sehr gefällt, auch auf diese Weise gemalt und ist so gut, mir seine Erfahrungen so ziemlich mitzuteilen. Da er ein wirklich denkender Künstler ist, der die Übertreibungen aller Schulen vermeidet, so ist mir sein Rat von großem Nutzen. Von dem allergrößten Wert jedoch sind mir die Zurechtweisungen Overbecks. Er macht mich auf Sachen aufmerksam, an die ich früher kaum dachte. Ihr könnt nicht glauben, welchen feinen Sinn er für das Ineinandergreifen der Linien hat und welche fromme Innigkeit und Lieblichkeit er seinen Gestalten zu geben weiß. (...) Herrn von Brentano wird es vielleicht interessieren zu hören, daß Overbecks Bild für Frankfurt untertuscht ist, so zwar, daß es den Eindruck eines vollendeten Bildes macht; seine Vaterstadt kann sich Glück wünschen zu dem Meisterwerke, das alle früheren Arbeiten Overbecks übertrifft.

Ou 17

## Barbara und Mina Popp stellen gemeinsam aus

Regensburg, 17. Juni 1835

SAR, Tagebuch des HV, geführt von Christian Gottlieb Gumpelzhaimer

Fräulein Babette Popp u. ihr Fräulein Schwester brachten vier von ihnen selbst gemalte Ölgemälde zur Ausstellung, zwei davon

1. Maria mit dem Jesuskind im Arm

2. Die beiden Bischöfe Wittmann und Sailer

 u. eine italienische Baulichkeit waren von der Hand von Fräulein Babette, doch hatte an letzteren auch die Schwester teil, welche

 eine Ansicht unter einem Brückenbogen der Steinernen Brücke von ihrer Hand allein gemalt hinzufügt.

### Qu 18 Brief Barbara Popps an Louise Seidler in Weimar

Regensburg, 2. Januar 1837

ULB Bonn, Handschriftenabteilung

Sie haben, meine geehrteste Freundin, durch die freundlichen Grüße, die Sie mir durch Fräulein Linder sagen ließen, und die auch überzeugten, daß Sie noch mit Theilnahme meiner gedenken,

mir den Muth gegeben, nach so langer Zeit Sie durch ein Briefchen heimzusuchen.

Überhaupt bin ich, obgleich es mir, von den meisten meiner Bekannten getrennt, natürlicher Weise die größte Freude ist, Briefe zu bekommen, eine so schlechte Korrespondentin, daß mir fast nöthig wäre, wieder sehen zu lernen; aber mit dem neuen Jahr will ich mich bessern und [...] wünschen, daß das eben begonnene Jahr ein besseres als das beschlossene seÿn möge! Wenn nun gleich dies beÿ Ihnen, theure Freundin, gerade nicht Noth thut, denn Fräul. Linder sagte mir zu meiner Freude, daß sie Sie recht vergnügt und thätig gefunden habe, so wünsche ich darum nicht weniger eifrig, daß auch das neue Jahr ein recht freundliches, friedenbringendes für Sie seÿn möge,

und bitte, daß Sie darin auch die alte Freundschaft zu uns bewahren möchten.

Wir leben hier über alle Vorstellung ruhig und gleichförmig, die einzige trübselige Unterbrechung entsteht hie und da dadurch, daß eines unwohl oder krank ist; eine zweÿte schlimme Störung, die wie ein Schreckgespenst vor mir steht, ist, daß wir im nächsten Monat eine neue Wohnung beziehen müssen, weil das Haus, das wir bisher bewohnten und sehr liebten, verkauft wurde; hier eine Wohnung suchen, ist eine äußerst fatale Aufgabe, an ein ordentliches Atelier ist ohnehin gar nicht zu denken. Ich hätte auch soviel Lust mir selbst eines zu bauen, daß ich meinen Ältern schön öfters vorschlug ein Haus zu kaufen, worauf sie aber durchaus nicht eingehen, da sie in Form voriger Wohnart durch einen Hauskauf sehr zu Schaden kamen. Ich muß ihnen selbst Recht geben, und es gilt also sich zu behelfen so gut man kann. Wieder ein Leiden, wovon eine Galleriedirektorin, Hofmahlerin [...] nichts weiß. Ich habe mich sehr gefreut über Ihre Ernennung zur Hofmahlerin, was Ihnen doch jedenfalls Vortheile oder Einkünfte bringen wird. Der Vater sagte, ich solle Ihnen dazu gratulieren, wozu ich auch bereit war, aber es war doch nur wieder einer der guten Vorsätze, die an der hohen Klippe meiner Trägheit scheitern. Mit großer Freude lese ich von Zeit zu Zeit Nachrichten von Ihrem Thun und Wirken im Kunstblatt und andern Zeitungen; es scheint, daß Sie ganz rastlos thätig sind, was ich zugleich als Beweis Ihres Wohlbefindens nehmen zu dürfen glaube. Wenn Fortunats Wunschhütchen nicht längst verschollen wäre, würde ich eifrigst nach dessen Besitz trachten, um Ihnen manchmal einen Besuch zu machen und meine Neugierde an Ihren Werken zu befriedigen; aber auf ordentlichen, natürlichen Wegen muß ich sicher auf dieses Vergnügen für immer verzichten. So wenig bin ich in unsrer neuesten Literatur bewandert, daß ich mir durchaus nicht denken kann, wer der junge Dichter seijn mag, dessen Portrait Sie so vortrefflich gemacht haben. Weimar scheint seinen alten Ruhm als Sitz der Musen behaupten zu wollen, im Gegentheil im Bezug auf bildende Kunst, die, glaube ich, niemals dort so glänzend war wie jetzt, noch zu vermehren. Es freut mich sehr, daß Sie in so angenehmer, künstlerisch anregender Umgebung leben können.

Hier dagegen ist gar kein Kunstleben, keine Bilder und eigentlich auch keine Künstler, wenigstens wird nichts gemahlt, ich bin ganz allein und sogar meine Schwester Mina wird mir untreu und wendet sich zur Musik. Hr. Kanonikus Proske, ein gelehrter Musikkenner und überhaupt ein sehr ausgezeichneter Mann, hat von einem anderthalbjährigen Aufenthalt in Italien einen Schatz von alter Kirchenmusik mitgebracht, Kompositionen voll wahrer Andacht, rührender Einfalt

und großartiger Schönheit, deren Werth jedoch seit mehr als einem Jahrhundert nicht im mindesten mehr erkannt wird; es scheint mir ganz derselbe Fall wie mit der Mahlerey zu seyn: Mina ist ganz begeistert für diese altitalienischen Melodien und hilft nach Kräften sie ins Leben zu rufen. Bisher konnte aber noch sehr wenig zur Aufführung in den Kirchen gebracht werden, da fast alles gegen diese Musik eingenommen ist, und überhaupt wenig gute Stimmen und musikalische Bil-

dung hier zu finden sind.

Ich habe seit ungefähr anderthalb Jahren viele Bestellungen, die zwar nicht besonders einträglich, aber doch höchst erfreulich für mich sind; die hauptsächlichsten darunter sind 2 Altarbilder, das erstere, was ich schon abgeben [sic] habe, stellt die Anbetung der drey Könige dar, die Figuren viel unter Lebensgröße, da das ganze Bild nur zwischen 8 und 9 Schuh hoch und nur 4½Schuh breit ist, die Komposition ist symetrisch [sic] und höchst einfach durch die Sache selbst und den sehr überhöhten Raum bedingt, sie besteht aus 13 Figuren, ich habe das Bild mit vieler Lust gemahlt, obwohl mir von selbst nie der Muth gekommen wäre, mich an so etwas zu wagen, wenn es mir nicht aufgetragen worden wäre. Hie und da hätte ich es noch mehr ausführen mögen, wenn mir die Zeit geblieben wäre. Das zweÿte Altarblatt, für den Hochaltar einer Dorfkirche bestimmt, gleichfalls nur 7 Schuh hoch und 4 Sch. 5 Z. breit, stellt Christus zu Emaus dar, wie ihn die Jünger beim Brotbrechen erkennen, also nur 3 Figuren etwas um Lebensgröße, der Gegenstand an und für sich so ganz einfach, daß alles [Fehlstelle] dem Ausdruck besonders der Köpfe braucht, und dazu möge mir der Himmel seinen Segen geben besonders für die Hauptperson. Das Bild [Fehlstelle] erst untermahlt und leider haben mich nun schon die Weihnachtsarbeiten aufgehalten, und nun kommt mir wieder mancherley über [?], ehe ich zum fertig machen gelangen kann, zunächst die Portraiten unsrer zweij letz[t]verstorbenen Bischöfe Sailer und Wittmann, die ich aus besondrer Verehrung für sie, denn es waren zweÿ wahrhaft apostolische Männer, zusammen auf ein Bild für meinen Onkel als Geschenk machte, und nun schon zum dritten Mahle mahlen muß, und noch ein paar andre kleine Bilder. Sonst habe ich weiter nichts gemahlt als ein paar Portraiten. Vor langer Zeit schon machten wir, Mina die Architektur und ich die Staffage, ein kleines, heitres Bild, gleichfalls ein Geschenk, eine Straße oder vielmehr einen Winkel Roms vorstellend, wo wir vorüber gingen, und dreÿ Weiber recht artig gruppiert auf der Treppe vor ihrem Hause sitzen sahen, die mir von raphaelischer Schönheit schienen. Ich zeichnete sie also äußerst eilig und war nicht wenig überrascht als sie von ihrem hohen Sitze niederstiegen, um mir neugierig in's Buch zu sehen, dreÿ kleine breite Gestalten von fast widerwärtiger Häßlichkeit auf mich zukommen zu sehen; es macht mir immer noch Spaß, wenn ich daran denke. Auf dem Bildchen trachtete ich natürlich, den ersten Eindruck fest zu halten, ferner liefen noch Hühner und ein Kind auf der Straße.

Das Papier geht zu Ende, Sie werden denken: Gott se

g Dank! Von München, wo ich blos einmahl während der vorjährigen Ausstellung auf einige Tage war, kann ich nichts Neues berichten, da Sie sicher alles Neueste wahrscheinlich früher als ich aus den besten Quellen erfahren. Die böse Cholera machte uns diesen Winter über viele Sorgen. Regensburg hat sie, Gottlob, noch verschont und in München zwar mehrere unsrer Bekannten aber doch niemand von unsern wenigen dortigen Freunden hingerafft. Von Nanna Rohden aus Rom erhielten wir vor 14 Tagen einen Brief, worin sie schreibt, daß unsre dortigen Bekannten, Veit, Overbeck, Riedel, Koch etc. sich wohlbefinden und fleißig mahlen und letztrer Hoffnung hat auf eine österreichische Pension.

Es ist höchste Zeit, daß ich schließe: Vater, Mutter und Mina empfehlen sich Ihnen ungelogenst.

Leben Sie recht wohl, verehrte Freundin, und beglücken Sie bald durch freundliche Nachrichten von Sich Ihre noch aus frohen Zeiten her dankbare

Babette Pop

Qu 19

Ratschläge von Ludwig Schwanthaler

München (?), 1838

Aus einem Brief Schwanthalers an Barbara Popp (Sepp, 28f.)

Sehr angenehm sind mir stets Briefe und Nachrichten von Ihnen, aber sehr beschämt war ich über Ihre Entschuldigungen, da ich doch bei Ihnen so hoch in Schulden stehe schon seit Herzog Arnulfs Zeiten, und obendrein als Bildhauer und Heide mich nicht einmal an die heilige Theresia, geschweige denn an Joseph und Maria wagen soll. Da es aber durchaus Ihr allerhöchster Wunsch ist, daß ich als Rezensent auftrete, so will ich wenigstens reden, wie mir der Schnabel lautet. Also in Gottes Namen – die Gruppierung des Ganzen finde ich sehr schön, auch steht der Teresia das Knien besser als wenn sie in so hoher Gesellschaft säße; ich finde sie sehr innig gefühlt und tüchtig gearbeitet (...)

Qu 20 Brief Melchior von Diepenbrocks an Barbara Popp

Breslau (?), 20. Juni 1846

Sepp, 31

Heut Abend nach langem Harren ist das schon vorlängst mir angekündigte liebe Bild Gottlob! unbeschädigt hier angekommen und sogleich vorläufig ohne Rahmen auf dem Hauskapellenaltar aufgestellt worden (...). Der Anblick des lieben, sehr gelungenen Bildes versetzt mich unwillkürlich (...) vor meinen alten schönen Altar in Regensburg, an welchem ich so oft und so dringend um Abwendung der Bürde gefleht habe, die ich jetzt täglich müde und matt vor dasselbe Bild hinschleppe, damit der Herr sie mir erleichtere. Ein schöneres Andenken an mein liebes Regensburg und seinen herrlichen Dom konnte mir nicht werden als dieses Bild; daß ich davor auch der Künstlerin nicht vergesse, sondern um Segen für Sie und die Ihren und für Ihre Kunst bete, werden Sie mir glauben (...).

Qu 21 Quittung Barbara Popps über 400 Gulden aus dem Nachlaß Schwanthalers

Regensburg, 19. März 1849

BSB, Autogr. Popp, Barbara

Quittung über vierhundert Gulden, welche Hr. Professor Fr. Beck aus der Nachlassenschaft Ludwig von Schwanthalers für mich erhoben u. ich durch Fräulein Louise Wolf \* überschickt erhalten habe.

Barbara Popp

\* Die Malerin Louise Wolf (Leipzig 1798 – München 1859)

Qu 22 Brief von Apolonia von Diepenbrock an Barbara Popp Schloß Johannesberg, 30. August 1852

BZA, OA, Nachlaß Sailer 41

Meine liebe Freundin!

Seit mehreren Tagen ist es schon mein Vorsatz gewesen Ihnen einmal wieder Nachricht von hier zu geben u. Ihnen zugleich für Ihr liebes Briefchen vom 7t. d. zu danken, allein ich wollte zuerst abwarten, ob nicht der H. Kanonikus Wagner uns überraschen werde. Nun ist aber gestern abend der H. Strohmaier allein gekommen, u. so soll denn heute auch noch ein Briefchen für Sie liebe theilnehmende Freundin abgehen, was Ihnen von dem Bruder einen herzlichen Gruß u. von mir alles Liebe u. Schöne sagen soll. (...)

Daß das Büchlein Ihnen Freude machte, hat den Bruder auch gefreut, es sind liebliche Sachen drin. Louise Hensel lebt jetzt in Westphalen; sie schickte mir kürzlich meinen Namen ausgeschnitten, u. in jeden Buchstaben einen Heiligen dessen, oder deren Namen mit dem Buchstaben anfing, wenn ich Sie einmal wieder sehe, zeige ich Ihnen denselben. Louise ist eine sehr begabte Person in jeder Beziehung, vielleicht lernen Sie dieselbe noch einmal kennen? – Von den frommen Franziskanern sah ich den Pater Desiderius, der Vorstand ist. Prinz Hohenlohe\* aus Rom hatte sich von meinem Bruder die Erlaubnis ausgebeten das Kirchlein u. Klösterchen zu weihen,

welches auch am Portiunkulafeste geschah. Der Prinz erzählte mir davon, u. besonders von dem schönen Altarblatt, welches der Frater (ich vergaß den Namen) gemalt, es stellt den hl. Joseph vor, denn das Kirchlein ist zu Ehren desselben gebaut. Ein Pater hielt die Festpredigt draußen, u. der Prinz das feierliche Hochamt. (...) Jetzt malt der Bruder eine Madonna für die Schwägerin des Prinzen, die Herzogin von Ratibor: er sagte mir, es werde sehr lieblich. – Nun noch einiges wegen Ihres Bildes: wie gerne sähe ich dasselbe! u. nun muß ich doch auf diese Freude verzichten. Ich habe mit meinem Bruder die Sache überlegt, u. wir meinen beide es sey am einfachsten wenn Sie das Bild direkt von Eichstätt absendeten unter folgender Adresse

Herrn Vikar Alois von Bostel \*\*. zu Bochold. bey Niederwesel am Rhein.

Hoffentlich wird es schon bald abgehen können! Dann bitten wir die Zeichnung des Altares genau beizulegen mit rheinischem Fußmaß; die Bostels sagten mir daß in Bochold ein sehr geschickter Schreiner sey, der schon einige sehr hübsch geschnitzte gothische Altäre gemacht. – Im Voraus für all diese Mühe dankend, u. Sie u. die guten Schwestern aus ganzem Herzen grüßend!

verharre ich Ihre Apolonia

(...)

\* Gustav Adolf Fürst zu Hohenlohe-Schillingsfürst, ab 1866 Kardinal \*\* Neffe von Melchior und Apolonia von Diepenbrock

Qu 23 Brief Barbara Popps an Louise Seidler in Weimar

Regensburg, 9. Mai 1859 BSB, Autogr. Popp, Barbara

Geliebte Freundin!

Seit Empfang Ihrer letzten lieben Sendung ist beständig davon die Rede, daß Ihnen sogleich geantwortet werden soll. Lor will schreiben, Mina auch sprach davon, daß sie Ihnen selbst danken wolle für den schönen, zarten, weichen Schlips; aber keines kommt dazu u. soeben sehe ich aus Ihrem Brief, daß Sie schon Mitte May Weimar verlassen werden. Dies rüttelt mich endlich auf, u. wenn ich auch gegenwärtig keinen ordentlichen ausführlichen Brief zu Stande bringen kann, so soll doch in dieser Stunde dies Blättchen auf die Post kommen, das Ihnen wenigstens den herzlichsten Dank bringt für Ihre ganze liebliche Sendung; duftende Frühlingsblumen, interessante, fromme Bücher u. Reime, schöne Bänder, Schlips, Zeichnungen in Ihrem stets so viel Interessantes enthaltenden Brief – wären nur auch die Nachrichten von Ihrer Gesundheit u. Ihren Familien-Angelegenheiten besser! Ferners Nachricht von unsern Reiseplänen, die, wie Sie Sich ohnebin schon denken werden, vor der Hand aufgegeben sind.

Der drohende Weltbrand zerstört an u. für sich alle lieben, heitern Reiseaussichten. Da man so gar nicht weiß, was es werden kann, könnte man unmöglich eine so weite Reise für den Sommer oder Herbst festsetzen; dazu kommt aber noch, daß ich zu dem großen Bilde, wovon ich Ihnen damals schrieb [,] nur erst die Skizze gemalt [,] das Bild selbst aber noch nicht einmal ganz aufgezeichnet habe, ja daß ich schon im Begriffe war, die ganze Bestellung abzulehnen, weil ich die ganze Höhe: 12'5'' nicht einmal in meinem Atelier ganz aufstellen kann u. also durch eine Spruchrolle oder [ein] Band von Engeln gehalten gewißermassen [sic] eine Abtheilung im Bilde herbeißhren müßte, damit ich es theilweise aufrollen kann beim Malen. Daß ich früher damit fertig werde als ich anfangs meinte, davon ist gar nicht die Rede, wenn ich nur überhaupt damit zu Ende komme. Sehr aufgehalten hat mich bisher ein Portrait unsers jetzigen Bischofs, eines noch jungen Mannes mit feinen Zügen, stehend mit beiden Händen. Es war mir sehr bange darauf, da

allgemein ähnlich; wie es gehen wird, wenn es einmal hängt, weiß ich nicht.

Eine schlimme Geschichte für uns ist noch, daß die Hälfte unseres Einkommens auf österreichischen Papieren beruht. Wenn diese etwa keinen Zins mehr geben, dann stünde es schlimm mit unseren Finanzen. Wenn ich doch mit dem großen Bilde in erdenklicher Zeit hätte fertig werden können, hätte ich doch auf einen Überschuß zum Reisegeld gehofft, aber wie jetzt die Sachen

alle Photographien, die er von sich machen ließ, fast unkenntlich sind; aber man findet es doch

stehen, fehlt es auf allen Seiten. Und doch wäre nichts anziehender als die Reise zu Ihnen; einmal Sie selbst, liebe, gütige, treue Freundin nach so langer Trennung endlich wieder zu sehen, Sie in Ihrem Atelier u. Ihrer gewiß sehr gemüthlichen, lieblichen Häuslichkeit zu begrüßen; das mir längst ansprechende Weimar mit seiner großen Erinnerung u. seinen gegenwärtigen bedeutenden Kunstwerken u. berühmten Künstlern. Ich meine darunter auch nicht die [§] endlich kennen zu lernen u. nach Dresden zu kommen; dies wären lauter höchst lockende Anziehungspunkte für uns alle. Mina ist noch die aller Reiselustigste. Fräulein Linder, die eben bei Frln. von Diepenbrock hier war, konnte auch nicht genug sagen, wieviel Rühmendes sie erst wieder von der so schön aufgestellten Gallerie [sic] Dresdens u. seiner übrigen Kunstwerke gehört habe. Den glücklichen Gewinn, den Sie u. Weimar an Genelli u. seiner Familie gemacht haben, beglückwünsche ich sehr. Gott gebe nur, daß sich Ihre Gesundheit wieder bessert u. kräftigt u. daß wir uns wenigstens im nächsten Jahr, von innen und von außen mehr beruhigt, wiedersehen! Gott sey mit Ihnen u. mit uns, u. gebe uns baldigen Frieden! Lor will doch noch etwas beifügen u. Mina küßt u. grüßt Sie mit mir in inniger Liebe.

Wieder ist Weihnachten nahe u. ich beeile mich Ihnen meine kleine Sendung zu übermachen; lei-

Ihre B. Popp

Qu 24 Brief Barbara Popps an Louise Seidler in Weimar Regensburg, 14. Dezember 1862 BSB, Autogr. Popp, Barbara

Geliebte Freundin!

der aber habe ich gar nichts Neues erfunden: immer nur dieselben Bilder in mehr oder weniger guten Wiederholungen. Wüßte ich nur, wie es Ihnen, liebste, beste Louise, jetzt geht? Wie es mit Ihrer Gesundheit u. Ihren lieben Augen steht? Recht lange bin ich schon ohne alle Kunde von Ihnen u. die beständig wechselnde, trübselige, rauhe Witterung, die freilich jedes Jahr, aber immer schwer genug, durchgemacht werden muß, läßt mich nicht ohne Besorgniß für Sie. Mir geht es jetzt leidlich u. sogar besser als bei den schönen, warmen Sommertagen. Den ganzen July u. August u. einen Theil des Septemb. war ich bei Tag und Nacht von einem bösen Husten geplagt, so daß ich schon meinte die Lungensucht zu haben u. wirklich ärztliche Hilfe suchen mußte, worauf es jedoch besser wurde u. der Husten sich endlich ganz verlor. Das Schlimmste jedoch war u. ist zum Theil noch, daß Mina, deren Frische u. Gesundheit wir immer für unverwüstlich hielten, diesen Sommer auch zu kränkeln anfing: zu den rehumatischen [sic] Schmerzen im linken Arm, die sie immer schon hatte, gesellte sich ein beständiges Einschlafen der Finger der rechten Hand, welch sonderbares Gefühl sich manchmal für Augenblicke auf den Kopf zu erstrecken schien, was natürlich sehr beängstigend war u. hie u. da noch ist, denn leider ist sie noch nicht ganz frei davon. Mina selbst suchte den Ursprung dieses Leidens im Herz, der Doktor konnte aber von einer Hemmung oder Verengung nichts finden; nur fand er einen sehr verbreiterten Herzschlag u. die ganze Muskulatur des Herzes schien ihm sehr ausgebildet; ich hoffe zu Gott, daß dies noch nicht auf eine Herzerweiterung deuten soll, u. finde es vielmehr natürlich, daß Mina, die immer sehr vollblutig war, in ihren Jahren von Blut u. Nerven wieder zu leiden hat. Ein Aderlaß hat ihr damals im Sept. große Erleichterung verschafft, u. zur fernern Erholung für uns beide u. da sich Mina nach einer Luftveränderung sehr sehnte, machten wir eine kleine Reise in die Oberpfalz (freilich nicht sehr interessant!). Wir besuchten in Amberg u. Sulzbach alte Freunde u. in Tirschenreuth machten wir einen Aufenthalt von beinahe 6 Wochen bei dem letzten noch übrigen Jugend- und Studienfreund unseres l.[ieben] sel.[igen] Onkels, einem 86jährigen Mann, der uns wiederholt u. dringend aufgefordert hatte, ihn noch einmal, aber auf längere Zeit zu besuchen. Zugleich wollte u. sollte ich bei der Aufstellung eines Altares gegenwärtig seyn, wozu ich das Bild gemalt habe. Der Altar war jedoch von hier hingebracht worden u. der Schreiner, der die Aufstellung übernommen hatte, wohnt wenigstens 6 Stunden weit von Tirschenreuth; da ergaben sich denn so viele Anstände u. der Schreiner wußte wieder Vorwände zu finden, seine Arbeit zu unterbrechen, so daß ich wirklich das Ende nicht abwarten konnte, doch war es gut, daß ich da war, um Ungeschicklichkeiten zu verhindern.

Gar nichts von Kunstneuigkeiten kann ich Ihnen, verehrte Freundin, erzählen, da mir selbst leider sehr wenig zu Gesicht kommt. Auf unserm Kunstverein erfreute ich mich heute wieder an sehr schönen Landschaften, die zur Verlosung angekauft sind, besonders eine von Handtsch [sic; Anton Hansch] in Wien; von andern Bildern verirt sich selten etwas Bedeutendes zu uns, was auch ganz natürlich ist, da es durchaus nicht gekauft wird. Heute war ein großes Bild von Prof. Geyer aus Augsburg ausgestellt, dessen prächtige Roccozimmer [sic; wohl Rokokozimmer] mit zierlichen Damen und Herren in kostbaren Atlas u. Samt gekleidet Sie gewiß auch schon bewundert haben; dießmal [sic] hat er jedoch Pilger gewählt, die das Ziel ihrer Wallfahrt von fern erblicken. Die Färbung der weißen Pilgerkleider u. Mäntel u. die Zeichnung der drei Gestalten läßt zwar nichts zu wünschen ührig, aber dennoch läßt einen das Bild ganz kalt, da man zu deutlich merkt, wie es ohne allen inneren Impuls nur rein als hübsche Komposition entstanden ist. An den Schaufenstern mit den prächtig eingerahmten Farbendrucken u. noch viel unter den [?] Drucken auf Langaus [?] ohne allen Sinn und Verstand gemalten Landschaften kann man sich

freilich noch weniger erbauen.

Um doch auch eine Weihnachtsfreude zu haben, mahle [sic] ich ein Christkindchen, das auf armen [sic] Stroh sitzend segnend die Händchen ausbreitet, u. Mina umgibt es mit einem Kranz von Dornen u. wilden Rosen, in welchen Passionsblumen eingeschlungen sind. Mina malt die Blumen so schön, daß ich selbst meine größte Freude daran habe. Das Bildchen wird ein Weihnachtsgeschenk für die Wittmannstiftung, zum Andenken des großen Kinderfreundes, unsers frommen Bischofs Wittmann so genannt, u. ist eine Erziehungsanstalt für verwahrloste Knaben, die zunächst durch die aufopfernde Menschenliebe u. innige Frömmigkeit der guten, verehrungswürdigen Gräfin Antonie Fugger, die sie auch leitet, ins Leben gerufen wurde. Bis jetzt beschränkt sie sich freilich auf nur 13 Knaben, die im ekelhaftesten Schmutz aufgelesen u. mit solcher Liebe erzogen u. zu guten, frommen Menschen gebildet werden, daß wir die innigste Freude daran haben. Nun leben Sie wohl, geliebte, theure Freundin! Meine beiden Schwestern mit mir wünschen Ihnen von ganzem Herzen recht frohes Weihnachtsfest u. recht glückliches neues Jahr, vor allem gute Gesundheit u. Licht für unsere armen Augen!

Mit den meinigen geht es so leidlich; so gut uns beyden übrigens der Aufenthalt auf dem Lande gefallen hat, den Augen haben unsere Spaziergänge mit unserm alten Herrn ganz in der Sonne, da ein Wald nicht zu erreichen war, nicht sehr wohl gethan, u. ich fühle in unserm dunkeln Regensburg, Gott sey Dank, wieder merkliche Besserung. Noch einmal leben Sie wohl, u. bleiben

Sie so gut u. freundlich wie bisher

Ihre Sie innig liebende Freundin Barbara Popp

#### BILDNACHWEIS

Eichstätt, Diözesanmuseum: Abb. 24, 27, 31

Gotha, Schloßmuseum: Abb. 16.

München, Bayerische Staatsgemäldesammlungen: Abb. 4

Piekary (PL), Pfarramt: 17

Regensburg, Archiv des Verfassers: Abb. 1, 2, 5–11, 13, 14, 19–23, 25, 26, 28, 20, 32, 33 – Bischöfliche Zentralbibliothek: Abb. 34

Bischöfliche Zentralbibliothek: Abb. 34
 Bischöfliches Zentralarchiv: Abb. 35
 Fürst Thurn und Taxis Museen: Abb. 3

- Historisches Museum: Abb. 29

Kunstsammlungen des Bistums: Abb. 12
 Würzburg, Dr. Ulrich Dobhan OCD: Abb. 18

Abb. 15 nach Sepp, Tafel nach S. 24

# Die Ehrenrechte den Entehrten wiedergeben!

Nationalsozialistische Unrechtsurteile gegen Domprediger Dr. Johann Maier und Josef Zirkl formell aufgehoben

von

#### Werner Chrobak

Die bekanntesten – und im öffentlichen Bewußtsein der Stadt Regensburg bis Mitte der 1980er Jahre auch alleinigen – Opfer des Nationalsozialismus in Regensburg waren Domprediger Dr. Johann Maier, Rentner Josef Zirkl und Gendarmerie-Hauptwachtmeister a. D. Michael Lottner. Diese drei Regensburger hatten im Anschluß an eine Kundgebung zur kampflosen Übergabe der Stadt am Nachmittag des 23. April 1945, an der sich auch viele Hunderte anderer Regensburgerinnen und Regensburger beteiligten, ihr Leben verloren: Lottner war noch am Spätnachmittag des 23. April in der Kreisleitung der NSDAP in der Dr.-Martin-Luther-Straße von NSV-Kreisamtsleiter Hans Hoffmann und HJ-Bannführer Rupert Müller durch zwei fast gleichzeitig abgegebene Schüsse ermordet worden. Domprediger Maier und Zirkl wurden von einem eilig am Abend des 23. April 1945 einberufenen Standgericht wegen Wehrkraftzersetzung zum Tode verurteilt und in der Nacht vom 23. auf 24. April 1945 gegen 3.25 Uhr an einer Querstange zwischen zwei Fahnenmasten auf der Südseite des Moltkeplatzes – dem heutigen Dachauplatz – durch Erhängen hingerichtet 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. zum Ablauf der Ereignisse aus der inzwischen umfangreichen Literatur Ludwig Weikl: Domprediger Dr. Johann Maier 1906–1945, in: Ludwig Weikl: Sterne in der Hand des Menschensohnes. Ein Beitrag zur Geschichte der pastoralen Bestrebungen unseres Jahrhunderts, Nürnberg u. Eichstätt 1963, S. 153–230. Robert Bürger: Regensburg in den letzten Kriegstagen des Jahres 1945. Vorbemerkung v. Werner Chrobak, in: VHVO 123 (1983) S. 379-394. Wilhelm Kick: Sag es unseren Kindern. Widerstand 1933–1945. Beispiel Regensburg, Berlin u. Vilseck 1985; Kicks Verdienst ist es, auch auf die zahlreichen anderen Opfer des Nationalsozialismus in Regensburg aufmerksam gemacht zu haben. 50 Jahre danach – Domprediger Dr. Johann Maier und seine Zeit. Ausstellung in der Bischöflichen Zentralbibliothek Regensburg, April bis 28. Juli 1995 (Bischöfliches Zentralarchiv und Bischöfliche Zentralbibliothek Regensburg, Kataloge und Schriften, Bd. 12), Regensburg 1995 (bisher wissenschaftlich maßgebliche Aufarbeitung des Falles Domprediger Maier). Domprediger Dr. Johann Maier. Erinnerungen an einen Blutzeugen. Gesammelte Erinnerungen an den Domprediger und Würdigungen seines Glaubenszeugnisses. Hrsg. m. zahlr. eigenen Beiträgen v. Anton Kormann, 2. durchges. u. erw. Aufl., Abensberg 1995. Domprediger Dr. Johann Maier. Person und Zeit. Gesammelte neue Erinnerungen an einen Blutzeugen. Würdigungen seines Glaubenszeugnisses. Streiflichter zur Zeitgeschichte. Zweites Buch. Hrsg. m. eigenen Beiträgen v. Anton Kormann, Abensberg 1999 (stoffreiche Materialsammlungen, zusammengestellt von einem Schüler und Verehrer Dr. Maiers).

In dem von Richter Johann Schwarz handschriftlich niedergelegten Standgerichtsurteil hieß es:

"Die Angeklagten Dr. Maier und Zirkl haben öffentlich den Willen des deutschen Volkes zur wehrhaften Selbstbehauptung zu lähmen gesucht. Dr. Maier als Sprecher einer Kundgebung, die auf kampflose Übergabe der Stadt Regensburg abzielte, Zirkl als Teilnehmer mit dem Willen, daß die Kundgebung ihren Zweck erreiche. Sie werden zum Tode und Verlust der Ehrenrechte eines Deutschen auf Lebenszeit verurteilt...."<sup>2</sup>

Die Nationalsozialisten nahmen Domprediger Maier und Josef Zirkl nicht nur das Leben, sondern auch die Ehre. Für die Stadt Regensburg ist es eine Dankespflicht, den Männern, die im Einsatz für die Rettung der Stadt vor Zerstörung ihr Leben verloren haben, die Ehre wiederzugeben und Ehre angedeihen zu lassen. Denn von den Nationalsozialisten wurden sie als Verbrecher und Ehrlose abgestempelt. In Wirklichkeit beging ein Unrechtssystem ein Verbrechen an ihnen. Männer wie Maier, Zirkl und Lottner waren ethisch und moralisch im Recht, handelten nach Grundwerten, die auch heute die Basis unseres Staates und unserer Gesellschaft bilden. Die Brandmarkung der NS-Gesetze als Unrechtsgesetze, die Benennung der Verantwortlichen in diesem Unrechtssystem ist Teil der Aufarbeitung der Zeit des Nationalsozialismus,

ein Vorgang, der sich von 1945 bis heute hinzieht.

Ein Anfang in der Bewältigung des NS-Unrechts wurde mit dem Gesetz Nr. 21 zur Wiedergutmachung nationalsozialistischen Unrechts in der Strafrechtspflege vom 28. Mai 1946³ gemacht. Darin wurden politische Taten, durch die dem Nationalsozialismus oder Militarismus Widerstand geleistet wurde, als nicht strafbar erklärt (Art. 1). Urteile – wie das Standgerichtsurteil gegen Maier und Lottner – fielen unter dieses Gesetz und wurden durch dieses pauschal als aufgehoben betrachtet, ohne daß es einer gerichtlichen Entscheidung hierfür bedurfte. Auch wurde hier schon die Möglichkeit eingeräumt, daß die Staatsanwaltschaft auf Antrag hierüber eine Bescheinigung erteilte (Art. 9). In den Nöten der Nachkriegszeit scheint dieses Gesetz aber im Hinblick auf den Fall Domprediger Maier und Genossen in Regensburg nicht registriert worden zu sein, der Nachlaß Domprediger Maier im Bischöflichen Zentralarchiv Regensburg enthält hierzu keinerlei Hinweise.

Eine starke Beachtung in der Offentlichkeit erfuhren hingegen die Prozesse gegen die Verantwortlichen am Tode der Opfer vom 23./24. April 1945 drei bis vier Jahre nach Kriegsende: Im sog. ersten "Dr. Maier-Prozeß" vom 26.1.–19.2.1948 vor dem Landgericht Weiden wurden der ehemalige stellvertretende Gauleiter Ludwig Ruckdeschel zu 8 Jahren, der ehemalige Richter Johann Schwarz zu 5 ½ Jahren, der ehemalige Staatsanwalt Alois Friedrich Then zu 4 Jahren und der ehemalige Kreisleiter Wolfgang Weigert zu 1½ Jahren Zuchthaus verurteilt. Nach Einlegung der Berufung wurde im sog. zweiten "Dr. Maier-Prozeß" vom 28.9.–4.10.1949 vor dem Schwurgericht Amberg Staatsanwalt Then freigesprochen, die Strafen der übrigen wurden bestätigt. Im sog. "Lottner-Prozeß" vom 15.6.–3.7.1948 wurde Kreisamtsleiter Hoffmann zu 10 Jahren Zuchthaus verurteilt, HJ-Bannführer Müller war nicht auffindbar<sup>4</sup>. Die Strafen für die Funktionäre und Helfershelfer des NS-Systems wurden

<sup>4</sup> Vgl. 50 Jahre danach, S. 227-229.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 50 Jahre danach, S. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Druck: Bayerisches Gesetz- und Verordnungsblatt Nr. 11, 1946, S. 180-182.

in der damaligen Presse als gerecht, die Aufhebung des Urteils gegen Staatsanwalt

Then als ungerecht kommentiert<sup>5</sup>.

Ehrbezeigungen und ein dankbares Andenken bewiesen die Regensburger den NS-Opfern Dr. Maier, Zirkl und Lottner ab 1946 in mehrfachen Formen: Bereits zum ersten Todesgedenktag wurde für Domprediger Maier im April 1946 eine Gedenktafel im Dom enthüllt. Am 23. April 1950 wurden eine Gedenktafel für Dr. Maier und Josef Zirkl am Dachauplatz und für Michael Lottner am Gebäude der ehemaligen Kreisleitung angebracht. 1975 folgte die Errichtung einer würdigen Kalkstein-Stele am Dachauplatz für die drei Opfer gemeinsam<sup>6</sup>. Schon 1954 allerdings wurden auf Wunsch der Angehörigen Dr. Johann Maiers die sterblichen Überreste des Dompredigers aus dem Grab am Unteren Katholischen Friedhof in Regensburg – wegen angeblich zu geringer Grabpflege – in das Elterngrab nach Marklkofen<sup>7</sup> gebracht.

Jährliche Gedenkgottesdienste im Dom seit 1946 und jährliche Gedenkfeiern durch den Dekanatsrat der Katholiken Regensburg-Stadt ab 1976 an der neu errichteten Gedenksäule am Dachauplatz hielten die Erinnerung lebendig. Ehrendes öffentliches Gedenken und Impulse zur weiteren wissenschaftlichen Erforschung der Vorgänge der letzten Kriegstage bedeuteten auch die Ausstellungen zum 40- und 50jährigen Todestag des Dompredigers Dr. Johann Maier und seiner Genossen in der Bischöf-

lichen Zentralbibliothek Regensburg8.

Der juristische Aspekt der Aufhebung der NS-Urteile gegen Dr. Maier und Genossen trat allerdings erst jüngst wieder mit der Verabschiedung des Gesetzes zur Aufhebung nationalsozialistischer Unrechtsurteile in der Strafrechtspflege und von Sterilisationsentscheidungen der ehemaligen Erbgesundheitsgerichte vom 25. August 1998 durch den Bundestag mit Zustimmung des Bundesrats in den Gesichtskreis9. Der Oberbürgermeister der Stadt Regensburg, Hans Schaidinger, beantragte mit Brief vom 20.1. 1999 bei der Staatsanwaltschaft Regensburg die Aufhebung der Unrechtsurteile gegen den Regensburger Domprediger Dr. Johann Maier und die Regensburger Bürger Michael Lottner und Josef Zirkl. Der Regensburger Diözesanbischof Manfred Müller beantragte dies mit Brief vom 21. Januar 1999 für Domprediger Dr. Johann Maier. Als Begründung führte der Oberbürgermeister ein "berechtigtes Interesse" der Stadt Regensburg an, "um eindeutiges nationalsozialistisches Unrecht zu beseitigen". Diözesanbischof Müller betonte, daß für die Kirche von Regensburg "verständlicherweise ein berechtigtes Interesse" bestehe, ebenso hätten sich die noch lebenden Verwandten des Dr. Maier, eine Schwägerin und ein Neffe, dafür ausgesprochen, die Aufhebung des Unrechtsurteils feststellen zu lassen 10. Beide Antragsteller beriefen sich auf § 6 des eingangs genannten Gesetzes vom 31. August 1998, wonach

Druck: Bundesgesetzblatt Jg. 1998, Teil I Nr. 58, S. 2501-2504.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Presseausschnitte in BZAR OA DP Maier 11. Dazu 50 Jahre danach, S. 227-229.

Vgl. 50 Jahre danach, S. 230–232.
 Vgl. 50 Jahre danach, S. 213–217.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Domprediger Dr. Johann Maier. Gedächtnisausstellung 1945/1985. 40 Jahre Kriegsende in Regensburg. Bischöfliche Zentralbibliothek Regensburg 24. April–31. Juli 1985. Hrsg. v. Paul Mai, bearb. v. Werner J. Chrobak, Regensburg 1985 (ungedruckt). 50 Jahre danach (s. Anm. 1).

Vgl. Kopie der Briefe in BZAR OA DP Maier 139; weitere im Jahr 1999 angefallene Materialien als Kopie in diesem Faszikel. Originale noch in der Registratur der Stadt Regensburg und des Bischöfl. Ordinariats Regensburg.

auf Antrag die Staatsanwaltschaft feststellt, ob ein Urteil aufgehoben ist und hierüber

eine entsprechende Bescheinigung erteilt 11.

Am Tag des Gedenkens an die Opfer des Nationalsozialismus, dem 24. Januar 1999 12, gab Oberbürgermeister Schaidinger bei einer Gedenkfeier im Velodrom diese Antragstellungen bekannt 13. Diese Mitteilung hatte zwei kritische Leserbriefe in der Mittelbayerischen Zeitung zur Folge: Der eine wies auf zwei "Schönheitsfehler" im Vorstoß des Oberbürgermeisters hin: Lottner sei ohne Gerichtsverfahren und Urteil am 23. April 1945 in der NSDAP-Kreisleitung in der Dr.-Martin-Luther-Straße erschossen worden. Zudem seien sämtliche von Nazi-Richtern ausgesprochenen Unrechtsurteile mittlerweile pauschal durch das Gesetz des bayerischen Beratenden Landesausschusses Nr. 21 zur Wiedergutmachung nationalsozialistischen Unrechts in der Strafrechtspflege vom 28. Mai 1946 und durch Beschluß des Deutschen Bundestages vom 28. Mai 1998 pauschal aufgehoben worden 14. Der andere Leserbrief kritisierte, daß nur der Antrag für diese drei "Vorzeige-Widerständler", nicht aber für die übrigen ca. 200 zu Unrecht verurteilten Nazigegner in Regensburg gestellt worden sei; außerdem wies er auch darauf hin, daß durch das Gesetz zur Aufhebung nationalsozialistischer Unrechtsurteile in der Strafrechtspflege vom August 1998 die pauschale Aufhebung der Urteile schon erfolgt sei 15.

Die Pressestelle der Stadt und die Pressestelle des Bischöflichen Ordinariats reagierten in zwei getrennten Erklärungen auf diese Leserbriefe. Übereinstimmend wird darin die Unterstellung zurückgewiesen, Stadt und Ordinariat hätten in Unkenntnis des Gesetzes vom 25. 8. 1998 gehandelt, durch das die Unrechtsurteile bereits pauschal aufgehoben seien. Die Ordinariatspresseerklärung verdeutlicht zudem, die Initiative von Bischof und Oberbürgermeister hätte eine zusätzliche gesetzliche Möglichkeit in Anspruch genommen, die eben dieses Gesetz im Paragraph 6 eröffne. Danach könne verlangt werden, daß ein Unrechtsurteil über die pauschale Aufhebung hinaus von der Staatsanwaltschaft auch noch amtlich festgestellt werde. Außerdem werde dann eine

entsprechende Eintragung im Bundeszentralregister getilgt 16.

Am 6.4.1999 teilte der Leitende Oberstaatsanwalt Peter Schuchardt dem Oberbürgermeister mit Bezug auf dessen Schreiben vom 20.1.1999 mit: "Das Todesurteil des

<sup>12</sup> Auf Anregung von Bundespräsident Roman Herzog wurde zur Erinnerung an die Befreiung des Konzentrationslagers Auschwitz am 27. Januar 1945 ein allgemeiner Gedenktag an die

Opfer des Nationalsozialismus proklamiert.

<sup>13</sup> Vgl. Mittelbayerische Zeitung Nr. 19, 25. 1. 1999; dazu Regensburger Bistumsblatt Nr. 6, 7. 2. 1999, S. 36.

<sup>14</sup> Vgl. Christian Feldmann: "Ob schlecht informiert", in: Mittelbayerische Zeitung Nr. 25, 1.2. 1999.

<sup>15</sup> Andreas Angerstorfer: Ulk zum Auschwitztag? in: Mittelbayerische Zeitung Nr. 25, 1.2. 1999.

<sup>16</sup> Vgl. Stadt Regensburg, Presse- und Informationsstelle, Pressemitteilung Nr. 34/1999, "OB wurde nicht korrekt zitiert". Gregor Tautz: Stellungnahme des Bischöflichen Ordinariates zu den Leserbriefen in der MZ am 1.2.99, in: Pressedienst Regensburg, 3.2.99; dazu Mittelbayerische Zeitung Nr. 28, 4.2.1999.

<sup>&</sup>quot;, 6. Auf Antrag stellt die Staatsanwaltschaft fest, ob ein Urteil aufgehoben ist; hierüber erteilt sie eine Bescheinigung. Antragsberechtigt sind der Verurteilte, nach seinem Tode seine Verwandten und Verschwägerten gerader Linie, seine Geschwister, der Ehegatte und der Verlobte. Sind alle Antragsberechtigten verstorben oder ist ihr Aufenthalt unbekannt, so hat die Staatsanwaltschaft die Feststellung von Amts wegen zu treffen, wenn dafür ein berechtigtes Interesse dargetan wird. "Bundesgesetzblatt Jg. 1998, Teil I. Nr. 58, S. 2501.

ersten Standgerichts des Gaues Bayreuth vom 23. April 1945 gegen Herrn Domprediger Dr. Johann Maier und Herrn Josef Zirkl wurde durch Art. 9 Abs. 1 des Gesetzes Nr. 21 zur Wiedergutmachung nationalsozialistischen Unrechts in der Strafrechtspflege vom 28. Mai 1946 (GVBl. S. 180) aufgehoben. Mit Rücksicht darauf, daß die Aufhebungswirkung bereits 1946 eingetreten ist, ist das Gesetz zur Aufhebung nationalsozialistischer Unrechtsurteile in der Strafrechtspflege vom 25. August 1998 (BGBl. S. 2501) nicht einschlägig. Da gegen Herrn Michael Lottner kein strafgerichtliches Urteil ergangen ist, kann für ihn die von Ihnen erbetene Bestätigung nicht erteilt werden. "17

Unter dem gleichen Datum erhielt auch Bischof Müller mit Bezug auf seinen Brief vom 21.1.99 ein praktisch gleichlautendes Antwortschreiben, allerdings nur bezogen auf Domprediger Dr. Maier 18. Auf Rückfrage des Bischofs nach einer formellen Bescheinigung teilte Schuchardt im Brief vom 16.4. 1999 mit, daß sein Schreiben vom 6.4.1999 eine Bescheinigung nach Art. 9 Abs. 1 des Gesetzes Nr. 21 zur Wiedergutmachung nationalsozialistischen Unrechts in der Strafrechtspflege vom 28. Mai 1946 (GVBl. S. 180) sei. Das Gesetz sehe für die Bescheinigung keine bestimmte Form vor. Doch der Bitte entsprechend, übersende er eine geänderte Bescheinigung 19. Diese formelle Bescheinigung, ausgestellt vom Leitenden Oberstaatsanwalt, Gz. 121 AR 69/ 99, Regensburg, den 16.04.1999, versehen mit der eigenhändigen Unterschrift (Schuchardt) und dem Amtsstempel "STAATSANWALTSCHAFT BEI DEM LAND-GERICHT REGENSBURG" hat den Text: "Bescheinigung. Das Todesurteil des ersten Standgerichts des Gaues Bayreuth vom 23. April 1945 gegen Herrn Domprediger Dr. Johann Maier wurde durch Art. 9 Satz 1 des Gesetzes Nr. 21 zur Wiedergutmachung nationalsozialistischen Unrechts in der Strafrechtspflege vom 28. Mai 1946 (GVBl. S. 180) aufgehoben. "20

Bischof Manfred Müller verlas diese offizielle Bescheinigung der Staatsanwaltschaft beim Gedenkgottesdienst für Domprediger Dr. Johann Maier, Josef Zirkl und Michael Lottner am 24. April 1999 im Regensburger Dom. Er fügte in seiner Predigt begründend hinzu: "Es mag ein rein formaler Vorgang sein, aber es wirkt in die Öffentlichkeit hinein, daß man vom heutigen Staat schwarz auf weiß die Bescheinigung erhält, daß das, was ein Vorgängerstaat angerichtet hat, Unrecht war und Unrecht bleibt". <sup>21</sup>

Der Verfasser dieser Zeilen begrüßte in seiner Gedenkansprache am Abend des 24. April 1999 am Dachauplatz ebenfalls die formelle Bescheinigung der Aufhebung der Todesurteile gegen Domprediger Maier und Josef Zirkl. Denn unter dem Motto "Die Ehrenrechte den Entehrten wiedergeben!" sei die stillschweigende pauschale Aufhebung zu wenig gewesen, die individuelle Bescheinigung der Aufhebung durch die Organe unseres Rechtsstaats eine Ehrenpflicht<sup>22</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Der Leitende Oberstaatsanwalt Schuchardt an Oberbürgermeister [Schaidinger], 6.4.99, Kopie in: BZAR OA DP Maier 139.

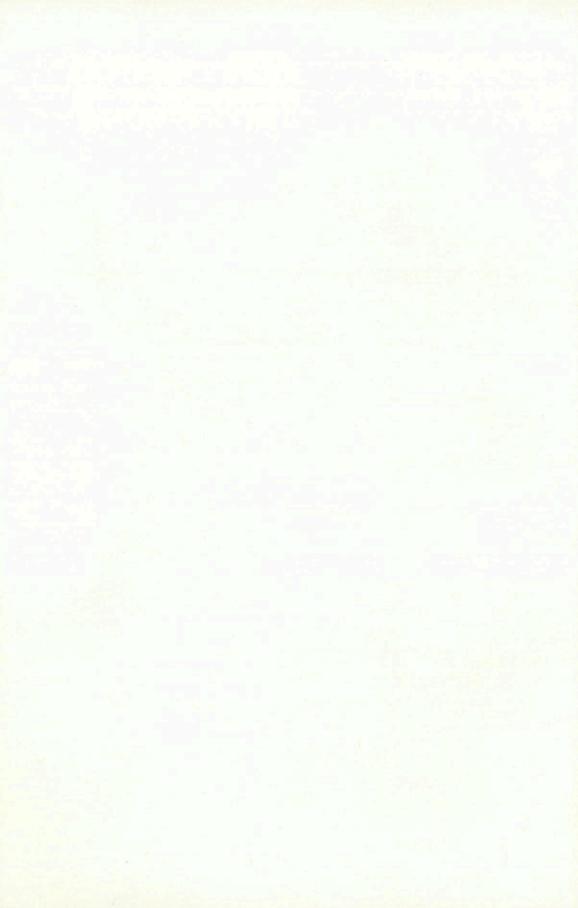
<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. Der Leitende Oberstaatsanwalt Schuchardt an Bischof Manfred, 6.4.99, Kopie in: BZAR OA DP Maier 139.

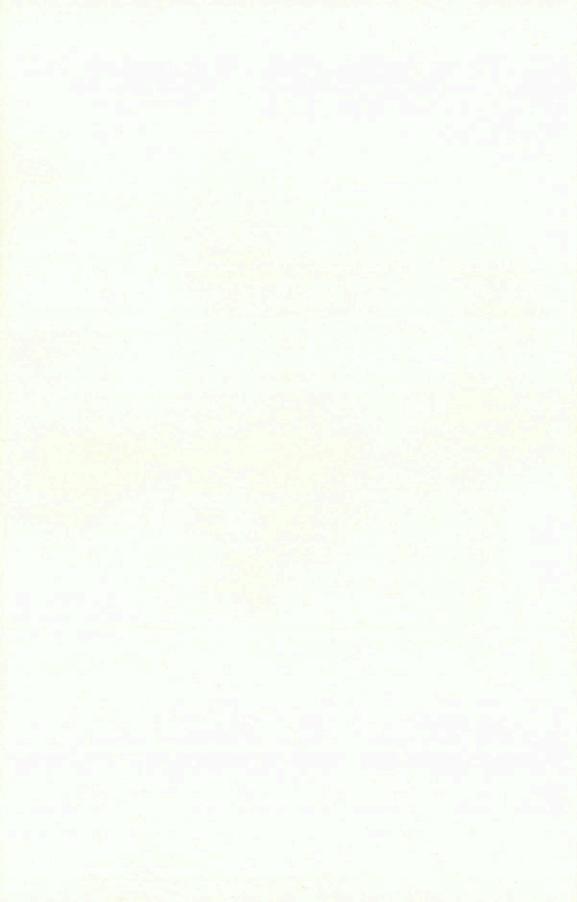
<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. Der Leitende Oberstaatsanwalt Schuchardt an Bischof Manfred, 16. 4. 1999, in: BZAR OA DP Maier 139.

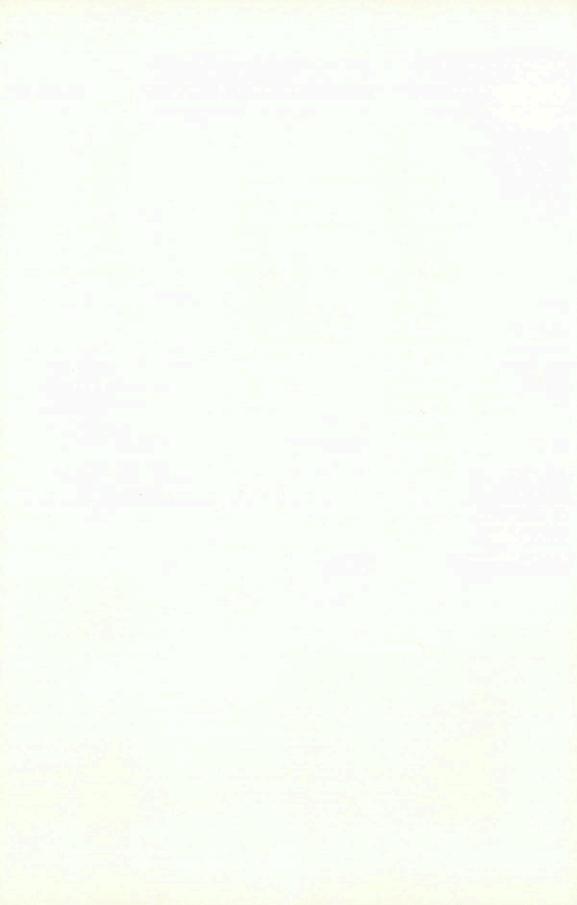
<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. ebd., Anlage.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Pressedienst Regensburg, 24. 4. 1999.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vgl. ebd., dazu Mittelbayerische Zeitung Nr. 95, 26.4.1999; Regensburger Bistumsblatt Nr. 18, 2.5. 1999, S. 15.









#### Band 21 (1987):

E. Herrmann, Ein Mirakeltraktat des 14. Jahrhunderts aus Kloster Waldsassen. – P. Mai, Das Regensburger Visitationsprotokoll von 1526. – O. Schmidt, Beiträge zur Reformationsgeschichte Ambergs. Aus Amberger Kirchenrechnungen. – A. Scharnagl, 150 Jahre Regensburger Domorgel. – R. Braun, Der Sulzbacher Kalender (1841–1915). – P. Mai, 75 Jahre Katholischer Jugendfürsorgeverein im Bistum Regensburg. – H. Fleischmann, Der Bund Neudeutschland in Ostbayern während der NS-Zeit. Ein Bericht.

Band 22 (1988):

A. Loichinger, Melchior Diepenbrock. Seine Jugend und sein Wirken im Bistum Regensburg (1798–1845).

Band 23/24 I (1989) II (1990):

Lebensbilder aus der Geschichte des Bistums Regensburg.

Band 25 (1991):

A. Hilz, Die Minderbrüder von St. Salvator in Regensburg (1226-1810).

Band 26 (1992):

D. O'Riain-Raedel: Das Nekrolog der irischen Schottenklöster. – G. Schrott: Die Altäre des Klosters Waldsassen im Mittelalter. – M. Popp: Das Register caritativi subsidii des Johann von Trebra (1482). – B. Möckershoff: Passionsprozession und Passionsspiel im Bistum Regensburg im Spätbarock. – G. Schwaiger: Die Statusberichte über das Bistum Regensburg von 1824 und 1835. – K. Hausberger: "Ach, unsre Landleute können sich gar nicht helfen ...". – M. Eder: Teufelsglaube, "Besessenheit" und Exorzismus in Deggendorf (1785–1791). – P. Mai: Die historischen Diözesanmatrikeln im Bistum Regensburg.

Band 27 (1993):

P. Mai, Das Bistum Regensburg in der bayerischen Visitation von 1559.

Band 28 (1994): Wallfahrten im Bistum Regensburg.

Band 29 (1995):

P. Mai: Georg Schwaiger, zum 70. Geburtstag. – P. Mai: Bemerkungen zur Taufe der 14 böhmischen duces im Jahre 845. – K. J. Benz: St. Wolfgang und die Feier der hl. Liturgie in Regensburg. – K. Hausberger: Die Weihbischöfe im Bistum Regensburg vom Mittelalter bis zur Säkularisation. – M. Hopfner: Gravamina und Berichte der Dekanate und Stifte für die Synoden 1537 und 1548. – S. Wittmer: Protestanten in kath. Kirchenbüchern des oberpfälzischen Teiles des Bistums Regensburg (1554–1654). – W. J. Chrobak: Das St. Niklas-Spital zu Regensburg. – B. Möckershoff: Die Stiftungen des Regensburger Domkapitels – Eine Übersicht. – G. Schrott: Der "CATALOGUS RELIGIOSORUM Waldsassensium a RESTITUTIONE monasterii 1669". – J. Güntner: Der Stiftskalender von St. Johann in Regensburg. – J. Gruber: Der St. Vincentius-Verein und Apolonia Diepenbrock. – P. Mai: Das Alten- und Pflegeheim St. Josef im Deutschordenshaus St. Ägid in Regensburg.

Band 30 (1996):

M. Popp: Das Registrum caritativi subsidii von 1438 als Geschichtsquelle. – M. Lommer: "Zu Nabpurg uff der cantzl offenlich (...) angetast und geschmeht". Eine Vergegenwärtigung reformatorischer Alltagsrealität im Bistum Regensburg. – S. Wittmer: Prädikanten in katholischen Kirchenbüchern des oberpfälzischen Teiles des Bistums Regensburg (1554–1654). – R. Dittrich: Franz Xaver Witt und Richard Wagner. Anmerkungen zu zwei Briefen von Richard und Cosima Wagner aus dem Nachlaß von Franz Xaver Witt in der Bischöflichen Zentralbibliothek Regensburg. – J. Hoyer: Die thematischen Kataloge der Musikhandschriften in der Bischöflichen Zentralbibliothek Regensburg.

Band 31 (1997):

D. Hagen: Die politische Behauptung des Hochstifts Regensburg zwischen Reich, Bayern und Bürgertum im 13. Jahrhundert. – F. Fuchs: Überlegungen zur Bedeutung der mittelalterlichen Steinmetzzeichen am Beispiel des Regensburger Domes. – J. Güntner: Die Feier der Gottesdienste am Kollegiatstift St. Johann zu Regensburg im 16. Jahrhundert. – W. Gegenfurtner: Der heilige Petrus Canisius sein Leben und Wirken im Bistum Regensburg – Zum 400. Todestag. – P. S. C. Caston: Die Brüstung zum unteren Laufgang im Nordquerhaus des Regensburger Domes. – H.-J. Genge: Die Totenrotelsammlung von St. Emmeram in der Staatlichen Bibliothek Regensburg – Katalog und Register. – M. Eder: Zwei Jahrhunderte Caritasgeschichte im Bistum Regensburg. – O. Schmidt: Die Salesianer des heiligen Don Bosco in Amberg 1930–1937. Jugenderziehung in der NS-Zeit.

Band 32 (1998):

M. Lommer: Kirche und Geisteskultur in Sulzbach bis zur Einführung der Reformation.